
Evangelisches Forum für Mission, Kultur und Religion 

evangelische 
missiologie 

 

39. Jahrgang 
3/2023 

ISSN 2367-0150 
 

Mission in der NS-Zeit 

Missionspublikationen in der NS-Zeit 

Missionsgesellschaften während der Zeit des 
Nationalsozialismus 

Die Liebenzeller Mission  

Forschungen zur Bethel-Mission 

Die Leitung der Basler Mission 

Neuendettelsauer Mission  



134   evangelische missiologie 39[2023]3 

Inhaltsverzeichnis 

Aus meiner Sicht: Die Vergangenheit holt uns ein 
Bernd Brandl ................................................................................... 135 

Missionspublikationen in der NS-Zeit 
Eine Quellenstudie zu vier ausgewählten Missionszeitschriften der 
Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen 
Elmar Spohn .............................................................................................. 136 

Die Liebenzeller Mission und der Nationalsozialismus 
Bernd Brandl ............................................................................................. 146 

Sackgassen, Umwege und Überholspuren  
Forschungen zur Bethel-Mission zur Zeit des Nationalsozialismus 
Helen-Kathrin Treutler ................................................................................ 151 

Der Themenkomplex „Missionsgesellschaften während der Zeit des 
Nationalsozialismus“ 
Einige kritische Bemerkungen 
Ulrich van der Heyden ............................................................................... 163 

Die Leitung der Basler Mission in der Zeit des Nationalsozialismus 
Jürgen Quack ............................................................................................ 168 

Neuendettelsauer Mission und der Nationalsozialismus 
Hermann Vorländer ................................................................................... 172 

Rezensionen ................................................................................... 186 
Einladung zur Jahrestagung missiotop 2024 ................................... 196 
 

Impressum 

Herausgeber im Auftrag von: Evangelisches Forum für Mission, Kultur und Religion (missiotop): Prof. 
Dr. Dr. Thomas Schirrmacher, Friedrichstraße 38, 53111 Bonn (viSdP). Schriftleitung: Dr. Meiken Buch-
holz, em-schriftleitung@missiotop.org. Manuskripte zur Veröffentlichung bitte bei der Schriftleitung ein-
reichen. Geschäftsstelle für Bestellungen und Adressänderungen: missiotop c/o Ebinger, Bierbachstr. 17, 
74889 Sinsheim, Tel.: 07265–917731, Fax: 07265–275761, Email: info@missiotop.org. Druck: Gemeinde-
brief Druckerei; www.GemeindebriefDruckerei.de. Rezensionsexemplare bitte an Daniel Vullriede, em-
Rezensionen@missiotop.org. Weitere Redaktionsmitglieder: Dr. Hanna-Maria Schmalenbach (Lektorat), 
Dr. Eberhard Werner, Prof. Dr. Bernd Brandl, (edition missiotop), Friedemann Knödler (Layout). Beiträge 
für em werden mit Belegexemplaren honoriert. Bezugspreis: Jährlich (4 Ausgaben) in Print € 25,– (inkl. 
Porto in Deutschland; zzgl. Porto von 10€ in alle Länder außerhalb Deutschlands); nur digital 15 €. Der 
Bezugspreis des Heftes ist für Mitglieder im Mitgliedsbeitrag des Evangelischen Forum für Mission, Kultur 
und Religion (missiotop) (als e. V. registriert beim Amtsgericht Stuttgart unter Nr. VR 201181) enthalten. 
Mitglieder außerhalb Deutschlands bezahlen lediglich die Portokosten in Höhe von 10€ für die 
Printausgabe. Bankverbindung: Konto-Inhaber: missiotop e.V., Konto bei der EKK, IBAN: DE 24 5206 
0410 0000 416673, BIC-Code GENODEF1EK1. Mit Namen gezeichnete Beiträge stimmen nicht 
unbedingt mit der Meinung der Schriftleitung überein. 



evangelische missiologie39[2023]3  135 

Aus meiner Sicht: Die Vergangenheit holt uns ein 

Der forschende Blick zurück in die Vergangenheit ist nicht immer leicht und oftmals 
überaus schmerzlich. Das wird in dieser em-Ausgabe sichtbar, wo es um das 
Verhalten von Missionen in der Epoche des Nationalsozialismus geht. Es tut weh, 
wenn man erkennen muss, wie gestandene Väter und Mütter des Glaubens und der 
Mission, auf die wir aufschauen, vor der Herausforderung des Nationalsozialismus 
und des Antisemitismus versagten. Dies offen auszusprechen und Schuld beim Namen 
zu nennen, ist das Anliegen dieser Ausgabe von em. Nun kann ich gut verstehen, 
wenn viele Zeitgenossen des Gedenkens müde sind, die Vergangenheit ruhen lassen 
wollen und nur in die Zukunft blicken möchten. Wer aber nicht weiß, wo er 
herkommt, kann die Gegenwart nicht begreifen und die Zukunft nicht gestalten. Es 
hilft ja nicht, geschehenes Unrecht schamvoll zu verschweigen und die Schatten der 
Vergangenheit zu verdrängen. Sie holen uns immer wieder ein – nur das Aussprechen 
und Bekennen von Schuld und Versagen stiftet neues Vertrauen, macht glaubwürdig 
und frei für die Gestaltung der Zukunft.  

Die Vergangenheit von NS-Terror, Judenvernichtung und Vernichtungskrieg im Osten 
Europas will einfach nicht vergehen; der Ukrainekrieg zeigt uns dies sehr 
eindrücklich. So unbegreiflich uns dieser Angriffskrieg Russlands auch erscheinen 
mag, er ist ohne die Erlebnisse und Folgen des Zweiten Weltkrieges überhaupt nicht 
denkbar. Es ist fast gespenstisch, wenn man plötzlich Namen von Orten hört, die 
schon im Zweiten Weltkrieg Schauplatz von Blutvergießen und großen Schlachten 
waren. Dieser Krieg reißt uns auch aus unserer so bequemen pazifistischen 
Komfortzone heraus. Gerade die theologischen Begründungen der Friedensbewegung 
der achtziger Jahre werden uns angesichts der Verteidigung der Ukrainer gegen einen 
unbarmherzigen Aggressor sehr fragwürdig. Die Soldaten der Ukraine kämpfen für 
ihre Freiheit und die Selbstbestimmung ihres Volkes. Darin sollten wir sie unter-
stützen. Wieder erweist sich das Leben und Handeln des Theologen Dietrich 
Bonhoeffer, der im zweiten Weltkrieg ganz bewusst auf die Seite des militärischen 
Widerstandes trat, auch für uns heute wegweisend. Er unterstützte die Widerständler, 
die mit Gewalt den Diktator Hitler töten wollten. Bonhoeffer war sich des ethischen 
Konfliktes als Christ sehr bewusst, aber er wollte nicht tatenlos zusehen, sondern 
verantwortlich handeln.  

Was kann dies in unserer heutigen Lage bedeuten? Wie wird man unser Verhalten 
einmal beurteilen, wenn Historiker sich in der Zukunft damit beschäftigen? Es ist 
nicht leicht, aus den Fehlern der Vergangenheit lernen zu wollen. Ich persönlich 
denke, dass wir nur dann etwas gelernt haben, wenn wir uns heute entschieden gegen 
die militärische Aggression Russlands zur Wehr setzen. Wer neutral bleiben will folgt 
einer Illusion; wir werden so oder so zur Partei, gerade wenn wir scheinbar nichts tun. 
Wir sollten in der heutigen Lage alles aufbieten, was dazu beiträgt, den Aggressor in 
der Ukraine zu stoppen. Ich möchte für einen Frieden eintreten, der für die Ukraine 
gerecht und angemessen erscheint. Es darf nicht sein, dass sich in Europa wieder das 
Gesetz des Stärkeren durchsetzt.  

Prof. Dr. Bernd Brandl, Vorstandsmitglied missiotop 



136   evangelische missiologie 39[2023]3 

Missionspublikationen in der NS-Zeit  

Eine Quellenstudie zu vier ausgewählten Missionszeit-
schriften der Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen 

Elmar Spohn 

Auf einer Tagung in Berlin hatte der Verfasser über die sechzehn Glaubens- und 
Gemeinschaftsmissionen, die in der NS-Zeit existierten, referiert. Nach Irritationen 
über die zusammenfassende Bewertung reduzierte er seine Auswahl auf jene 
Missionen, die sich vergleichsweise häufig zum Themenkomplex Nationalsozialismus 
äußerten. Ausgehend von den Missionszeitschriften der Evangelischen Karmelmission, 
der Christoffel Blindenmission, des Missionsbundes Licht im Osten und der Neu-
kirchener Mission nimmt dieser Artikel Äußerungen zum Nationalsozialismus dieser 
Missionsgesellschaften in den Blick. 

Elmar Spohn (DTh Unisa) ist Dozent für Missionstheologie und Missions-
geschichte an der Columbia International University Korntal. Er promovierte 
2014 über die Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen in der NS-Zeit. 

1. Einleitung 

In der Zeit des Nationalsozialismus existierten im deutschsprachigen Raum ca. 43 
protestantische Missionsgesellschaften. Einige dieser Missionsgesellschaften 
unterschieden sich vom Mainstream-Protestantismus durch ihr Frömmigkeitsprofil. 
Sie wurden als „Glaubensmissionen“ bzw. wegen ihrer Nähe zur Gemeinschafts-
bewegung als „Gemeinschaftsmissionen“, manchmal auch als „neue Missions-
unternehmungen“ oder „Sondermissionen“ bezeichnet. Diese Missionsgesellschaften 
stehen in Kontinuität zu den heutigen evangelikalen Missionen. Allerdings kam es 
erst 1974 zur Gründung des Dachverbandes Arbeitsgemeinschaft evangelikaler 
Missionen (AEM). Während der NS-Zeit waren sie von den etablierten protes-
tantischen Missionsgesellschaften organisatorisch kaum zu unterscheiden. Sie 
gehörten meist zum Dachverband des Deutschen Evangelischen Missions-Tags und 
somit zum Hauptstrom der evangelischen Missionsbewegung. 

1997 stieß ich auf die Bestandsaufnahme „Die deutschen evangelischen Missionen in 
der Zeit des Nationalsozialismus“ von Thomas Weiß.1 Seitdem fesselt mich dieses 
Thema. Insbesondere interessierte mich die Frage, ob man in Kreisen der Glaubens- 
und Gemeinschaftsmissionen in der NS-Zeit unpolitisch war – wie oft behauptet – 
und wie man sich dort zum Antisemitismus verhielt. In den folgenden Ausführungen 

 
1  Thomas Weiß, Die deutschen evangelischen Missionen in der Zeit des Nationalsozialismus. Eine 

Bestandsaufnahme, VF 42 (1997), 1-18.  



evangelische missiologie39[2023]3  137 

möchte ich diese Fragen beantworten, indem ich die bereits 2014 publizierten 
Forschungsergebnisse meiner Dissertation 2  neu zu bewerten versuche. Diese 
Neubewertung hat den Hintergrund, dass man von Seiten der Glaubens- und 
Gemeinschaftsmissionen auf meine Forschungen kaum reagierte und die eigene 
schuldvolle Vergangenheit weitgehend überging.3  In den folgenden Ausführungen 
möchte ich anhand vier ausgewählter Missionszeitschriften der Glaubens- und 
Gemeinschaftsmissionen den Zeitraum von 1933 bis 1939 ins Blickfeld nehmen und 
fragen, wie man dort zur Machtergreifung Hitlers, zum Antisemitismus und 
Rassismus, zur völkischen Theologie und zum Kirchenkampf stand.4 Dazu wähle ich 
das damalige Printmedium der Evangelischen Karmelmission „Palästina“, die 
Missionszeitschrift der Christoffel Blindenmission „Tor zum Osten“, das Missions-
blatt des Missionsbundes Licht im Osten „Dein Reich komme!“ und die Zeitschrift 
„Der Missions- und Heidenbote“ der Neukirchener Mission aus.5 Die Auswahl erfolgt 
vor dem Hintergrund häufiger Bezüge zum oben genannten Themenkomplex. In 
anderen Missionszeitschriften der Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen war 
vergleichsweise Weniges zu den damaligen gesellschaftlichen und politischen 
Ereignissen zu finden. Im Hinblick auf die unsäglichen Verbrechen der National-
sozialisten fällt es mir schwer, in abgeklärter Betrachtungsweise auf Äußerungen 
zurückzublicken, die das Hitler-Regime und die nationalsozialistische Ideologie 
guthießen. Da ich dem Frömmigkeitsprofil dieser Missionsgesellschaften nahestehe, 
machen mich solche Äußerungen existentiell betroffen. Deswegen kann meine 
Bewertung der damaligen Äußerungen nicht entschuldigend oder historisierend 
ausfallen. Gleichwohl gilt es den historischen Kontext zu beachten, ohne damit das 
Unrecht der Vergangenheit zu bagatellisieren. 

 
2  Elmar Spohn, Zwischen Anpassung, Affinität und Resistenz. Die Glaubens- und Gemeinschafts-

missionen in der Zeit des Nationalsozialismus, Berlin 2016. 
3  Eine Ausnahme ist die Liebenzeller Mission, die im Zuge meiner Forschung ihre Geschichte in der NS-

Zeit aufarbeitete und in einer Stellungnahme ihre Schuld bekannte. Siehe den Beitrag von Bernd Brandl 
in diesem Heft. 

4  Das Thema „Krieg und Kriegspropaganda“ kann hier nicht aufgenommen werden. Zu diesem 
Themenbereich siehe Spohn, Zwischen Anpassung, 121-126. 

5  Die christliche Zeitschriften-Presse in der NS-Zeit ist ein vernachlässigter Gegenstand der Forschung. 
Bisher haben sich monographisch mit diesem Thema auseinandergesetzt: Gerhard E. Stoll, Die 
evangelische Zeitschriftenpresse im Jahre 1933, Witten 1963, Gerhard Meier-Reutti, Politik der 
Unpolitischen. Kirchliche Presse zwischen Theologie und Gemeinde, Bielefeld 1976 Nicholas Railton, 
The German Evangelical Alliance and the Third Reich. An Analysis of the „Evangelische Allianzblatt“, 
Bern 1998, Jonas Licht, Zwischen Kreuz und Hakenkreuz. Missionswissenschaftliche Zeitschriften in 
der Zeit des Nationalsozialismus, Hamburg 2017, Wolfgang Sommer, Freimund. Kirchlich-politisches 
Wochenblatt für Stadt und Land. Eine regionale Zeitschrift in Franken zur Zeit der Weimarer Republik 
und den Nationalsozialismus, in: Wolfgang Sommer, Nationalsozialismus und Luthertum. Akteure und 
politische Herausforderung im Kontext der Evangelisch-Lutherischen Kirche Bayern. Gesammelte 
Aufsätze. Gütersloh 2019, 239-313 und Matthias Plaga-Verse, Neupietismus im Nationalsozialismus. 
Eine Quellenstudie zu neupietistischen Printmedien am Beispiel von „Der Evangelist aus dem 
Siegerland“, Bielefeld 2020. 



138   evangelische missiologie 39[2023]3 

2. Die nationalsozialistische Machtergreifung Hitlers 

Als Vorbemerkung muss an dieser Stelle einschränkend gesagt werden, dass man 
Haltungen zum Nationalsozialismus nicht an einzelnen Zitaten messen sollte. Die hier 
zu Wort kommenden Protagonisten mögen in einigen Äußerungen Positives zur 
Machtergreifung Hitlers gesagt haben, sie sollten aber nicht auf diese Äußerungen 
reduziert werden, da es möglicherweise von ihnen andere Äußerungen gibt oder sich 
ihre politische Gesinnung im Laufe der Zeit und der politischen Entwicklungen 
änderte. Schnellfertige politische Zuschreibungen, die sich auf Einzelzitate beziehen 
sind leider gerade bei diesem Themenkomplex sehr verbreitet und verhindern eine 
pauschalisierungsfreie Beurteilung.6 

Die Weltwirtschaftskrise im Jahr 1929 verursachte bekannterweise schwere volks-
wirtschaftliche Not. Es kam zu Unternehmenszusammenbrüchen, massiver Arbeitslo-
sigkeit und Deflation. Die sogenannten Goldenen Zwanziger Jahre waren an ihr Ende 
gelangt. Als Folge dieser Krise kam es in Deutschland zu vielen Problemen und zu 
einer zunehmenden politischen Radikalisierung, die letztlich den Aufstieg der NSDAP 
begünstigte. Im Verlauf der Weltwirtschaftskrise wuchs die Arbeitslosenquote enorm 
an. Dies führte zu großen wirtschaftlichen, sozialen und politischen Unsicherheiten, 
die auch vor den Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen nicht Halt machten. Als 
existentielle Bedrohung empfand man den Spendenrückgang dieser Jahre. Neben dem 
schweren „wirtschaftlichen Niedergang“, der sich spürbar auf die Missionsarbeit 
auswirkte, sah man vor allem in der deutschen Innenpolitik apokalyptische Wellen 
hochschlagen. Deswegen überrascht es kaum, dass in dieser von wirtschaftlicher Not 
und innenpolitischen Grabenkämpfen instabilen Zeit Rufe nach einem „starken 
Mann“ immer lauter wurden. Im Missionsblatt der Christoffel Blindenmission wird 
dazu Folgendes ausgeführt: „Je größer die Not wird, desto größer wird auch die 
Ratlosigkeit, wie uns zu helfen ist. Mit der wachsenden Ratlosigkeit wird aber der Ruf 
nach einem Mann geboren, der über die Not Herr werden und unser Volk wieder zum 
Aufstieg führen kann.“7 So wundert es kaum, dass man 1933 Hitler als diesen starken 
Mann wahrnahm, hatte er doch Deutschlands Wiederaufstieg aus der wirtschaftlichen 
und politischen Not versprochen. In den hier untersuchten Missionszeitschriften nahm 
man Hitlers Machtergreifung im Jahr 1933 als Schicksalsjahr wahr. So meinte 
beispielsweise Wilhelm Nitsch in der Missionszeitschrift der Neukirchener Mission, 
dass Gott das deutsche Volk „aus furchtbaren Tiefen und Gefahren“ herausgeholt und 
es zur „wunderbaren Höhe“ „hinaufgeführt“ habe. Mit der Machtergreifung Hitlers, 
die er „nationale Erhebung“ nennt, sei es zu einem „wohlgeordneten Staats-
leben“ gekommen. Endlich würden wieder Vaterland, Familienleben und Volksge-
meinschaft hochgehalten. Jedenfalls könne er nicht anders, als die politischen und 
gesellschaftlichen Veränderungen der „letzten Monate“ gutheißen.8 Auch Ernst Chris-

 
6  Auf diesen Sachverhalt habe ich schon 2008 hinsichtlich eines Beitrags von Werner Ustorf hingewiesen 

und eine umfängliche historisch-biographische Forschung, die alle erreichbaren Quellen miteinschließt, 
angeregt. Dazu siehe meine Rezension in: em 2/8 (2008), 70 und die kritischen Bemerkungen von 
Ulrich van der Heyden in diesem Heft. 

7  Tecklenburg, Der kommende Mann, in: Tor zum Osten 9 (1932), 17. 
8  Zur Begrüßung der „nationalen Erhebung“ in der Missionszeitschrift der Neukirchener Mission siehe 

Elmar Spohn, Der Umgang mit der nationalsozialistischen Vergangenheit in der Autobiographie des 



evangelische missiologie39[2023]3  139 

toffel, der für seine Missionsarbeit für Blinde, Behinderte und Straßenkinder bekannt 
war, begrüßte die „nationale Erhebung“. In seiner Missionszeitschrift „Tor zum 
Osten“ meinte er, dass „Gott unserem Volke durch die Umwälzung im Staats-
leben“ etwas Neues gegeben habe, etwas, was „unser Volk bis ins Tiefste ergriff“.9 
Die nationalsozialistische Machtübernahme deutet Carl von Hippel von der Evangeli-
schen Karmelmission als religiöses Ereignis. Um die evangelische Kirche zu erneu-
ern, sammle das „Volk der Reformation“ seine religiösen Kräfte. Hitler sei dabei so 
etwas wie ein moderner „Nebukadnezar“ bzw. „Cyrus“ „für unser Land“.10 Er ver-
gleicht Hitlers Sendung mit der des Perserkönigs Kyros und greift damit den bibli-
schen Gedanken auf, dass Gott sich weltlicher Herrscher bediene, um seinen Willen 
durchzusetzen. Folglich wird Hitler ein Werkzeug in Gottes Hand.11 Weiter führt von 
Hippel aus, dass Gott Deutschland mit „eiserner Arbeitskraft, Lebenswillen“, „Genüg-
samkeit und Gottesfurcht“ gesegnet habe. Demzufolge könne er die internationale 
„Gräuelpropaganda gegen unser wehrloses Volk“ nur als satanischer Angriff deuten. 
Wisse man im Ausland nicht, – so von Hippel – dass Hitler gegen den russischen Bol-
schewismus ein deutsches „Bollwerk“ errichte?12 Damit wird der Hauptgrund für die 
positiven Äußerungen zur Machtergreifung Hitlers genannt, nämlich die Angst vor 
einer bolschewistischen Revolution auf deutschem Boden. Erschrocken hatte man in 
den Missionszeitschriften auf die kommunistischen Umwälzungen in Russland und 
China geblickt und die „Gottlosenbewegung“ der „religiösen Front in Russ-
land“ beklagt. Doch nun sei Hitler gekommen und habe kurzerhand den „Kommunis-
mus mit all seinen fürchterlichen Plänen zerschlagen“ und „eine neue Volks-
gemeinschaft begründet“. 13  In Deutschland hingegen – so die Missionszeitschrift 
„Dein Reich komme“ – gäbe es eine von Gott gegebene Regierung, die mit „ihrem 
Programm auf dem Boden“ des „positiven Christentums“ stünde. Man habe „in 
unserem Vaterland“ weitreichende Freiheiten, Gottes Wort unter die Heiden zu tragen, 
„es aber auch in der Heimat verkündigen“ zu dürfen.14 Äußerungen wie diese zeigen, 
dass man die nationalsozialistische Machtergreifung als „nationale Erhebung“ gegen 
den als bedrohlich empfundenen Bolschewismus verstand. Dabei nahm man den 
Bolschewismus als antichristliche Pseudoreligion wahr, die das Christentum, den 
christlichen Glauben und besonders die christliche Mission angreifen und vernichten 
wolle. Man verglich die eigene Religionsfreiheit mit der in anderen totalitären Staaten 
und kam zu dem Ergebnis, dass man im nationalsozialistischen Deutschland 
vergleichsweise viele Vorrechte und Freiheiten genieße.  

 
Missionsdirektors Wilhelm Nitsch, in: Interkulturelle Theologie versus Missiologie. Beiträge zu 
Geschichte – Mission – Theologie. Festschrift für Bernd Brandl zum 65. Geburtstag, hrsg., von Klaus W. 
Müller & Elmar Spohn, Nürnberg 2019, 149-159. 

9  Ernst J. Christoffel, Meine lieben Jugendbündler, in: Tor zum Osten 8/9 (1935), 2-3 hier: 2. 
10  Carl von Hippel, Zeitstunde, in: Palästina 1/2 (1934), 2-3, hier: 2. 
11  Solche Politikdiskurse, die Politiker oder Machthaber mit der Figur des Kyros vergleichen sind damals 

wie heute bedenklich. Vgl. dazu die gegenwärtige Diskussion: Daniel Block, Is Trump our Cyrus? The 
Old Testament Case for Yes and No, in: www.christianitytoday.com/ct/2018/october-web-only/donald-
trump-cyrus-prophecy-old-testament.html. 

12  Carl von Hippel, Zeitstunde, in: Palästina 11/12 (1933), 106. 
13  Wilhelm Nitsch, Die Waisen- und Missionsanstalt im Jahre 1932/33, in: Der Missions- und Heidenbote 

55 8/9, 168-171, hier: 169. 
14  Walter Jack, Unser Auferstehungsruf, in: Dein Reich komme! 15/5 (1934), 113-115, hier: 115. 



140   evangelische missiologie 39[2023]3 

3. Die Haltung zur sogenannten „Judenfrage“ und zum 
Antisemitismus 

Die sogenannte „Judenfrage“ und Auseinandersetzungen mit dem damals weitver-
breiteten Antisemitismus tauchen in den Missionspublikationen der Glaubens- und 
Gemeinschaftsmissionen eher selten auf. Einige sind allerdings nachweisbar. So 
meinte Carl von Hippel in Bezug auf den Judenboykott vom 1. April 1933, dass eine 
Säuberung des Staatswesens, der Justiz und der Ärzteschaft von der „gottlosen 
Vorherrschaft“ des jüdischen Volkes überfällig sei. Er müsse allerdings zugeben, dass 
es dabei „zu manchen bedauerlichen Übergriffen gekommen“ sei. Jedoch erfülle sich 
das, was die Juden bei der Verurteilung Jesu herbeiwünschten: „Sein Blut komme 
über uns und über unsere Kinder!“15 Dieser „Fluch- und Wutschrei“ sei – so von 
Hippel – der „Ausstoßungsprozess“ der Juden aus den „weißen Kulturvölkern“. Es 
erfülle sich somit biblische Prophetie.16 In gleiche Richtung argumentierte auch der 
Palästinamissionar Friedrich Heinrici. Er meinte in derselben Missionszeitschrift, dass 
die „Austreibung der Juden aus den Völkern“ „keine willkürliche Maßnahme unseres 
Führers Adolf Hitler und anderer“ sei, „sondern ein Vorhaben Gottes“. Hitler fungiere 
bewusst oder unbewusst als Handlanger Gottes. Gemäß biblischer Offenbarung 
müssten die Juden aus allen Völkern ausgetrieben werden, da es für das jüdische Volk 
an der Zeit sei, sich in Palästina zu sammeln. Allerdings wisse er nur zu gut, was die 
jüdischen Einwanderer in Palästina erwarte, nämlich „Feuer und Schwert“ der dort 
lebenden Muslime. Durch dieses „Reinigungsgericht“ sei zu erwarten, dass das 
„atheistische Israel“ zu Gott zurückfinde. 17  Etwas anders deutete der Missions-
inspektor Walter Jack in der Missionszeitschrift des Missionsbundes Licht im Osten 
die „jüdische Frage“. Die Juden hätten sich „wider Gottes klarer Bestimmung“ den 
Nationen angepasst. Deswegen sei es zu den gegenwärtigen antijüdischen Spannun-
gen gekommen. Nie hätten sie sich assimilieren dürfen. Jack führt die Meinung eines 
orthodoxen Juden an, der ihm bestätigte, dass die Juden vergessen hätten, im Galut, in 
der Zerstreuung unter den Völkern zu leben. Deswegen müsse man den national-
sozialistischen Judenhass als Strafgericht Gottes an der „liberal-ungläubigen Juden-
schaft“ deuten. Jetzt bestünde die Möglichkeit, dass sie zu „Tora und Tal-
mud“ zurückfänden.18 Neben diesen antijudaistischen Ausführungen, druckte man in 
derselben Missionszeitschrift auch Berichte mit offensichtlich antisemitischen 
Tendenzen ab. Wer die „Judenfrage“ studieren wolle, müsse nur nach Polen reisen. 
Dort erkenne man die jüdische Vorherrschaft schnell, da 50-80% der Städtebewohner 
Juden seien, die mit ihren „Locken und Kaftan“ sowie ihrer „verhunzten deutschen 

 
15  Mt 27,25. 
16  Carl von Hippel, Wir sind nicht ersonnenen Fabeln gefolgt, in: Palästina 21/3 (1933), 46-47, hier: 47. 

Zur „biblizistischen Politik-Analyse“ der Evangelischen Karmelmission siehe Roland Löffler, Ein Kind 
der Gemeinschaftsbewegung in Palästina. Zur Arbeit der Evangelischen Karmelmission in Palästina 
1904-1948, in: Deutsche in Palästina und ihr Anteil an der Modernisierung des Landes, hrsg. von 
Jakob Eisler, Wiesbaden 2008, 71-87, hier: 82-83. 

17  Friedrich Heinrici, Jahresbericht über die Missionsarbeit in Haifa und Umgebung, in: Palästina 22/4 
(1934), 35-41 hier: 41. 

18  Walter Jack, Zwei wichtige Konferenzen, in: Dein Reich komme! 14/10 (1933), 222-231, hier: 231. 



evangelische missiologie39[2023]3  141 

Mundart“ die Städte prägten.19  

Durch die Berichterstattung wird deutlich, dass man zu Juden keine persönlichen 
Kontakte hatte. Als man dann mit Juden in Kontakt kam, bestätigte man sich die 
antijüdischen Ressentiments. So berichtet Jack von der Begegnung eines Missions-
mitarbeiters mit einem jüdischen Kutscher. Dabei ging es um die Höhe des 
Fahrpreises. Der Missionsmitarbeiter setzte seine Preisvorstellung energisch durch 
und bemerkte, dass man bei dem Kutscher sowohl den Stolz auf seine jüdische 
Herkunft als auch „hündische[s] Kriechen“ habe erkennen können.20  

Die hier aufgeführten Voten sind erschreckend, insbesondere weil sie mit der Bibel 
gerechtfertigt werden. Der Rückbezug auf die biblische Heilsgeschichte, in dem Israel 
einen herausragenden Platz hat, wird dabei durchaus bestätigt, sogleich aber mit 
antijüdischen Interpretationen versehen. Trotz Fokussierung auf Bibel und heils-
geschichtliche Orientierung gelang es nicht, antisemitischen Positionen zu wider-
stehen. Man deutete die biblischen Aussagen von der Sammlung und Rückführung 
Israels in Bezug auf die zeitgeschichtlichen antijüdischen Ereignisse. Dabei sei das, 
was gegenwärtig passiere, der von der Bibel vorhergesagte unumstößliche Plan 
Gottes. Die Nazischergen und hasserfüllten antisemitischen Araber seien Werkzeuge 
in Gottes Hand. Deswegen wolle und könne man dagegen nichts tun. Im Blick auf 
diese eklatante Fehlinterpretation biblischer Heilsgeschichte ergibt sich die Frage, wie 
man nach 1945, als die furchtbaren Exzesse nationalsozialistischer Judenverfolgung 
der breiten Öffentlichkeit bekannt wurden, auf die antisemitischen Äußerungen der 
Missionszeitschriften reagierte. Manche Missionsgesellschaften taten Buße und 
begannen Wolfgang Heinrichs Forderung nach „Erinnern – Umdenken – Um-
kehren“ 21 aufzunehmen. Bei den in diesem Kapitel erwähnten Missionsgesellschaften 
steht dies noch aus.22 

4. Rassismus und Fremdenwahrnehmung 

Bei der Durchsicht aller Missionszeitschriften der Glaubens- und Gemeinschafts-
missionen wird schnell deutlich, dass man dort im Allgemeinen keine pejorative oder 
gar rassistische Terminologie verwendete. Da man aber bei fremden und oft „exo-
tischen“ Volksgruppen arbeitete, erkannte man das Potential der Fremdheit für die 
Missionswerbung in der Heimat. Die Ursprünglichkeit und Exotik dieser Menschen 
und deren Verhalten, das fremd wirkte, kamen bei der Leserschaft gut an. Man 
illustrierte die Missionsberichte mit exotischen Fotografien, um ihre Attraktivität zu 
erhöhen. Auf diese Weise suchte man das Interesse der Heimatgemeinden wach-
zuhalten. Dabei war der literarische Duktus, mit dem man über das missionarische 

 
19  Walter Jack, Was ich in Polen erlebte, in: Dein Reich komme! 14/1 (1933), 9-19 hier: 17-18. 
20  Walter Jack, Was ich in Polen erlebte, 17. 
21  Wolfgang E. Heinrichs, Christen und Juden heute. Erinnern – Umdenken – Umkehren, in: 

Theologisches Gespräch 29. Jg. Heft 3, (2005), 91-121. 
22  Mit Ausnahme der halbherzigen und die Shoah unterschlagenden „Stellungnahmen“ der Neukirchener 

Mission. Zum „Neukirchener Bekenntnis“ von 1946 und zum „Wort des Missionsleiters zum 40jährigen 
Jahrestag des Kriegsendes“ von 1985 siehe Elmar Spohn, Zwischen Anpassung, 344-347, 454-456. 



142   evangelische missiologie 39[2023]3 

Gegenüber berichtete, meist von einem gutmütigen paternalistischen Grundton 
geprägt. Man postulierte die Überlegenheit des christlichen Glaubens, nahm aber die 
oft gelobten „Errungenschaften der Zivilisation“ sowie imperialistische oder kolonia-
listische Bestrebungen mit Unbehagen wahr. Demgegenüber machte man deutlich, 
dass man nicht die europäische Zivilisation, sondern lediglich das Evangelium 
bringen wolle. Das Kommunikationsverhalten blieb allerdings asymmetrisch und 
bisweilen von eurozentristischem Überlegenheitsgefühl geprägt. Die Chinesen, Afri-
kaner und Minderheitsangehörige der Roma waren eben anders und dieses Anderssein 
konnte man kaum ohne das Konzept der Differenzierung von Eigen- und Fremd-
gruppe ausdrücken. 23  Darüber hinaus gibt es aber auch Äußerungen, die neben 
romantisierenden Äußerungen platte Stereotypen verbreiteten. So heißt es beispiels-
weise in der Missionszeitschrift „Tor zum Osten“:  

Es sind primitive Völker, Völker, die keine Staaten bilden, sondern in Stammes- und 
Sippenverbänden leben, an deren Spitze der Häuptling meist mit unbeschränkter Macht 
steht. Ihr geistiges Leben zeigt oft überraschend gute Veranlagung, Intelligenz, Schlauheit, 
Rechtsgefühl, aber es ist unentwickelt, kindlich und reicht nicht über den engen Kreis des 
persönlichen Lebens und seiner materiellen Bedürfnisse hinaus. Diese Völker haben keine 
Schrift, keine Geschichte, sie sehen die Welt mit Kinderaugen.24  

Zwar gab es auch Aussagen, dass die Menschen aller „Farbe und Rasse, Art und 
Sitte“ nach Gottes Ebenbild geschaffen seien und dass auch für sie „der Heiland 
gekommen“ sei.25 Doch vielmehr war man auf das „deutsche Blut“ und die eigene 
Nationalität stolz. So berichtet beispielsweise Walter Jack von „deutschen Russ-
landauswanderern“, die als „echte Deutsche“ mit „Bibel und Pflug“ eine blühende 
und vorbildliche Kultur inmitten ihrer slawischen Umwelt aufgebaut hätten. Sie seien 
„der Stimme ihres Blutes treu“ geblieben. Zu beklagen aber sei – so Jack –, dass viele 
nach Südamerika oder nach Kanada ausgewandert seien, statt in ihre deutsche Heimat 
zurückzukehren. So sei „bestes kerndeutsche[s] Bauernblut der Heimat zum zweiten 
Mal verloren“ gegangen.26 Nach Ernst Christoffel habe die Mission einerseits „über-
nationalen Charakter“, andererseits gelte Vaterlandsliebe und der Satz: „Deutschland 
über alles, über alles in der Welt!“27 Gott habe dem deutschen Volk „wie keinem 
anderen Volke“ „Gaben und Kräfte“ gegeben, „die es befähigen, Gottes Gedanken 
und Absichten in ganz besonderer Weise zu erfassen“. Deswegen meinte er, dass die 
deutsche Christenheit für die schwierige missionarische Auseinandersetzung mit dem 
Islam besonders geeignet sei. 28  In derselben Missionszeitschrift äußerte man sich 
dahingehend, Missionsarbeit „gerade unter Wahrung der Rassenreinheit“ zu betrei-
ben. 29  Im Hintergrund standen die Nürnberger Rassengesetze, die eheliche und 

 
23  Zum Konzept des Otherings vgl. Gerd Baumann/André Gingrich (Hg.), Grammars of identity/alterity. 

A structural approach, New York 2004. 
24  Wlodemar Huhn, Der Islam als Missionar, in: Tor zum Osten 11 (1934), 3-7, hier: 3. 
25  Wilhelm Nitsch, Der Christ und die irdischen Güter, in: Der Missions- und Heidenbote 63/2 (1941), 13. 
26  Walter Jack, Bei den deutschen Rückwanderern aus der UdSSR in Berlin, in: Dein Reich komme! 19/2 

(1938), 21-26, hier: 23. 
27  Ernst J. Christoffel, Meine lieben Jugendbündler, in: Tor zum Osten 9/7 (1932), 43-47, hier: 47.  
28  Ernst J. Christoffel, Missionsstudien- und Arbeitskreise, in: Tor zum Osten 9/10 (1932), 14-15, hier: 15. 
29  Anonym, 13. Jugendmissionsfest in Hermannswerder, in: Tor zum Osten 7/8 (1938), 6-8 hier: 8. 



evangelische missiologie39[2023]3  143 

sexuelle „Rassenmischung“ verbot. 30  Auch wenn Aussagen wie diese eher die 
Ausnahme waren, ist zu fragen, wie ethisch integre Personen wie Ernst Christoffel 
und seine Mitarbeiter sich zu solchen Voten hinreißen lassen konnten. 

5. Das Missionsverständnis unter dem Einfluss völkischer 
Theologie 

In den Jahren der nationalsozialistischen Herrschaft etablierte sich in der deutschen 
Missionswissenschaft ein volkstums- und ordnungstheologischer Diskurs, der eine 
gewisse Nähe zur völkischen Theologie aufwies. Man meinte an den vorgefundenen 
„Schöpfungsordnungen“ missionarisch anknüpfen zu können. Unter der „grauen 
Oberfläche“ der „primitiven Völker“, so der Nestor der deutschen Missionswissen-
schaft Julius Richter seien „gesunde Kräfte“ zur gesellschaftlichen Gestaltung 
vorhanden. Seine Ausführungen indes machen deutlich, dass volkstums- und ord-
nungstheologische Ansätze in großer Nähe zum deutschen Sonderweg „von Rasse, 
Blut und Boden“ stehen.31 Als bedeutende Repräsentanten dieser missionstheologi-
schen Richtung gelten Bruno Gutmann, Christian Keyßer und Siegfried Knak, deren 
Schriften großes Interesse weckten.32 In den Missionszeitschriften der Glaubens- und 
Gemeinschaftsmissionen hingegen spielen Vorstellungen dieserart eine untergeord-
nete Rolle. Ausnahmen waren die folgenden Erwähnungen. Walter Jack meinte, dass 
man den Segen Gottes für die Völker daran erkennen könne, wie diese zu Gottes 
Schöpfungsordnungen stünden. Im nationalsozialistischen Deutschland hätte man sich 
bewusst unter die Schöpfungsordnungen Gottes gebeugt und habe im Gegensatz zu 
Russland, wo man diese missachte, reichen Segen empfangen. 33  In derselben 
Missionszeitschrift äußerte sich der Hamburger Propst Rudgar Mumßen zu der 
„Flucht aus den Schöpfungsordnungen“ der Weimacher Zeit. Seit dem 30. Januar 
1933 sei es zu einer Umkehrung gekommen, da „in unserem deutschen Volk und 
Vaterland die neue Bewegung zur Herrschaft gelangt ist“. Ihr seien die „drei großen 
Schöpfungsordnungen Ehe, Familie und Volk“ wichtig. Wo sich ein Staat auf den 
Boden dieser Schöpfungsordnungen Gottes stelle, habe er in der „Evangeliums-
verkündigung eine willkommene Bundesgenossin“. Dies bedeute allerdings nicht, 
dass man die Schöpfungsordnungen vergöttern dürfe.34 Ansonsten ließen sich in den 
hier untersuchten Missionszeitschriften umfänglichere Auseinandersetzungen zu 
diesem Thema nicht finden. Dies ist kaum verwunderlich, da volkstums- und 
ordnungstheologische Ansätze ekklesiologisch auf volkskirchliche Strukturen 

 
30  Vgl. Alexandra Przyrembel, „Rassenschande“. Reinheitsmythos und Vernichtungslegitimation im 

Nationalsozialismus, Göttingen 2003. 
31  Julius Richter, Junge Kirchen. Auf dem Wege noch Hangtschau, Gütersloh 1936, 16. 
32 Vgl. dazu Paul-Wilhelm Gennrich, Gott und die Völker. Beiträge zur Auffassung von Volk und Volkstum 

in der Geschichte der Theologie, Stuttgart 1972, 90-103. 
33 Walter Jack, Die Stimme der russischen Brüder, in: Dein Reich komme! 14/9 (1933), 191-195, hier: 195. 
34 Rudgar Mumßen, Die Entweihung der Mission durch menschliche Nebenabsichten, in: Dein Reich 

komme! 14/10 (1933), 214-216, hier: 216 und Ders., Flucht aus den Schöpfungsordnungen Gottes, in: 
Dein Reich komme! 14/10 (1933), 235-238, hier: 235-237. 



144   evangelische missiologie 39[2023]3 

abzielen. In Kreisen der Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen stand man diesen 
eher reserviert gegenüber und zeigte wenig Interesse, in den Missionsländern Volks-
kirchen zu gründen. 

6. Die Haltung zum Kirchenkampf 

Von Seiten der evangelischen Mission war man herausgefordert, zur NS-Ideologie 
aber auch zur nationalsozialistischen Kirchenpartei der „Deutschen Christen“ Stellung 
zu beziehen. Es ging dabei insbesondere um die Eingliederung der evangelischen 
Missionsgesellschaften in die deutsch-christliche Reichskirche. Sie sollten unter die 
„fördernde Obhut“ der Reichskirche genommen und damit nationalsozialistisch 
gleichgeschaltet werden. Das Angebot der deutsch-christlichen Reichskirche war 
durchaus verlockend, allerdings hätte man dann die eigene Selbstständigkeit aufgeben 
müssen. Unversehens wurde man in die kirchenpolitischen Auseinandersetzungen 
zwischen Reichskirche und der sich formierenden Bekennenden Kirche hinein-
gezogen. Von Seiten der evangelischen Mission berief man eine Tagung ein, um über 
die angespannte kirchenpolitische Lage zu beraten. Diese denkwürdige Tagung fand 
vom 16. bis 27. Mai 1933 in Wuppertal-Barmen statt. Dort verabschiedete man die 
„Barmer Denkschrift“, mit der man sich kirchenpolitisch gegen die nationalsozia-
listischen Gleichschaltungsversuche positionierte. 35  Im Blick auf diese kirchen-
politischen Ereignisse und ihre Rezeption in den Missionszeitschriften der Glaubens- 
und Gemeinschaftsmissionen kann man sagen, dass man dort – wenn überhaupt – 
eher reserviert auf die „Barmer Denkschrift“ reagierte. Sie wurde zwar in den 
Missionszeitschriften der Christoffel Blindenmission und der Neukirchener Mission 
mit wohlwollenden Erläuterungen abgedruckt, allerdings achtete man darauf, kirchen-
politische Spannungen nicht zu eskalieren. Eigentlich wollte man mit kirchen-
politischen Auseinandersetzungen grundsätzlich nichts zu tun haben, seien diese doch 
Sache der Landeskirchen. Vor allem wollte man sich nicht von der einen oder anderen 
kirchlichen Front vereinnahmen lassen. Nach Jakob Kroeker vom Missionsbund Licht 
im Osten gehe es lediglich um „Raum für eine klare Christusverkündigung“ und nicht 
darum, welcher kirchenpolitischen Fraktion man angehöre. 36  Auch in anderen 
Artikeln wurde dies so oder ähnlich ausgedrückt. Grundsätzlich meinte man des-
wegen, dass eine kirchenpolitische Positionierung ungeistlich sei und nur zu unnüt-
zem kirchenpolitischen Streit führe. Zudem hatte man ein Unbehagen gegenüber dem 
Anliegen der Bekenntnisfront bzw. der Bekennenden Kirche. Ihr gehe es ums 
Bekennen. Wie aber könne man bekennen, ohne zu glauben? Daher sage eine 
Mitgliedskarte zur Bekennenden Kirche nichts darüber aus, ob man zur wahrhaft 
bekennenden Gemeinde, zu der Gemeinde der wirklich Glaubenden, zur Gemeinde 
Jesu Christi gehöre oder nicht. Anders ausgedrückt kann gesagt werden, dass man die 

 
35 Zur historischen Neuinterpretation des „Kirchenkampfes der Mission“ siehe Roland Löffler, 

Protestanten in Palästina. Religionspolitik, Sozialer Protestantismus und Mission in den deutschen 
evangelischen und anglikanischen Institutionen des Heiligen Landes 1917-1939, Stuttgart 2008, 337-
348. 

36 Jakob Kroeker, Unsere Neujahrshuldigung, in: Dein Reich komme! 16/1 (1935), 1-7, hier: 4. 



evangelische missiologie39[2023]3  145 

Trennlinie nicht zwischen nationalsozialistischer Reichskirche und Bekennender 
Kirche, sondern zwischen bekehrten und nominellen Christen zog. 

7. Das große Schweigen 

Die vier hier untersuchten Missionszeitschriften zeigen, dass man keineswegs 
unpolitisch war. In eindringlichen Worten begrüßte man Hitlers Machtergreifung und 
äußerte rassistische Ressentiments. Auch wenn diese Äußerungen von ihrem Umfang 
her wenige waren und sie nicht an prominenter Stelle standen, entschuldigt dieser 
Einwand kaum. Bedenkt man die offensichtlich antichristliche Machtentfaltung der 
NSDAP, die sich in Boykottaufrufen und schlimmen Pogromen gegen Juden zeigte, 
dann wäre es christliche Pflicht gewesen, dagegen aufzubegehren. Zwar wird gesagt, 
dass dies damals kaum möglich gewesen wäre. Gerhard Stoll zeigt aber, dass die 
evangelischen Zeitschriften ein „Protektorat“ hatten, das von den Nationalsozialisten 
nicht okkupiert werden konnte, nämlich die biblische Botschaft.37 Mit ihr wäre es 
leicht möglich gewesen, in „verdeckter Schreibweise“ den Dissens zur gott- und 
menschenverachtenden Politik der Nationalsozialisten zum Ausdruck zu bringen.38 So 
wäre es auch nach den Novemberpogromen von 1938 ohne Repressionen noch 
möglich gewesen, für die bibeltheologisch eingeweihte Leserschaft Protest gegen 
diese Ereignisse auszudrücken. Dies war jedoch nicht der Fall. In der Nachkriegszeit 
wurde das Schweigen zu den nationalsozialistischen Verbrechen nicht als Versagen 
gewertet. Man vertrat die These, dass Gott in Verfolgungszeiten „nicht jedem den 
letzten schweren Weg der Selbstaufopferung“ auferlegt habe.39 Eigentlich sah man 
sich als besonders leidensbereit, hingegeben und kampfesfreudig. Der leidensbereite 
hingebungsvolle Kampf gegen das nationalsozialistische Unrecht blieb allerdings aus. 
Dort wo nationalsozialistische Verbrechen offensichtlich wurden, rechtfertigte man 
diese mit dem Hinweis, dass man „in jeder Hinsicht unpolitisch“ 40  und „treue 
Untertan[en]“ „der Obrigkeit“ bleiben müsse.41 

 

 

 

 
37  Gerhard Stoll, Zeitschriftenpresse, 99. 
38  Über die „verdeckte Schreibweise“ informieren Heidrun Ehrke-Rotermund/Erwin Rotermund, 

Zwischenreiche und Gegenwelten. Texte und Vorstudien zur „verdeckten Schreibweise“ im „Dritten 
Reich“, München 1999. 

39  Hans Brandenburg, Jakob Kroeker – ein bevollmächtigter Schriftausleger, Stuttgart 1957, 14. 
40  Jakob Kroeker, „Wir aber baueten“, in: Dein Reich komme! 15. Jg. Januar, 1934, 2-13, hier: 10. 
41  Rudgar Mumßen, Die Entweihung der Mission durch menschliche Nebenabsichten, in: Dein Reich 

komme! 14. Jg. Oktober, (1933), 214-216, hier: 216. 



146   evangelische missiologie 39[2023]3 

Die Liebenzeller Mission und der National-
sozialismus 

Bernd Brandl 

Der folgende Artikel vermittelt einen kleinen Einblick in die Forschungsergebnisse über 
die Liebenzeller Mission in der Zeit des Nationalsozialismus. Die vormals in der 
Hausliteratur der Liebenzeller Mission postulierte These, dass man in der Zeit der 
nationalsozialistischen Verwirrung und Verführung standgehalten und die geistliche 
Substanz bewahrt hätte, lässt sich nach der Lektüre dieses Artikels nicht mehr 
aufrechterhalten. Es ist an der Zeit einzugestehen, dass nationalsozialistisches 
Gedankengut Eingang in diese Mission fand. 

Prof. Dr. Bernd Brandl promovierte an der Evangelischen Theologischen 
Fakulteit Leuven/Belgien über ein missionsgeschichtliches Thema und war 
von 1997 bis 2021 Dozent für Kirchen- und Missionsgeschichte am 
Theologischen Seminar Liebenzell (seit 2011 Internationale Hochschule 
Liebenzell). 

1. Einleitung 

Es brauchte 70 Jahre, bis sich die Liebenzeller Mission (LM) ihrer Vergangenheit 
hinsichtlich der Zeit des Nationalsozialismus stellte und sie bereit war, diese Epoche 
aufzuarbeiten. Helmuth Egelkraut bekam den Auftrag, im Archiv der LM über diese 
Zeit zu forschen und die Ergebnisse zu veröffentlichen. Als Ertrag entstand eine 
Studie, die unbestechlich darstellt, wie die LM in dieser Zeit agierte und welche 
Haltung Leitungspersönlichkeiten dem Nationalsozialismus gegenüber einnahmen. 
Als Ergebnis dieser Studie hat sich die Missionsleitung 2015 entschlossen, eine 
Stellungnahme zu verlesen. Darin drückte sie ihr Erschrecken aus über die Ver-
strickungen des Gründers und einzelner Persönlichkeiten in die nationalsozialistische 
Ideologie der LM in dieser Zeit und sie bekennt und stellt sich zur Schuld, vor allem 
auch dem jüdischen Volk gegenüber.1 In diese Zeit fallen auch die Forschungen über 
die Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen im Nationalsozialismus von Elmar 
Spohn; in Bezug zur LM hat er die Zeitschrift „Chinas Millionen“ aber vor allem die 
Haltung von Ernst Buddeberg (1873-1949), dem Nachfolger von Coerper in der 
Leitung der LM untersucht.2 

 
1  Abgedruckt in: Helmuth Egelkraut, Die Liebenzeller Mission und der Nationalsozialismus. Eine Studie 

zu ausgewählten Bereichen, Personen und Positionen, Berlin 2015, 485-486. 
2  Elmar Spohn, Zwischen Anpassung, Affinität und Resistenz. Die Glaubens- und Gemeinschafts-

missionen in der Zeit des Nationalsozialismus, Berlin 2016. 



evangelische missiologie39[2023]3  147 

2. Zur Entstehungsgeschichte der LM 

Die LM wurde als deutscher Zweig der in England 1865 von Hudson Taylor 
gegründeten China Inland Mission (CIM)3 1899 ins Leben gerufen. Dadurch war die 
LM als Glaubensmission von der angelsächsischen Erweckung – (der Heiligung-, 
Heilungs- und Evangelisationsbewegung) geprägt. Heinrich Coerper (1863-1936), 
Gründer der LM, ließ sich von dieser (für Deutschland) letzten großen Er-
weckungsbewegung bestimmen. Er reiste 1892 und auch später nach England und 
war beeindruckt von angelsächsischen Persönlichkeiten, die Träger der Erweckung 
waren. 4  Vor dem Ersten Weltkrieg fand jedoch ein Prozess der Angleichung der 
Glaubensmissionen an die klassischen deutschen evangelischen Missionen statt; man 
wollte kein „englisches Gewächs“5 mehr sein. Die gute Zusammenarbeit mit eng-
lischen Christen zerbrach nach Ausbruch des Ersten Weltkrieges.6 Die LM nannte sich 
danach in den Publikationen einschränkend: „Liebenzeller Mission im Verband der 
China-Inland-Mission“, Hinweise auf England unterblieben bis nach dem Zweiten 
Weltkrieg, obwohl die LM weiterhin assoziiertes Mitglied der CIM blieb. 

3. Die Zeit des Nationalsozialismus im Spiegel der 
Publikationen der LM  

In den Ausgaben der Zeitschrift „Chinas Millionen“ ab 1933 wurde auf die poli-
tischen Ereignisse nicht eingegangen – es herrschte Schweigen und politische 
Abstinenz. Im Jahresbericht 1933 findet sich dann ein erster Hinweis: 

Was uns das vor uns liegende Jahr bringt, wer weiß das zu sagen? […] Die ganzen 
Verhältnisse […] sind ja von politischen, wirtschaftlichen und religiösen Spannungen 
erfüllt.7 

Im August 1933 taucht die Bemerkung auf: „Wir danken dem Herrn, daß Er uns die 
offenen Türen erhalten hat.“8 Dieser Satz zeigt, dass man sich in der LM nicht sicher 

 
3  Alfred James Broomhall, Hudson Taylor & China`s Open Century, Vol. 1-7, London 1981-1989; 

Hudson Taylor and The China Inland Mission Hudson Taylor in Early Years: The Growth of a Soul, 
Vol. 1, London 1911; Howard & Geraldine Taylor, Hudson Taylor and the China Inland Mission: The 
Growth of a Work of God, Vol. 2, London 1918. 

4  Zur Heiligungs-, Heilungs- und Evangelisationsbewegung siehe Stephan Holthaus, Heil-Heilung-
Heiligung. Die Geschichte der deutschen Heiligungs- und Evangelisationsbewegung 1874-1909, 
Gießen/Basel 2005; Karl Heinz Voigt, Die Heiligungsbewegung zwischen Methodistischer Kirche und 
Landeskirchlicher Gemeinschaft, Wuppertal 1996; Paul Fleisch, Die Heiligungsbewegung. Von den 
Segenstagen in Oxford 1874 bis zur Oxfordgruppenbewegung Frank Buchmanns, Gießen 2003. 

5  Heinrich Coerper, Das Werk der China-Inland-Mission in Liebenzell, Liebenzell 1903, 3. 
6  Vgl. Elmar Spohn, Mission zwischen „nationalreligiöser Eigenart“ und Internationalität. Reaktionen im 

Verband der China Inland Mission während des Ersten Weltkriegs, in: em (2015/2), 67-78. 
7  Jahresbericht der Liebenzeller Mission, in: Chinas Millionen, Nachrichten aus China, der Südsee und 

Japan, (Hg.) Heinrich Coerper, 34, Juni/Juli 1933, 84. 
8  Chinas Millionen, August 1933, 105. 



148   evangelische missiologie 39[2023]3 

war, ob es nicht doch Einschränkungen für Missionswerke geben könnte. Im Dezem-
ber 1933 gibt es dann einen Hinweis auf das nationalsozialistische Winterhilfswerk, 
mit dem es bei Spendensammlungen Konflikte gegeben hatte.9 Dann wurde auf die 
Tagung des Deutschen evangelischen Missions-Rates hingewiesen, der in Barmen 
tagte und an dem „zwei Vertreter der Glaubensbewegung ‚Deutscher Chris-
ten‘ [teil]nahmen […].“ Dort sei „Die Stellung der evangelischen Mission in der 
neuen deutschen Reichskirche“ das Thema gewesen. Coerper schrieb erklärend dazu: 

Im Bewußtsein der großen Verantwortung, […] und in der Liebe zu dem uns anvertrauten 
teuren Werk sowie zu unserem geliebten deutschen Volk […] wurden die Verhandlungen 
geführt.  

Weiter führte er aus, dass der Wille der neuen Kirche, Mission zu fördern, anerkannt 
worden sei. Man betonte jedoch, dass die einzelnen Missionswerke „unange-
tastet“ bleiben sollten.10 Unangetastet bleiben – dieser Ausdruck zeigt, worum es der 
LM in der Zukunft ging. Man wollte das Werk in den Wirren der Zeit unbeschadet 
hindurchlotsen, da die Gefahr der nationalsozialistischen Gleichschaltung bestand. 
Die nationalsozialistische Kirchenpartei der „Deutschen Christen“ gefährdete mit 
ihrem Gleichschaltungswillen massiv die Selbständigkeit der kleinen Missionswerke. 
Und dagegen wehrte sich die LM – sie wollte nicht von einer Einheitsmission 
geschluckt werden! Wie sie sich in der Zeit des Nationalsozialismus positionieren 
wollte zeigt das Folgende: Man verstehe sich „unter den Missionsgesellschaften in 
Deutschland [als] ein Veilchen, das im Verborgenen blüht“ – mit anderen Worten: Nur 
nicht auffallen, still seinen Weg gehen, nur nicht anecken.11 Diese Position wurde von 
dem Nachfolger Coerpers, Ernst Buddeberg formuliert. Die Nationalsozialisten 
setzten die Missionen jedoch durch die restriktive Devisenpolitik unter finanziellen 
Druck. Im Jahresbericht der LM von 1933/34 wurde diese „finanzielle Bedräng-
nis“ deutlich benannt.12 Die LM hatte hier jedoch einen großen Vorteil, sie hatte 
Zweige in den USA, der Schweiz und Holland. Die dortigen Komitees konnten somit 
finanziell einspringen und Devisen den Missionaren zur Verfügung stellen. Sollte dies 
funktionieren durften die Beziehungen zu den Freunden im Ausland allerdings nicht 
übermäßig strapaziert werden.  

Unsere Beziehungen zum Ausland, Holland, Amerika und Schweiz haben durch die ganze 
Entwicklung der deutschen Verhältnisse eine gewisse Not zu durchkämpfen. […] Wir 
bauen das Reich, das nicht von dieser Welt ist.13  

Die Missionsleitung musste sich hier positionieren, um die Freunde im Ausland nicht 
zu vergraulen, von deren Devisenzahlungen man abhängig war. Noch wusste man bei 
der LM, dass das Reich Gottes etwas anderes war als das Deutsche Reich. Im Spiegel 
der Publikationen der LM könnte man ihre Linie in diesen Jahren so 
zusammenfassen: Es ging vor allem darum, das Werk durch die schwierigen Zeiten 
unbeschadet hindurch zu manövrieren, um eigenständig zu bleiben. Neutralität war 

 
9  Chinas Millionen, Dezember 1933, 172. 
10  Heinrich Coerper, 18.-20.10. Tagung dt. ev. Missionsrat in Barmen, Chinas Millionen, Dez. 1933, 172. 
11  Chinas Millionen, März 1934, 37. 
12  Jahresbericht der Liebenzeller Mission, Chinas Millionen, Juni/Juli 1934, 87. 
13  Chinas Millionen, Juni/Juli 1934, 107. 



evangelische missiologie39[2023]3  149 

aber im totalitären Staat nicht möglich. Ohne Kompromisse, Anpassungen und 
Zustimmung zur antisemitischen Rassenpolitik des Nationalsozialismus ging es nicht. 
Kein Wort wurde gesagt zum Unrecht, das geschah; niemand stellte sich schützend 
vor Verfolgte. 

4. Die Lage der Chinamissionare in der Zeit des 
Nationalsozialismus 

Durch die Agitation der NSDAP-Auslandorganisation waren die Missionare und ihre 
Familien (die Kinder in den deutschen Auslandsschulen) unmittelbar betroffen; sie 
wurden in China auf diese Weise von der NSDAP kontrolliert, einige Missionare 
wurden selber Parteimitglieder und versuchten Druck auf die Mission auszuüben, was 
zu internem Streit unter den Missionaren führte. Es gab zwei nichtarische Personen 
der LM in China: Missionar Karl Niederberger und eine Ärztin, Frau Dr. Vilma 
Lasser, die noch 1935 ausreisen konnte und im Hudson Taylor Hospital in Changsha 
arbeitete, dann aber 1938 die LM wieder verließ, da diese befürchtete, dass die NS-
Regierung die Geldsendungen kappen würde, wenn sie weiter Juden beschäftigte. 
Heinrich Witt (1871-1959), der damalige Leiter der LM in China, lehnte aus 
rassischen Gründen die Aufnahme weiterer jüdischer Ärzte ab; man wollte „nichts 
riskieren.“14 

5. Die Haltung von Heinrich Coerper und Ernst Buddeberg 
zum Nationalsozialismus 

Durch Herkunft (Meisenheim/Pfalz - nahe Frankreich) hatte Heinrich Coerper eine 
klare nationale und patriotische Haltung von seinen Eltern übernommen, die in 
seinem Leben zu unterschiedlichen Zeiten wirkmächtig wurde. Im Ersten Weltkrieg 
glaubte er an einen von Gott gewirkten Sieg; er meinte auch, Deutschland habe durch 
seine völkische Eigenart eine besondere Kulturaufgabe. Nach 1918 schrieb er zur 
deutschen Niederlage:  

Furchtbar und verhängnisvoll ist die Rolle, welche die Juden im Weltkrieg gespielt haben 
durch die Macht des Kapitals, durch die Macht der Presse und besonders durch die Macht 
des das Judentum beseelenden antichristlichen Geistes. Sie haben ohne Zweifel einen 
großen Teil sowohl zum Krieg überhaupt als auch zur Niederlage Deutschlands […] 
beigetragen.15  

Er sprach von der roten, goldenen und schwarzen Internationale als antichristliche 
Elemente16 , die neben der Gottlosigkeit in Deutschland Schuld an der deutschen 

 
14  Egelkraut, Die Liebenzeller Mission und der Nationalsozialismus, 124. 
15  Chinas Millionen, Mai 1919, 43. 
16  Rot = Bolschewismus/Sozialismus, Schwarz = Katholizismus, Gold = das internationale Judentum. 



150   evangelische missiologie 39[2023]3 

Niederlage seien. So löste er im Laufe seines Lebens die LM weitgehend von der 
CIM und polemisierte im Ersten Weltkrieg gegen die Engländer. Coerper hatte die 
Gewohnheit, sich in Briefen an gehobene Stellen zu wenden (im Ersten Weltkrieg an 
Paul von Hindenburg und an den Kaiser Wilhelm II.), um Ratschläge zu erteilen; so 
wandte er sich brieflich auch an Hitler.17 Darin bekannte er sich zum Führer, sah in 
ihm jemand, den Gott zur Rettung Deutschlands gesandt habe; er wollte Hitler 
beraten, wie er die Frommen für seine Sache gewinnen könne. Coerper trat zeitweise 
den Deutschen Christen (DC) bei (1933), verließ sie am 30.11.33 wieder, kurz vor 
einem Schlaganfall, von dem er sich nicht wieder erholte; er starb 1936. Ernst 
Buddeberg wurde Coerpers Nachfolger. Seine Haltung zum Nationalsozialismus ist in 
der Forschung umstritten. In der Beurteilung von Buddeberg gibt es einen Dissens 
zwischen Spohn und Egelkraut. Buddeberg hatte die LM 1934 von Coerper über-
nommen und führte sie durch die Zeit des Nationalsozialismus und des Krieges 
hindurch. Als rheinischer Pfarrer im Wuppertal kämpfte Buddeberg 1933-1934 gegen 
die DC und half auch mit, dass der Gnadauer Verband sich von ihnen löste und sich 
der Bekennenden Kirche annäherte. 18  Nach Spohn hatte sich Buddeberg der 
Bekennenden Kirche angeschlossen und sich gegen Antisemitismus stark gemacht.19 
Danach, als er die Leitung der LM übernahm, legte sich Buddeberg jedoch größte 
politische Zurückhaltung auf – Spohn spricht sogar von politischer und kirchen-
politischer Apathie,20 welche sich bei Buddeberg zeigte.21 Trotz dieser nach außen 
getragenen politischen Zurückhaltung war Buddeberg tief national-patriotisch gesinnt; 
er sah in Hitler den gottgesandten Führer, der als Werkzeug Gottes die Erhebung des 
deutschen Volkes leite. So glaubte er noch Ende 1944 an den Endsieg.22 

6. Zusammenfassung 

Wir finden bei Coerper und Buddeberg einen religiös begründeten Antijudaismus mit 
Übergängen in den rassischen Antisemitismus. Den Angehörigen des Werkes der LM 
wurde von der Leitung verboten, jüdische Ärzte zu konsultieren; die jüdische Ärztin 
in China musste das Werk verlassen; ein Judenchrist, der im Seminar (Br. Osterer) 
ausgebildet worden war, wurde aus der Arbeit genommen und seinem Schicksal 
überlassen. Es gab keine Verfolgung von Juden durch die LM, aber auch keinen 
Beistand, wo es in den wenigen Fällen, die auftraten, möglich gewesen wäre. Das 
Vorgehen des Staates gegen Juden wurde aus Verblendung und aus vaterländischer 
Begeisterung weitgehend begrüßt. 

 
17  Egelkraut, Die Liebenzeller Mission und der Nationalsozialismus, 413ff. 
18  A.a.O., 275-281. 
19  Spohn, Zwischen Anpassung, Affinität und Resistenz, 205-211. 
20  Spohn kommt zu diesem Fazit, da er nur auf Veröffentlichungen, nicht auf die überaus wichtigen 

Archivalien zurückgreifen konnte. Dabei übersah er die offensichtlich antisemitischen Äußerungen in 
Buddebergs Schrift: Durch zwei Jahrtausende: Ein Gang durch die Kirchengeschichte für unsere Zeit, 
Dinglingen 1939, 155-167. 

21  Spohn, Zwischen Anpassung, Affinität und Resistenz, 195. 
22  Egelkraut, Die Liebenzeller Mission und der Nationalsozialismus, ab 283ff, besonders Seite 328. 



evangelische missiologie39[2023]3  151 

Sackgassen, Umwege und Überholspuren 

Forschungen zur Bethel-Mission zur Zeit des 
Nationalsozialismus 

Helen-Kathrin Treutler 

In diesem Beitrag werden in einem ersten Teil die Sackgassen, Umwege und 
Überholspuren aufgezeigt, die sich ergeben, wenn man sich dem Themenkomplex 
Mission und Nationalsozialismus stellt. In einem zweiten Teil werden dann die 
historischen Sackgassen, Umwege und Überholspuren, die man bei der Bethel-
Mission in der NS-Zeit eingeschlagen hatte, nachgezeichnet. 

Dr. Helen-Kathrin Treutler betreut als Pfarrerin der Evangelisch-lutherischen 
Landeskirche Hannover 3200 Gemeindemitglieder. Sie promovierte an der 
Universität Osnabrück 2014 zu dem Thema „Die Bethel-Mission zwischen 
1933 und 1945“. 

1. Einleitung und Verortung 

Es gibt unzählige Forschungsarbeiten über die deutschen Missionsgesellschaften 
während der Kolonialzeit und auch viele über die Zeit nach dem Ersten Weltkrieg. 
Ebenso existiert eine immense Anzahl an Publikationen über den Kirchenkampf und 
über das Verhalten der Kirche gegenüber dem NS-Staat. Allerdings sind im Vergleich 
dazu bisher nur wenige Monographien über die Rolle der Mission zwischen 1933 und 
1945 erschienen. Dazu möchte ich nur zwei frühe Werke nennen: z.B.: Werner 
Ustorfs „Sailing on the next tide“1  und Klaus Fiedlers „Christianity and African 
Culture“ 2 . Wirft man einen Blick auf die kritische Aufarbeitung der Geschichte 
einzelner Missionsgesellschaften in monographischer Form, so fallen bisher nur zwei 
Vorreiterarbeiten in den Blick: Gunther Schendels Aufarbeitung der Geschichte der 
Missionsanstalt Hermannsburg 3  und die von Helmuth Egelkraut zur Liebenzeller 

 
1  Werner Ustorf, Sailing on the Next Tide. Missions, Missiology, in the Third Reich, Frankfurt a.M. 2000 

(Studien zur interkulturellen Geschichte des Christentums 125). 
2  Klaus Fiedler, Christianity an African Culture. Conservative German Protestant Missionaries in 

Tanzania, 1900-1940, Leiden 1996 (Studies of Religion in Afrika 14).  
3  Gunther Schendel, Die Missionsanstalt Hermannsburg und der Nationalsozialismus. Der Weg einer 

lutherischen Milieusituation zwischen Weimarer Republik und Nachkriegszeit, Berlin 2008 (Quellen 
und Beiträge zur Geschichte der Hermannsburger Mission und des Ev.-Luth. Missionswerkes 
Niedersachsen 16). 



152   evangelische missiologie 39[2023]3 

Mission4. Schendel konzentriert sich in seinem Werk hauptsächlich auf die Situation 
der Hermannsburger Mission in Deutschland, während Egelkraut vermehrt die Lage 
in den Missionsgebieten in den Blick nimmt. Mein Werk Christliches Missions-
verständnis und nationalsozialistische Weltanschauung. Die Bethel-Mission zwischen 
1933 und 19455 legt den Schwerpunkt auf die Lage der Bethel-Mission in Tanganyika 
Territory, dem heutigen Tanzania im Osten Afrikas. 
Dieser Vortrag der hier als Text vorgelegt wird, ist betitelt mit Sackgassen, Umwege 
und Überholspuren. Man möge die lapidare Ausdrucksweise verzeihen, aber sie trifft 
doch sehr genau, wie es bei der Forschungsarbeit über diese besondere Zeit herging. 
Aber nicht nur die Forschungsarbeit kann so gesehen werden, sondern auch die 
Bethel-Mission selbst in dieser Zeit: In welchen Sackgassen sah sich die Mission 
durch die weltliche Politik und durch die Kirchenpolitik? Welche Hindernisse 
erschwerten ihr die Arbeit? Welche Hürden konnte sie durch Umwege nehmen und 
welche Überholspuren ergaben sich und eröffneten neue Perspektiven für die Arbeit? 

Zur Quellenlage 

Ein allgemeiner Teil soll zeigen, wie die Rahmenbedingungen dieser Forschungs-
arbeit aussahen. Sie fußt im überwiegenden Teil auf Quellen aus der Zeit zwischen 
1929 und 1948 aus unterschiedlichen Archiven, wie dem Bundesarchiv in Berlin-
Lichterfelde West. Dies enthält die Zentral- und Ortskartei der NSDAP-Mit-
gliedschaften, die für die Auswertung der Missionsmitarbeiter in der Partei bedeutend 
war. Ebenso sind dort Akten zu finden über die Repatriierung der Missionare aus dem 
Ausland nach Deutschland während des Krieges und nach dem Krieg. Darüber hinaus 
war das Archiv des Auswärtigen Amtes in Berlin von hoher Relevanz. Der Bestand, 
der auch für andere Missionsgesellschaften von Interesse sein kann, enthält z.B. den 
Briefwechsel des Auswärtigen Amtes und auch der Botschaften mit den Missions-
gesellschaften vor Ort und in Deutschland hinsichtlich der Ausreisegenehmigungen, 
der finanziellen Zuschüsse für die Missionsarbeit vor Ort, der Devisengenehmigung, 
der Beurteilung der Missionsarbeit im Hinblick auf die Daseinsrelevanz im National-
sozialismus und auch der Schriftstücke über die Internierung und Repatriierung der 
Missionare. Über diese Archive hinaus gibt es in Neuengamme bei Hamburg das 
Archiv der heutigen KZ-Gedenkstätte. Nach 1945 wurden die Gebäude des ehema-
ligen KZs als Repatriierungslager für die deutschen Heimkehrer aus dem Ausland 
genutzt. Hier wurden sie auf ihre politische Vergangenheit während der NS-Zeit 
untersucht, was z.T. dokumentiert wurde. 
Neben all diesen Archiven, die auch für die Erforschung der Geschichte anderer 
Missionsgesellschaften zwischen 1933 und 1945 interessant sind, waren für die 

 
4  Helmuth Engelkraut, Die Liebenzeller Mission und der Nationalsozialismus. Eine Studie zu 

ausgewählten Bereichen, Personen und Positionen. Mit einer Stellungnahme des Komitees der 
Liebenzeller Mission, Berlin 2015. 

5  Helen-Kathrin Treutler, Christliches Missionsverständnis und nationalsozialistische Weltanschauung. 
Die Bethel-Mission zwischen 1933 und 1945, Bielefeld 2017 (Beiträge zur Westfälischen 
Kirchengeschichte 45). 



evangelische missiologie39[2023]3  153 

Untersuchung der Bethel-Mission die Archiv- und Museumsstiftung in Wuppertal, das 
Bethel-Archiv und das Archiv der westfälischen Landeskirche wichtig. Sie enthalten 
die meisten Akten über die Bethel-Mission und zu ihrem Umfeld. Daneben sei noch 
das Fotoarchiv der Museumsstiftung genannt. Die Bilder der damaligen Zeit geben 
über die Schriftstücke hinaus Hinweise über das Ausmaß, wie die NS-Zeit den Alltag 
geprägt hat. 

2. Zur Forschungsarbeit: Die allgemeinen Sackgassen und 
Umwege bei der Erforschung der Zeit 

Sackgasse: Die Perspektive  

Für die Forschungsarbeit über die Bethel-Mission existieren fast nur Aktenstücke, die 
von Europäern verfasst wurden. Originalzeugnisse von Christen aus Ostafrika selbst 
sind leider kaum auffindbar. Ihre Perspektive ist somit zumeist über den Umweg der 
Sichtweise der europäischen Missionare erkennbar. Dies mag bei anderen 
Forschungsarbeiten zur Missionsgeschichte ähnlich sein, aber gerade bei dem Thema 
Nationalsozialismus und dem mit ihm verbundenen Verständnis von Nation und 
Ethnien ist dies umso bedauernswerter. Denn nicht erst, aber insbesondere in den 
1930er Jahren war nicht nur in Deutschland, sondern auch in Europa die Ideologie 
verbreitet, dass das eigene Volk, die eigene Nation anderen überlegen sei. Wichtig 
wäre die Fragestellung: Wie haben die Christen in Ostafrika vor Ort diese Denkweise 
wahrgenommen und wie war ihre eigene Haltung dazu? 

Der Umweg 

Eine Einschätzung über die Haltung der Tansanier ist leider überwiegend nur durch 
die Brille der Europäer möglich. Dennoch lässt sich durch zum Teil direkte Formu-
lierungen in den persönlichen Briefen eine sehr genaue Einschätzung ablesen. 
Selbstverständlich bleibt der Vorbehalt, dass es sich hierbei um die Sichtweise von 
Europäern handelt. Ein erstaunliches Beispiel sei hier angefügt: Bei den einheimi-
schen Bevölkerungsgruppen der Ostafrikaner herrschte ein hohes Maß an Selbst-
bewusstsein. Zum Teil sah sich die Bevölkerung im Nordwesten des Landes als ein 
Volk ohne Fehler an und über andere überlegen. Missionsinspektor Curt Ronicke 
zitiert einen Christen aus dem Nordwesten Tanganyikas wie folgt: „Wir Haja sind ein 
Geschlecht ohne Fehler.“6 Ein Missionar gibt die Äußerung eines Christen aus dem 
Nordosten des Landes wider: „Ihr Europäer verachtete uns, weil wir eine minder-
wertige Rasse seien, ihr gönnt uns nicht, dass wir euch gleich seien.“7 Darüber hinaus 

 
6  Ronicke, Das Nationalgefühl der Völker und die Mission, in: Bethl-El 27 (1935), S. 40-49, 41. 

(Hauptarchiv Bethel). 
7  K. Wohlrab (Mlalo) „Stellung“, 26.11.1932, M 239,1, Bl. 264f. (Archiv- und Museumsstiftung Wup-



154   evangelische missiologie 39[2023]3 

ist der aufkommende sozialistische Gedanke nicht zu unterschätzen, der sich auch in 
Afrika verbreitete, wodurch sich ein erhöhtes ostafrikanisches Selbst- und Gesamt-
bewusstsein finden ließ. 

Sackgasse: Die Schutzfrist in den Archiven 

Die Schutzfrist der Aktenstücke war in einigen Teilbereichen eine deutliche 
Sackgasse, ganz besonders in dem Archiv des Auswärtigen Amtes sowie in dem 
Bundesarchiv. Beide Archive haben eine Schutzfrist von zehn bzw. dreißig Jahren 
nach dem Tod der die Akten betreffenden Personen.8 Bei der Ermittlung der NSDAP-
Parteimitgliedschaften der Missionare erschwerten folgende Umstände die Arbeit: Die 
NSDAP-Zentral- und Ortskartei enthält ca. 90 % aller damaligen Parteimitglieder. 
Das entspricht einigen Millionen Datensätzen auf Mikrofilm. Hier traten zum Teil 
Namensdopplungen der Missionare mit anderen Personen auf, ebenso auch 
Geburtsdatumsdopplungen. Eine eindeutige Identifizierung war nur durch Umwege 
möglich. 

Der Umweg 

Die Schutzfrist des Bundesarchives und die des Auswärtigen Amtes konnte zum Teil 
durch einen Umweg umgangen werden, da die Archive der Museumsstiftung 
Wuppertal und der westfälischen Landeskirche eine kürzere Schutzfrist von nur zehn 
Jahren haben. Manche Informationen, die in den Berliner Archiven enthalten waren, 
waren somit durch einen ähnlichen oder identischen Fund in Wuppertal oder Bielefeld 
zugänglich. Dies war zum Beispiel bei der Mitgliedschaft eines Missionars in der 
NSDAP und weiteren Verstrickungen in den Nationalsozialismus der Fall.  

Sackgasse: Selbstzensur – Zensur – Schwärzung 

Die größte Sackgasse war wohl die Selbstzensur, die sich die Bethel-Mission im 
August 1933 auferlegt hatte. Zuvor war die Zeitschrift Aufwärts, die die Anstalt 
Bethel, die Innere Mission in Bielefeld, publizierte, temporär verboten worden, weil 
sie einen gegenüber der Regierung kritischen Leserbrief abdruckte. Dies sah 
Missionsinspektor Ronicke, der in engstem Kontakt mit Friedrich von Bodelschwingh 
(d.J.), dem Leiter Bethels und der Bethel-Mission, stand, als Anlass, einen sogenann-
ten „Schweigebrief“ an alle Missionsmitarbeiter zu schicken. Dieser enthielt die klare 
Botschaft:  

Wer durch unbedachte Äußerungen (mündlich oder schriftlich) in Schwierigkeiten mit der 
deutschen Regierung kommen sollte, kann von uns nicht geschützt werden. Der totale 

 
pertal). 

8  Ausnahmen von dieser Schutzfrist kann in begründeten Ausnahmefällen gegeben werden.  



evangelische missiologie39[2023]3  155 

Staat, in dem wir heute leben, erwartet eine ganze Entscheidung für sich von allen, die zu 
ihm gehören.9  

Somit war eine klare Äußerung der eigenen Meinung zu den politischen Ereignissen 
in Deutschland nach dem Sommer 1933 nicht mehr in den Briefen zu finden. Die 
Briefe der Missionare wurden durch die deutsche Zensur abgefangen, aber auch durch 
die englische, da Tanganyika damals ein Mandatsgebiet unter britischer Aufsicht war. 
Deutlich wird dies durch eine etwas sehr direkte Äußerung eines Missionars:  

Was ist das jetzt in der Heimat für eine merkwürdige Sache mit dieser ‚Devisenstelle‘ in 
München? Die scheint jeden, etwas ‚beleibten‘ Brief zu öffnen, um ihn […] nach Devisen 
zu untersuchen. Ich habe freilich den Eindruck, dass es sich dabei nicht um Devisen-
sucherei allein handelt, sondern um Nachprüfung des Inhalts der einzelnen Briefe. […] Bei 
dem letzten Brief hatte man beim Schliessen […] eine solche Menge Klebstoff verwendet, 
dass die einzelnen Briefblätter […] ganz entschlossen nach jener Weise handelten: ‚Wir 
halten fest und treu zusammen!‘ […] Ist es da nicht angezeigt, jene Devisenstelle einmal 
[…] freundlich zu bitten, etwas sorgsamer und liebevoller mit fremden Gut umzugehen?10  

Leider hat sich die Devisenstelle nicht an die Bitte von Missionar Hosbach gehalten. 
Positiv politische Kommentare gegenüber NSDAP und Staat waren weiterhin erlaubt. 

Der Umweg 

Allen Missionaren war die Zensur und die Überprüfung der Briefsendungen auf 
Bargeld bewusst, sodass sie nicht zuletzt wegen des sog. „Schweigebriefs“ der 
Leitung aus Bethel lernten politisch zu schweigen, bzw. vorsichtig zu agieren, wie 
wohl so viele in dieser Zeit. Nach und nach äußerten sie ihre Meinungen vorsichtiger. 
Dabei bedienten sie sich gewisser Codes, Anspielungen oder gaben Bibelstellen an, 
deren Inhalt verdeckt ihre Einschätzung der politischen Lage in Deutschland und in 
der Welt enthielt. Bedeutend wurde diese Vorgehensweise noch einmal, als mit 
Ausbruch des Weltkriegs 1939 die deutschen Missionsmitarbeiter von den Briten 
inhaftiert und in sog. Internierungscamps untergebracht wurden. Auch hier wurden 
ihre Briefe von der Campleitung überprüft. Ein Lesen „zwischen den Zeilen“, das 
Verstehen der Anspielungen und ein Nachgehen der genannten Bibelstellen gaben 
aber Aufschlüsse und Andeutungen über die Gedankenwelt der Missionare. 

Sackgasse: Noch einmal – Die Selbstzensur der Mission und das 
Bewusstsein der Beobachtung durch den Staat 

An der Weltmissionskonferenz 1938 in Tambaram in Indien nahm auch eine deutsche 
Delegation teil. Zu ihr gehörten u.a. Prof. Martin Schlunk, Direktor des Deutschen 
Evangelischen Missions-Tags, Siegfried Knak, Direktor der Berliner Mission, und der 

 
9  Ronicke (Bethel) an „Schwestern und Brüder“ (Tanganyika), 29.8.1933, M 272,3, Bl. 091. (Archiv- und 

Museumsstiftung Wuppertal). 
10  Hosbach (Bukoba) an Ronicke (Bethel), 8.11.1933, M 272,3, B. 042. (Archiv- und Museumsstiftung 

Wuppertal). 



156   evangelische missiologie 39[2023]3 

Missionar Heinrich Scholten, Bethel-Mission. Ihre Teilnahme und der Weg dorthin 
sind durch eine starke Selbstzensur geprägt. Jedoch anders als bei der Briefzensur 
bedeutete diese Zensur weniger die Schwierigkeit, „zwischen den Zeilen“ lesen zu 
müssen oder über Bibelzitate mehr herauszufinden. Die Schwierigkeit der Erfor-
schung lag eher darin, dass die deutsche Delegation sich während der Vorbereitung 
und des gesamten Aufenthaltes überwiegend regimekonform und als Vertreter des 
Deutschen Reiches verhielt, was sich auch in den Berichten widerspiegelt. Die 
tatsächlichen politischen, theologischen sowie missionstheologischen Überzeugungen 
bleiben darum größtenteils verborgen. Es ist auch ungewiss, inwieweit sich die 
persönlichen Überzeugungen der Teilnehmer mit dem äußeren Erscheinungsbild der 
deutschen Delegation deckten. Hinweise hierzu ließen sich nur schwerlich 
ausmachen. Dennoch kann über die deutsche Beteiligung und über die Umstände bis 
zur Reise und während der Reise nach Indien Folgendes festgestellt werden. 

Das Bewusstsein der Beobachtung durch den verlängerten Arm des Staates 
im internationalen Kontext 

1938 verschärfte sich der Druck des deutschen totalitären Staates nochmals auf die 
kirchlichen Einrichtungen, vornehmlich auch auf die Missionsgesellschaften, unter 
anderem aufgrund der Devisenknappheit. Die Beteiligung einer deutschen Delegation 
an der Weltmissionskonferenz sowie einzelner deutscher Missionare aus den Einsatz-
gebieten in Afrika und Asien war also alles andere als gesichert. Friedrich von 
Bodelschwingh, der Leiter der Bethel-Mission, sah sich aufgrund der allgemeinen 
Lage zu der Äußerung über die Teilnahme eines Bethel-Missionars gezwungen:  

Wir [die Missionsleitung] mußten vielmehr zu der Überzeugung kommen, daß, wenn die 
deutsche Delegation nicht teilnimmt, die Mitarbeit einzelner deutscher Missionare [von 
den Missionsfeldern] Schwierigkeiten und Gefahren in sich schließt, die sich von draußen 
hier nicht übersehen lassen.11  

Bodelschwingh befürchtete Repressalien gegenüber der Bethel-Mission, in Form von 
Spendensammelverboten, Streichung von Devisen oder anderer finanzieller Unter-
stützung. Im schlimmsten Fall sah er die Auflösung der Bethel-Mission. Aufgrund 
einiger Umwege und nach Fürsprache des Auswärtigen Amtes unter Ernst von 
Weizsäcker und dem klugen Agieren eines Bethel-Missionars durften die Deutschen 
nun doch an der Konferenz teilnehmen. Allerdings wurde nach der Ankunft in Indien 
auch hier wieder deutlich, dass man unter Beobachtung der NSDAP stand. Der 
dortige NSDAP-Stützpunktleiter schickte regelmäßig Berichte über die Missionars-
delegation ins Deutsche Reich. Wie vorsichtig die deutsche Delegation agierte und 
wie sehr sie sich des hohen Drucks bewusst waren und sich somit mehr als 
regimekonform verhielt, davon zeugt eine Äußerung des örtlichen NSDAP-Stütz-
punktleiters. Er schreibt:  

 
11  Bodelschwingh (Bethel) an Scholten (Bukoba), 20.8.1938, M 238,7, Bl. 201. (Archiv- und 

Museumsstiftung Wuppertal). 



evangelische missiologie39[2023]3  157 

[Es] sei nochmal betont, dass man von allen deutschen Teilnehmern in politischer 
Beziehung und auch kameradschaftlicher Hinsicht trotz der insgesamt sehr kurzen Zeit der 
Fühlungnahme den besten Eindruck gewonnen hat. 12  

Aufgrund dieses regimekonformen, vorsichtigen Verhaltens, der Selbstzensur im 
Verhalten auf der Weltmissionskonferenz und auch in den Berichten hierüber bleiben 
leider die wahren Beweggründe, die politischen und missionstheologischen Meinun-
gen und Einschätzungen der deutschen Missionare verborgen. Im Abschlussbericht 
über die Konferenz schreibt Martin Schlunk, dass es durch die Beteiligung der 
deutschen Delegation gelungen sei,  

manche Mißverständnisse und schiefe Urteile über Deutschland […] aufzuklären […], die 
Vorurteile zu zerstreuen und […] alle Wendungen fern zu halten, die als Angriff auf 
Deutschland gedeutet werden könnten.13  

Als Beispiel für ein Vorurteil nannte er die Religionsverfolgung sowie die Diskrimi-
nierung „fremder Rassen“, was er in dem offiziellen Bericht als „jüdische Propa-
ganda“ einordnete.14 Ob diese Zeilen nur zum Wohlgefallen und als Berechtigungs-
nachweis der Teilnahme an der Konferenz verfasst wurden oder sogar die persönliche 
Meinung von Schlunk waren, bleibt offen. 

Bisher sind in diesem Text die Sackgassen bei der Erforschung im Hinblick auf die 
Zeit zwischen 1933 und 1945 erwähnt. Im Folgenden seien lediglich drei von 
unzählig vielen Beispielen dafür genannt, in welche Sackgassen die Bethel-Mission 
selbst in ihrer Arbeit geraten war. 

3. Die Sackgassen, in die die Bethel-Mission hineingeriet 
und wie sie über Umwege wieder hinauskam 

Sackgasse: Die Rolle Bodelschwinghs, seine Einsichten und Problem-
lösungsstrategien 

Bodelschwingh selbst war Leiter der Inneren Mission sowie der Äußeren Mission 
Bethels. Auf allgemein kirchlicher Ebene war er ebenso von immenser Wichtigkeit. 
Er selbst trat 1933 bei der Wahl zum Reichsbischof gegen den von Hitler geförderten 
Militärpfarrer Ludwig Müller an. Wider Erwarten gewann Bodelschwingh die Wahl 
am 17. Mai. Allerdings wurde er schnell durch die politischen Machenschaften auf 
Reichsebene ernüchtert und durchblickte die tatsächlichen Strukturen, die weit in die 
Kirche hineinragten. Sein Amt wurde durch einen „bevollmächtigten Staatskom-

 
12  Harenberg, NSDAP-Stützpunktleiter (Madras) an NSDAP, Leitung der Auslands-Organisation (Berlin), 

12.3.1939, BArch R 58/5775c! Teil 2, Bl. 1366f. (Bundesarchiv). 
13  Schlunk (Tübingen) an das Auswärtige Amt (Berlin), 3.3.1939, AA, RZ 509, Bl. 155. (Archiv des 

Auswärtigen Amts). 
14  Schlunk (Tübingen) an das Auswärtige Amt (Berlin), 3.3.1939, AA, RZ 509, Bl. 155. (Archiv des 

Auswärtigen Amts). 



158   evangelische missiologie 39[2023]3 

missar“ ausgehöhlt, sodass seine Position nun hinfällig wurde. Am Ende trat er 
zurück. Diese erste Konfrontation mit dem totalitären Staat führte Bodelschwingh 
deutlich vor Augen, wie sich innerhalb kürzester Zeit die Bedingungen für kirchliche 
und missionarische Arbeit zum Nachteil wenden konnten. Darüber hinaus wurden in 
demselben Zeitraum die Pläne der Deutschen Christen laut, die Anzahl der Missions-
gesellschaften um 40% zu reduzieren bzw. die von der Kirche unabhängigen 
Missionsgesellschaften aufzulösen und in die Reichskirche zu integrieren. Die Bethel-
Mission zählte zu den kleinen Missionsgesellschaften und sah sich durch die Kirchen-
politik auf Reichsebene bedrängt und in eine existenzielle Notlage manövriert. Einen 
Ausweg sah sie in der Gründung einer Arbeitsgemeinschaft mit der Rheinischen 
Mission im November 1933. So kam sie über einen Umweg zur weiteren Daseins-
berechtigung in dieser kirchenpolitisch krisenhaften Zeit. Einige Jahre später, 1937, 
befürchtete Bodelschwingh erneut die Auflösung der Missionsgesellschaft, u.a., da 
sich Strafanzeigen gegen Bethels Mitarbeiter häuften. Bodelschwingh hatte Angst vor 
der Gleichschaltung seiner beiden Missionswerke in eine Art N.S.V., eine national-
sozialistische Volkswohlfahrt. 15  Einen Ausweg, eine Art Umgehung der akuten 
Bedrohungslage, sah er u.a. in einem übervorsichtigen Verhalten und fast voraus-
eilenden Gehorsam. Beispielsweise nannte er die „Bekenntnisgottesdienste“ der 
Bekennenden Kirche „Bittgottesdienste“ und den Führereid am Geburtstag Hitlers, 
der für Pfarrer nie verpflichtend war, leisteten sehr wahrscheinlich der Großteil der 
Bethel-Missionare.16 Darüber hinaus waren an der Bodelschwingh-Schule im Tan-
ganyika Territory, auf der die europäischen Kinder von Lehrern der Bethel-Mission 
unterrichtete wurden, die Hitler-Jugend sowie der Bund deutscher Mädel, morgend-
liche Apelle und der Hitlergruß selbstverständlich. Der Schulleiter versuchte die 
Schulordnungen für Schulen auf deutschem Staatsgebiet in einem Übermaß zu 
erfüllen, was für Auslandsschulen jedoch nicht verpflichtend war.17 Auch hier ist der 
vorauseilende Gehorsam erneut zu finden.  

Sackgasse: Die Parteimitgliedschaften und die Auswirkungen –  
Ein Umweg einer Konfliktlage über den angeblichen Patriotismus 

Überdies waren ein beachtlicher Teil, nämlich 38%, der männlichen Missionsmit-
arbeiter schon seit 1933 und 1934 NSDAP-Mitglieder. Von der deutschen Missions-
leitung hatte kein einziger einen Mitgliedsausweis.18 Die Parteimitgliedschaft, so kri-
tisch man sie heute sehen kann und muss, verhalf der Mission jedoch in einem Kon-
flikt zum Vorteil. Im Tanganyika Territory existierte neben der NSDAP-Auslandsor-
ganisation noch der sogenannte Deutsche Bund. Der Deutsche Bund sah seine eigene 

 
15  Vgl. Bodelschwingh (Bethel) an Knak (Berlin),6.12.1937, HAB 2,50-2. (Hauptarchiv Bethel). 
16  D. Kähler, Hauptkanzlei (Bethel) „Aktennotiz“, HAB Bekennende Kirche 1,12,162. (Hauptarchiv 

Bethel). Wenzel (Berlin) „Rundschreiben“, 29.8.1938, M 48,2, Bl. 369. (Archiv und Museumstiftung 
Wuppertal). 

17  Vgl. Böhme, Deutsches Konsulat (Nairobi), an die Friedrich-von-Bodelschwingh-Schule (Lwandai), 
1.8.1934, Sachakte AA Nairobi 21, [keine Nummerierung der Aktenseiten]. (Archiv des Auswärtigen 
Amts). 

18  Vgl. BArch NSDAP 32000, Ortskartei. BArch NSDAP 3100, Zentralkartei. (Bundesarchiv). 



evangelische missiologie39[2023]3  159 

Aufgabe darin, das angebliche Deutschtum im Ausland zu fördern und die wirtschaft-
lichen Interessen deutscher Unternehmer zu vertreten. Eben dieser Deutsche Bund 
warf der Bethel-Mission eine „zu große Nähe“ zu der einheimischen Bevölkerung 
vor. Ausgerechnet der Leiter der NSDAP in Tanganyika, Troost, sicherte der Bethel-
Mission vollste Unterstützung zu, sodass diese gestärkt aus dem Konflikt hervorging.  

Sackgasse: Eine mögliche endgültige Sackgasse für die Bethel-Mission –  
Die Rolle der deutschen Missionsgesellschaften nach möglicher 
Wiedergewinnung der ehemals deutschen Kolonien durch Hitler 

Mit der Machtergreifung Hitlers versprachen sich koloniale Kreise die Rück-
gewinnung ehemals deutscher Kolonien. Hitler selbst hatte vorerst weniger Interesse 
daran. Dennoch wurde 1934 das kolonialpolitische Amt gegründet, welches ent-
sprechende Vorbereitungen für die Wiedererrichtung deutscher Kolonien traf. Die 
Pläne für Tanganyika Territory sahen keine Daseinsberechtigung mehr für die 
Missionsgesellschaften im Land vor.19 Somit wäre der Bethel-Mission das Tätigkeits-
feld genommen worden. Nicht nur das: Diese sogenannte „Operation Sisal“ plante für 
die einheimische Bevölkerung Reservate, in denen sie sich aufhalten und Arbeits-
leistung für das Deutsche Reich erbringen sollte.20 Diese Pläne wurden aufgrund der 
Niederlage Deutschlands im Zweiten Weltkrieg nie Wirklichkeit.  

Es ist festzuhalten: Die Bethel-Mission wurde aufgrund des politischen, kirchen-
politischen und kolonialpolitischen Agierens in existentielle Sackgassen manövriert. 
Über den Umweg des zum Teil vorauseilenden Gehorsams, durch vorsichtiges, ja zum 
Teil übervorsichtiges Verhalten gegenüber staatlichen und kirchlichen Stellen, gelang 
es ihr jedoch, ihr Werk weiterzuführen. Hier sei nun die Frage gestellt, ob dieses 
Verhalten von Seiten der Mission in dieser Zeit tatsächlich gefordert war, oder ob ein 
mutiges Voranschreiten im Geiste der Bekennenden Kirche angesagter gewesen wäre.  

Die Überholspuren 

Nach dieser Darstellung zahlreicher Probleme sollen nun noch einige der 
angekündigten Überholspuren angefügt werden. Als Überholspuren seien forschungs-
technisch die unerwarteten wertvollen Funde in den Archiven genannt sowie die 
unerwartet positiven Entwicklungen für die Bethel-Mission und der einheimischen 
Kirchengemeinden vor Ort.  

 
19  Vgl. Günther Hecht (o.O.), „Rassenpolitische Leitsätze zur deutschen Kolonialpolitik. Sonderdruck des 

rassenpolitischen Amtes der NSDAP Mai 1940“, [Mai] 1940, Personalakte Ronicke, M 38,1, Bl. 218-
225, 218-223. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal). 

20  Martin Baer & Olaf Schröter, Eine Kopfjagd. Deutsche in Ostafrika. Spuren kolonialer Herrschaft, 
Berlin 2001, 167. 



160   evangelische missiologie 39[2023]3 

Ein Blick in die Gedankenwelt der Missionare 

Die Briefzensur verhinderte einen direkten, tiefen Einblick in die Haltungen, Ein-
schätzungen und Überlegungen vieler Missionare zu den politischen und kirchen-
politischen Entwicklungen in Europa. Umso bedeutender sind ein Vortrag sowie ein 
Protokoll über die Haltung der Missionsmitarbeiter gegenüber der einheimischen 
Bevölkerung. 21  Beides wurde anlässlich der Jahrestagung der Bethel-Mission in 
Tanganyika angefertigt. Ebenso enthalten ist die sich anschließende Diskussion der 
Missionare. 

Inhalt dieses Vortrags und der Diskussion waren interessante Überlegungen zum 
Rassismus und zur Volkstumstheologie. Während durch die NSDAP die Über-
legenheit der Deutschen über andere propagiert wurde, sah man in der Bethel-Mission 
in Tanganyika die Sache anders. Hier seien in aller Kürze des Vortrags und der 
Diskussion der Inhalt wiedergegeben: Missionar Kelber, der Vortragende auf der 
Jahrestagung, kritisiert die Argumentationslinie der Nazis von der Überlegenheit eines 
Volkes. Er ist überzeugt, dass man keine Wertung körperlicher Merkmale durchführen 
dürfe. Vielmehr seien sie neutral zu bewerten. Des Weiteren sei kein Mediziner in der 
Lage zwei Gehirne aus zwei Kulturen voneinander zu unterscheiden. Nichtsdestotrotz 
geht Kelber von der Existenz unterschiedlicher Völker aus. Die Zugehörigkeit zu 
einem bestimmten Volk sei von Gott vorherbestimmt. Darüber hinaus sieht er die 
Aufgabe der Mission darin, die in den Menschen und Volksgruppen zu findenden 
Gaben zu fördern und zu unterstützen, da letztlich Gott den Menschen ihre Gaben 
anvertraut habe. 22  Andere Missionare teilten ähnliche Ansichten über die 
Verschiedenheit der Völker, lehnten aber den nationalsozialistischen Rassegedanken 
und Rassenüberlegenheit ab. Sie sahen die Aufgabe der Mission darin, durch den 
Glauben die Menschen zu fördern.23  

Die Überholspuren für die Arbeit der Bethel-Mission und der 
Kirchengemeinden in Tanganyika Territory  

Während die Bethel-Missionare inhaltlich über den Zusammenhang zwischen Volk- 
und Volkszugehörigkeit und Gottes Schöpfungsordnung debattierten, ergaben sich 
organisatorisch in der Arbeit mit den Kirchengemeinden in Tanganyika Überhol-
spuren, die z.T. durch äußere Zwänge katalysiert wurden. 

Die finanzielle und organisatorische Entwicklung 

In Deutschland unterlagen die Missionsgesellschaften strenger Spendensammel-
beschränkungen, ebenso fielen im Laufe der Zeit die Steuervergünstigungen für 

 
21  Vgl. Kelber (Vuga) „Rassen und Mission“, M 594, Bl. 043-057. Vgl. Personn (Lwandai) „Protokoll der 

Jahreskonferenz in Lwandai“, M 594, Bl. 004. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal). 
22  Vgl. Kelber (Vuga) „Rassen!“, M 594, Bl. 050. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal). 
23  Vgl. Hosbach (Buoba) an Ronicke (Bethel), 3.9.1934, Personalakte Hosbach, M 272,4, Bl. 368. (Archiv 

und Museumsstiftung Wuppertal). 



evangelische missiologie39[2023]3  161 

Missionsgesellschaften weg.24 Die Beschränkungen bzw. die Sperre der Devisen in 
das Missionsgebiet wurden schon an anderer Stelle erwähnt.25 Dies bedeutete weniger 
Gehalt für die Missionare und auch eine eingeschränkte finanzielle Förderung der 
einheimischen Kirchengemeinden. So förderte u.a. diese finanzielle Krise eine Ent-
wicklung in den 1930er Jahren. Bisher bemühten sich die europäischen Missionare 
vergeblich, ein Kirchensteuersystem in den missionierten Gebieten zu installieren. 
Zum Teil verfügten die Christen nicht über Barvermögen und es verbreitete sich ein 
Misstrauen gegenüber den europäischen Missionaren in finanziellen Angelegenheiten, 
auch bei den einheimischen Pastoren. 26  Ebenso wurde der Wunsch zur Unab-
hängigkeit immer deutlicher und zeigte sich nach Missionar Hermann Personn in dem 
Ruf „‘Afrika den Afrikanern!‘“27 Die Devisenknappheit bei der Bethel-Mission vor 
Ort, die kritische Sicht der Christen in Tanganyika Territory und die allgemein 
aufkommenden Unabhängigkeitsbestrebungen führten dazu, dass die Bethel-
Missionare mit den einheimischen Pastoren ein Konzept zur überwiegend selbst-
ständigen Organisation und finanziellen Verwaltung der Kirchenbezirke in Usambara 
und im äußersten Nordwesten Tanganyikas entwarfen. 28  Anfänglich wurden die 
einheimischen Pastoren dabei noch organisatorisch und finanziell durch die 
Missionare unterstützt, allerdings durch die weiteren Devisen- und Sammel-
beschränkungen war dieser Rückhalt bald verunmöglicht. Die europäischen Missio-
nare waren daraufhin lediglich für die Aus- und Fortbildung der einheimischen 
Kirchenangestellten sowie für die Leitung der Wirtschaftsbetriebe zuständig.  

Eine Beschleunigung der Selbständigkeitwerdung 

1938 und 1939 verschärfte sich die allgemeine internationale politische Lage, sodass 
sich viele Nationen auf Krieg einstimmten, wenn sie nicht schon längst in lokalen 
militärischen Auseinandersetzungen involviert waren. Die Bethel-Mission stellte sich 
darauf ein, dass ein Kriegsausbruch das Ende der Missionstätigkeit und die 
Internierung der männlichen Missionsmitarbeiter durch die britische Mandatsregie-
rung bedeutete. Vorbereitend auf dieses Szenario statteten sie die einheimischen 
Missionsangestellten mit Zentralvollmachten über die Kirchen, Pfarrhäuser, 
Krankenhäuser und Schulen sowie über das gesamte Hab- und Gut der Mission vor 
Ort aus. 29  Ebenso wurden diese inhaltlich und organisatorisch auf die im vollen 
Umfang eigenständige Kirchen- und Missionsarbeit vorbereitet. Mit dem Angriff 

 
24  Vgl. Beck (Bethel) an DEMR, Abteilung für Devisenanforderungen (Berlin), 8.2.1939, Personalakte 

Ronicke, M 38,4, Bl. 038. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal). 
25  Vgl. DEMR, Abteilung für Devisenanforderungen (Berlin) „Aufstellung“; [1938], AA, RZ 509, Bl. 032. 

(Archiv und Museumsstiftung Wuppertal). (Archiv des Auswärtigen Amts). 
26  Vgl. Leistner (Usambara), an Ronicke (Bethel), 25.7.1939, M 248,1, Bl. 205. (Archiv und 

Museumsstiftung Wuppertal). 
27  Personn (Lwandai) „Reaktion auf den Bericht: Grundsätzliches zur Missionsarbeit“, 8.2.1935, M 237,2, 

Bl. 145. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal). 
28  Vgl. Gleiß (o.O.) „Reaktion auf den Bericht: Grundsätzliches zur Missionsarbeit“, 4.12.1934, M 594, Bl. 

586. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal). Vgl. Personn (Lwandai) „Satzung der Usambara-
Kirchenkasse“, [Juni] 1934, M 237,2, Bl. 208-210. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal). 

29  Vgl. Leistner (o.O.) „Mitteilungen“, 2.5.1939, M 248,2. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal). 



162   evangelische missiologie 39[2023]3 

Deutschlands auf Polen kam dies sofort zum Tragen. Viele der Missionare wurden 
durch die britische Mandatsregierung verhaftet und interniert. Manche traten die 
Reise nach Deutschland an. Einige Missionare durften noch auf den Stationen 
bleiben, bis auf wenige Ausnahmen wurden sie jedoch auch nach und nach in Camps 
gebracht. Von da an waren die einheimischen Kirchen zwar offiziell zunächst unter 
der Aufsicht der Augustana Synode aus den USA, die Unterstützung von schwe-
dischen Missionaren erhielt. 30 Jedenfalls förderte der Abzug der Missionspersonals 
der Bethel-Mission die weitere Unabhängigkeit der Kirchengemeinden vor Ort. Dies 
war eine Beschleunigung auf den Weg zur vollständigen Selbstständigwerdung. 
Offiziell dauerte dies noch bis 1959 im Nordwesten und bis 1961 in Usambara. Erst 
seit diesen genannten Jahren durften sie sich als unabhängige Kirche bezeichnen, aber 
die vorbereitenden Schritte wurden schon Ende der 1930er Jahre eingeleitet.  

 

 
30  Wilson Niwagila, From the catacomb to a self-governing Church. A Case Study of the African Initiative 

and the Participant of the Foreign Missions in the Mission History of the North-Western Diocese of the 
Evangelical Lutheran Church in Tanzania, 1890-1965, Hamburg 1988 (Perspektiven der Weltmission 6), 
273, 275, 281. 



evangelische missiologie39[2023]3  163 

Der Themenkomplex „Missionsgesellschaften 
während der Zeit des Nationalsozialismus“ 

Einige kritische Bemerkungen 

Ulrich van der Heyden 

In den gegenwärtigen Debatten um die Notwendigkeit von Forschungen zur Kolonial- 
und Missionsgeschichte wird der Eindruck vermittelt, als wenn die Geschichte des 
Kolonialismus und die Verquickungen von Mission und Kolonialismus, resp. Faschis-
mus bisher kaum auf der Agenda der Missionsgeschichtsforschung standen. Man 
kann dabei leicht übersehen, dass es zu diesen Fragen schon umfangreiche For-
schungsergebnisse gibt. Des Weiteren sei vor der Gefahr einer Pauschalisierung 
gerade in Bezug auf den Themenkomplex Mission und Nationalsozialismus gewarnt. 
Der Vortragstil dieses an einer Tagung in Berlin 2021 vorgetragenen Beitrags wurde 
beibehalten. 

Visiting-Prof. Dr. mult. Ulrich van der Heyden ist Historiker, Politik-
wissenschaftler und Spezialist für die Kolonialgeschichte Afrikas und die 
Geschichte der christlichen Mission. Er war an der Theologischen Fakultät 
der Humboldt-Universität Berlin tätig (nunmehr als Gastwissenschaftler) und 
ist erster stellvertretender Vorsitzender der Berliner Gesellschaft für 
Missionsgeschichte. 

Ein „weißer Fleck“ 

Als ich vor etwa 40 Jahren begann, mich für Kolonial- und Missionsgeschichte inten-
siver zu interessieren, musste ich mir natürlich einen Überblick über den 
Forschungsstand verschaffen. Mir fiel ein großer „weißer Fleck“ zur Geschichte der 
christlichen Mission zur Zeit des Faschismus von 1933 bis 1945 auf. Aber das 
interessierte mich zunächst nicht weiter, beschäftigte ich mich doch mit der 
Geschichte Südafrikas und der dortigen Tätigkeit der deutschen Missionsgesell-
schaften in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. 

Direkt konfrontiert wurde ich mit dem „weißen Flecken-Thema“ im Sommer 1989, 
als ich als letzter DDR-Bürger auf Grundlage des deutsch-deutschen Kultur-
abkommens in die Bundesrepublik reisen konnte und das Archiv der Hermannsburger 
Missionsgesellschaft besuchte. Ich hatte dort viele Gespräche mit dem Archivar und 
geschichtsinteressierten Missionszöglingen, nicht zuletzt über die in der Missions-
literatur wenig beachtete Zeit des Nationalsozialismus. Dabei erfuhr ich, dass die 
Hermannsburger Missionsgesellschaft in der Nazi-Zeit einen jüdischen Mitbürger 
versteckt hielt. Um ihn vor den faschistischen Verfolgern zu tarnen, wurde er als 



164   evangelische missiologie 39[2023]3 

Mitarbeiter ausgegeben. Ich arbeitete mit seinem mit der Schreibmaschine ange-
fertigten detaillierten Index der Hermannsburger Missionsblätter. 

Außerdem erfuhr ich auf Nachfrage, dass es nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs – 
wenn ich mich nicht täusche – drei Versuche gegeben habe, sich mit Themen der 
Hermannsburger Mission in der Zeit des Nationalsozialismus in Dissertationen zu 
befassen. Eine Doktorandin lernte ich in der dortigen Bibliothek auch persönlich 
kennen. Ihr Thema war die Haltung der Hermannsburger Missionare in Australien 
während der Zeit von 1933 bis 1945. Weder ihre noch die anderen Promotions-
schriften konnten – so erfuhr ich – fertiggestellt werden. Auf meine Nachfrage wurde 
mir mitgeteilt, dass es noch zu viele lebende zeitgenössische „Aktivisten“ aus der 
damaligen Zeit gäbe, die nicht über jene Zeit sprechen wollten. Die Doktoranden 
sollen alle an deren Schweigen gescheitert sein. 

Heute sieht es anders aus. Ich glaube, die Hermannsburger Missionsgesellschaft hat 
sich von allen evangelischen Missionsgesellschaften am intensivsten in den letzten 
Jahren mit den aktiven Personen und deren Haltungen in der NS-Zeit beschäftigt; 
zumindest sind zu dieser Thematik einige bemerkenswerte Bücher erschienen. 

Im damaligen Scheitern der Bemühungen (weitere Beispiele ließen sich sicherlich 
finden), sich kritisch mit der Zeit des Nationalsozialismus auseinanderzusetzen, liegt 
m.E. ein Hauptgrund, warum wir uns erst heute mit einer solchen Fragestellung in 
dieser Konferenz befassen. 

Die Aufarbeitung 

Es ist im Wesentlichen bekannt und wurde kürzlich erneut von Manfred Gailus in 
dem Buch „Gläubige Zeiten. Religiosität im Dritten Reich“ bestätigt, dass die 
Verbrechen der deutschen Faschisten nicht zuletzt durch den religiösen Charakter des 
Nationalsozialismus zu erklären sind, weil für viele Deutsche ein christlich-völkischer 
Synkretismus akzeptabel gewesen ist. Immerhin sollen 20 Prozent der evangelischen 
Pfarrer NSDAP-Mitglieder gewesen sein. Bei den katholischen waren es weniger als 
ein Prozent. Die NS-Affinität gab es vor allem in der professionellen Ebene der 
Kirchen. Die Shoa fand statt, so Gailus, und sie „wurde aus einer christlichen 
Gesellschaft heraus vollzogen“. Im juristischen Sinne kann man nicht von Tätern 
sprechen, nur weil sie Mitglieder der NSDAP gewesen sind, aber die Geschichte der 
Verquickung von Missionaren mit der NS-Herrschaft sollte genauso kritisch 
aufgearbeitet werden, wie es für die Kirchen gilt. Es gab in früheren Jahren noch viele 
Zeitzeugen, Betroffene, Akteure, die möglicherweise wirklich in der national-
sozialistischen Ideologie verstrickt waren, die sich vielleicht schämten, die Angst 
hatten, die sich nicht mehr erinnern wollten, die Mitläufer oder politische Ignoranten 
oder Uninteressierte waren oder sonstige Gründe für die Ablehnung einer kritischen 
Aufarbeitung dieses Kapitels der Missionsgeschichte hatten. Es war letztlich auch 
eine Problematik aus der Heimatregion und darum war es eine offensichtliche 
Aufgabe der traditionellen Kirchen- und Missionsgeschichtsschreibung, sich damit 
auseinanderzusetzen. Die Thematik berührte ohnehin mutmaßlich nur am Rande die 
missionarische Arbeit in Übersee. Insofern ist es aus subjektiver Sicht ein Stück weit 



evangelische missiologie39[2023]3  165 

verständlich, wenn wir uns erst heute, quasi in der folgenden Generation, mit dieser 
Fragestellung befassen und damit kritisch auseinandersetzen wollen. 

Den bedeutendsten Anstoß, sich mit der Problematik wissenschaftlich fundiert, 
eingebettet in den historischen Kontext und anhand von Vergleichen verschiedener 
Missionsgesellschaften zu befassen, verdanken wir Werner Ustorf und seinen 
Pionierleistungen auf diesem Gebiet. Auch nachdem seine relevanten Publikationen 
bereits erschienen waren, war er mit den Reaktionen vieler Kollegen und „Missions-
leute“ über sein Forschungsthema nicht zufrieden. Er wurde sogar als „Nestbe-
schmutzer“ betrachtet und verließ Ende der 1990er-Jahre einmal voller Zorn eine von 
der Berliner Gesellschaft für Missionsgeschichte organisierte internationale Konfe-
renz. Er hat sich aber nicht beirren lassen und nimmermüde dafür plädiert, dass dieses 
„heiße Eisen“ angepackt wird. Ich erinnere mich an einige sehr interessante Vorträge 
von ihm, die er in Berlin dazu gehalten hat. Das Verdienst von Werner Ustorf war und 
ist, dass er nicht nur die Aufarbeitung des besagten „weißen Flecks“ anmahnte, 
sondern daran einen gewaltigen Anteil hat. Er wagte einen generellen Blick über die 
Grenzen und Einflüsse einzelner Missionsgesellschaften hinweg. Auf der Basis einer 
gründlichen Quellenauswertung suchte er nach einem grundsätzlichen, verallge-
meinernden Urteil. Er ist zweifelsohne der wirkungsmächtigste deutsche Historiker, 
der sich diesem Thema zugewandt hat, aber mitnichten der einzige. Schon vorher gab 
es, zumindest kann ich das für die Berliner Missionsgesellschaft sagen, vereinzelte 
Aufsätze (so von Hans Heese, Gunter Pakendorf, Werner Schellack), des Weiteren 
studentische Qualifizierungsschriften und, wenn ich mich nicht irre, auch 
Dissertationen, eine in der DDR und mindestens zwei in Südafrika, die sich der 
Thematik in der einen oder anderen speziellen Fragestellung annahmen. 

Ich kann mich gut der lebhaften Diskussionen zur Problematik zwischen Karla 
Poewe, Werner Ustorf und anderen auf mindesten zwei Konferenzen der Berliner 
Gesellschaft für Missionsgeschichte in Berlin erinnern. Es machte keineswegs den 
Eindruck, als wäre das Thema noch ein völlig „weißer Fleck“ gewesen. 

Wir sollten zudem nicht vergessen, dass die Zeit des Faschismus in publizierten 
autobiographischen Texten aus der Feder von Missionaren nicht ausgeklammert 
wurde. Es existieren einige sehr subjektive Auseinandersetzungen von Missionaren 
oder deren Ehefrauen mit der eigenen oder der familiären Rolle in jener Zeit. Das sind 
keine wissenschaftlichen Studien, aber wichtige historische Quellen. 

Zum Verhältnis von Mission und Kolonialismus 

Wie leider heute oft auch bei anderen Themen zu beobachten ist, ist auch bei der 
Beschäftigung mit dieser Thematik die Gefahr gegeben, dass ein Narrativ entsteht, 
welches einen zu rigorosen Eindruck vermittelt. Die gegenwärtigen Diskussionen, die 
vor allem fordern, sich nun endlich mit der kolonialen Vergangenheit der Deutschen 
zu beschäftigen, übersehen z. B., dass hier nicht bei Null angefangen werden muss. 
Auch das Verhältnis von Mission und Kolonialismus war immer ein Thema. 
Beachtliche wissenschaftliche Ergebnisse liegen vor. Dennoch wird allzu oft ohne 
Differenzierungen vorzunehmen und ohne es im Einzelnen kritisch zu hinterfragen, 



166   evangelische missiologie 39[2023]3 

ein enges Verhältnis zwischen Mission und Kolonialismus unterstellt.  

Missionshistoriker sollten eindeutig sagen, dass man sich seit Langem in Fallstudien 
und Übersichtsdarstellungen mehr oder minder kritisch und wirkungsbreit mit dem 
Verhältnis von Mission und Kolonialismus auseinandergesetzt hat. Man sollte nicht 
die eigene Unkenntnis als Maßstab des wissenschaftlichen Forschungsstandes 
nehmen! 

Das hatten wir in Berlin schon gleich nach der Wende erkannt und die bereits 
erwähnte Berliner Gesellschaft für Missionsgeschichte Anfang der 1990er-Jahre 
gegründet. Die Ergebnisse sind u.a. an den von uns bislang herausgegebenen Bänden 
der beiden Publikationsreihen sowie den von uns organisierten internationalen 
wissenschaftlichen Konferenzen zu ersehen. 

Nötige Differenzierungen 

Damit komme ich zu einer in der Geschichtswissenschaft eigentlich selbstver-
ständlichen und für die Missionshistoriographie m.E. besonders notwendigen 
Vorgehensweise. Mit Pauschalurteilen zur Charakterisierung des Verhältnisses von 
Mission und Kolonialismus kommt man nicht weit. Jeder Fall von bewussten oder 
unbewussten Verstrickungen zwischen Mission und Kolonialismus muss im Detail 
untersucht werden, und zwar anhand von Zeit, Ort, historischem und politischem 
Kontext, Missionsgesellschaft, Konfession, Persönlichkeit, sozialer Herkunft und 
hierarchischer Stellung und Funktion des Missionars, Besonderheiten der Gast-
bevölkerung etc. Das Gleiche trifft auf die Rolle der christlichen Mission bzw. der 
Missionare im Nationalsozialismus zu. Es muss nach den Gründen gesucht werden, 
warum Missionsgesellschaften oder Gruppierungen und Einzelpersonen in ihnen der 
menschenverachtenden faschistischen Ideologie verfallen sind oder Widerstand und 
Verweigerung, in welcher Form auch immer, geleistet haben. Es ist wichtig, zu 
erkennen, unter welchen Umständen und warum einige von ihnen aktiven oder 
passiven Widerstand leisteten und andere nichts Vergleichbares taten. Pauschali-
sierungen sind – dies sei noch einmal betont – eindeutig fehl am Platz! Deshalb sind 
biographische Forschungen, von deren Ergebnissen auf dieser Konferenz uns einige 
vorgestellt werden, sehr wichtig. Sie sind wesentliche Bausteine für größere, 
zusammenfassende Beurteilungen der Haltung der deutschen Missionsgesellschaften 
oder der deutschen Missionsbewegung zum nationalsozialistischen Herrschafts-
apparat und dessen Ideologie. Differenzierungen und Betonung der individuellen 
Voraussetzungen für Handlungen und Einstellungen von Persönlichkeiten in einem 
bestimmten Kontext sind unumgänglich, wenn eine faktenorientierte „Auf-
arbeitung“ gelingen soll. 

Offene Fragen 

Bei den zukünftigen Forschungen auf diesem Gebiet sollte also m.E. beachtet werden, 
dass jetzt nicht das „Kind mit dem Bade“ ausgeschüttet wird, denn es gab sicherlich 



evangelische missiologie39[2023]3  167 

keinen Bonhoeffer in der deutschen Missionsbewegung, aber auch in Missionskreisen 
existierten zumindest passiver Widerstand, Verweigerungen, Sympathien für die 
Bekennende Kirche, Hilfe für in Not geratene Menschen (siehe der Pastor jüdischer 
Herkunft Hermann Gurland, der bei der Hermannsburger Mission Unterschlupf fand). 
Dies gilt es genauso zu erforschen und zu würdigen wie eine schonungslose kritische 
Auseinandersetzung mit Anbiederungen an das NS-Regime. 

Damit will ich nicht sagen, dass die Aufarbeitung des Versagens bestimmter Kreise in 
der Missionsbewegung bzw. einzelner Persönlichkeiten hintenangestellt werden 
sollte, denn mir fallen allein vier wichtige Fragestellungen ein, die m.E. unbedingt 
aufgearbeitet werden sollten: 

1. Ich fand in Südafrika einen persönlichen Brief Adolf Hitlers an den Berliner 
Missionar Friedrich Reuter. Das macht m.E. eine unbedingte missionshistorische 
Beschäftigung mit der Rolle der NSDAP-Auslandsorganisation und der Christen 
unter den Auslandsdeutschen notwendig. 

2. Dem Missionar und Afrikanisten Professor Ernst Dammann wurde oftmals 
vorgeworfen, im heutigen Tansania NSDAP-Funktionär gewesen zu sein; in den 
1950er Jahre wurde er Präsident der Berliner Mission, nachdem er in die DDR 
gekommen war. Nach dem Mauerbau 1961 folgte er einem Ruf nach Marburg. 
Schon in den 1980er-Jahre wurde er für seine wirklichen oder unterstellten 
„Vergehen“ in der NS-Zeit von Hamburger Kollegen kritisiert. Mir sagte er: Ich 
war nicht für die Faschisten, ich war für die Monarchie. Das könnte/sollte man 
näher untersuchen. Vorarbeiten habe ich hierzu publiziert.  

3. Die Rolle des Werner Eiselen, Sohn eines Berliner Missionars, des Erfinders der 
Apartheid. Ich habe die Akten gefunden, die belegen, dass die Apartheid-
Gesetzgebung nicht allein von ihm erdacht wurde. Er bekam kognitive 
Unterstützung von anderen in Südafrika lebenden Deutschen, auch von 
Missionaren und deren Kindern. 

4. Es muss die Frage geklärt werden, ob es einen Zusammenhang zwischen den 
Missionsmethoden während und nach der NS-Zeit auf dem Missionsfeld gegeben 
hat. In diesem Zusammenhang wäre es auch wichtig, der Tatsache nachzugehen, 
ob und welchen Einfluss diese auf die etwa ein Jahrzehnt später erwachenden 
nationalen Unabhängigkeitsbewegungen insbesondere in Afrika hatten. Denn es 
ist eine weithin bekannte Tatsache, dass so gut wie alle politischen Führer auf dem 
afrikanischen Kontinent, bevor sie ihre Länder in die staatliche Unabhängigkeit 
führten, Missionsschulen besucht hatten. 

 



168   evangelische missiologie 39[2023]3 

Die Leitung der Basler Mission in der Zeit des 
Nationalsozialismus 

Jürgen Quack 

Im leitenden Komitee der Basler Mission (BM) waren fast nur Schweizer, aber die 
hauptamtlichen Referenten und die Missionare waren zum großen Teil Deutsche. 
Näher untersucht wurde bisher nur die Haltung des deutschen Direktors, des 
württembergischen Pfarrers Dr. Karl Hartenstein. Der hatte im Ersten Weltkrieg als 
Offizier gedient und war anfangs gegenüber Hitlers Machtergreifung positiv 
eingestellt, was bei den Schweizern auf Unverständnis stieß. Hartenstein änderte 
aber seine Haltung sehr schnell und setzte sich schon 1934 dafür ein, dass sich der 
Deutsche Evangelische Missionsrat auf die Seite der Bekennenden Kirche stellte. Bei 
Kriegsausbruch traten alle deutschen Mitglieder der Missionsleitung zurück. 

Dr. Jürgen Quack war Mitarbeiter der Basler Mission (BM) in Nigeria, später 
Vorsitzender des Deutschen Zweiges der BM, Lehrbeauftragter der 
Evangelisch-theologischen Fakultät in Tübingen für Missionswissenschaft und 
ökumenische Theologie sowie Referent für Mission, Ökumene und 
Entwicklung in der württembergischen Kirchenleitung. 

Zum Hintergrund  

Die Basler Mission (BM) ist ein Sonderfall unter den deutschsprachigen Missions-
gesellschaften, da sie die einzige „internationale Missionsgesellschaft“ war. Juristisch 
gesehen war sie ein Verein nach Schweizer Recht. Im ehrenamtlich tätigen Komitee – 
dem entscheidenden Gremium der Missionsleitung – saßen fast nur Schweizer, vor 
allem Pfarrer und Kaufleute. Anders sah es bei den Hauptamtlichen aus: Der Direktor 
war immer ein deutscher (genauer: württembergischer) Theologe; auch die verschie-
denen Inspektoren und die Lehrer am Seminar waren in ihrer Mehrzahl Deutsche. Die 
ausgesandten Missionare – 1939 ca. 300 – waren überwiegend Deutsche. 

Die „Basis“ der Mission bestand aus Missionsfreunden vor allem in der Schweiz und 
in Deutschland. Diese waren in Deutschland in 16 Hilfsvereinen organisiert, die 
Delegierte zur Heimatgemeindevertretung (HGV) schickten. Diese Missionsfreunde 
bildeten auch die finanzielle Basis der Mission, denn Zuschüsse von kirchlicher oder 
staatlicher Seite gab es keine – abgesehen von der offiziös geförderten „National-
spende für die deutschen Missionen“ in Deutschland zum 25. Regierungsjubiläum 
von Kaiser Wilhelm II. im Jahr 1913. 

Im Ersten Weltkrieg wurde die BM in allen Kolonien als deutsche, also feindliche 
Organisation behandelt. Die Mitarbeiter und ihre Familien wurden interniert1 und der 

 
1  Die Schweizer durften bald ausreisen; von den Deutschen wurden die nicht ordinierten Männer in 



evangelische missiologie39[2023]3  169 

Besitz beschlagnahmt. Nach dem Krieg dauerte es lange, bis sie wieder ihre Arbeit 
aufnehmen konnte. 

Eine ausführliche Darstellung der Haltung der BM gegenüber dem National-
sozialismus liegt vor im 5. Band der „Geschichte der Basler Mission“2 vom früheren 
Inspektor Hermann Witschi, einem Schweizer. Darüber hinaus gibt es drei Aufsätze 
von Ruedi Brassel-Moser, ebenfalls einem Schweizer, über diese Jahre und über die 
inner-missionarische Diskussion zwischen Deutschen und Schweizern nach dem 
Krieg.3 Von deutscher Seite haben sich Gerold Schwarz, Karl Rennstich und Jürgen 
Quack mit dieser Zeit beschäftigt.4 Alle diese Darstellungen konzentrieren sich auf 
die Haltung von Karl Hartenstein, Direktor der Basler Mission von 1926 bis 1939.  

Karl Hartenstein  

Karl Hartenstein, geb. 1884 in Stuttgart - Bad Cannstatt, stammt aus einer der BM 
verbundenen Familie. Sein Vater, der Bankier Max Hartenstein, war Schatzmeister 
des Vereins für ärztliche Mission; seine Mutter Helene war die Schwester von 
Hermann Prätorius (1852-1883), einem früheren Inspektor der Basler Mission.  

Sein Theologiestudium wurde unterbrochen durch Militärdienst im Ersten Weltkrieg 
als Befehlshaber einer Artillerie-Einheit. Nach Beendigung des Studiums trat er in 
den Dienst der württembergischen Landeskirche und wurde 1923 Pfarrer in Urach. 
Empfohlen wurde er dem Komitee vom Stuttgarter Oberkirchenrat Eduard Knapp, 
den die Missionsleitung zunächst ins Auge gefasst hatte. 

Gegenüber der nationalsozialistischen Bewegung war er zunächst kritisch eingestellt. 
In einem Rundschreiben an die Missionare in Indien warnte er 1932 gleichermaßen 
vor der Gefahr einer „Bolschewisierung“ wie vor der Gewaltverherrlichung und dem 
Antisemitismus der Hitlerbewegung. Ein Jahr später hatte sich seine Sicht geändert. 
In der Wahl Hitlers zum Reichskanzler sah er „die Rettung vor der vorbereiteten 
bolschewistischen Revolution in letzter Stunde“ und zeigte sich erleichtert, dass „der 
dem Parteiwesen wesentliche Liberalismus endgültig erledigt“ sei.5  

 
wehrfähigem Alter bis Kriegsende interniert. 

2  Geschichte der Basler Mission, Bd. 5, 1920-1940, Basel 1970. 
3  Ruedi Brassel-Moser, Ein Baum - zwei Zweige: zur Geschichte der Basler Mission zwischen 1930 und 

1966, in: Zeitschrift für Mission, Jg. 29, 2003, S. 334-352. Ruedi Brassel-Moser, Trennung als Preis der 
Einheit? „Übernationalität“, Konfliktmanagement und Strukturwandel der Basler Missionsgesellschaft 
in der Schweiz und in Süddeutschland, in: Artur Bogner u.a. (Hg.), Weltmission und religiöse 
Organisationen. Protestantische Missionsgesellschaften im 19. und 20. Jahrhundert, Würzburg 2004, S. 
355-376. Ruedi Brassel-Moser, Mission, Ökumene und Übernationalität. Zur Geschichte der Basler 
Mission im 20. Jahrhundert, in: Blätter zur württembergischen Kirchengeschichte 107, 2007, S. 210-
238. 

4  Gerold Schwarz, Mission, Gemeinde und Ökumene in der Theologie Karl Hartensteins, Stuttgart 1980; 
Karl Rennstich, Mission und bekennende Kirche: Weitersagen des Glaubens, Leiden und 
Wiedergutmachung am Beispiel von Karl Hartenstein. Texte und Dokumente Nr. 15, Basler Mission, 
1991; Jürgen Quack, Zur Geschichte der Basler Mission-Deutscher Zweig, in: Blätter zur württem-
bergischen Kirchengeschichte 116, 2016, S. 71-158. 

5  Komitee-Protokoll 5.4.1933. 



170   evangelische missiologie 39[2023]3 

Die Schweizer Komitee-Mitglieder schwiegen dazu. Das Protokoll vermerkt nur die 
Mahnungen von Präsident Walter Burckhardt und Vizepräsident Alphons Koechlin: 
„Wir müssen volles Verständnis aufbringen für die deutsche Lage, ökumenisch ja 
nicht desolidarisierend, evtl. ein Wort der Abgrenzung sagend, aber die Gemeinschaft 
festhalten.“ Hartenstein war sich bewusst, dass viele Schweizer seine Sicht nicht 
teilten. In der HGV im Juni 1933 ließ er die Deutschen sagen, „dass wir Gott nie 
genug dafür danken können, dass er sich unseres Volkes noch einmal erbarmt hat. Er 
gab uns nach Jahren grösster Verzweiflung neue Hoffnung für Volk und Reich. Er 
sandte uns nach den Zeiten grosser Verwirrung einen wirklichen Führer, und gab uns 
in ihm und seinen Mitarbeitern wirkliche Obrigkeit.“ Die Schweizer ließ er sagen: 
„Wir hören und sehen das Große, was in Deutschland geschieht. Wir möchten uns 
auch wirklich mit euch freuen, aber es fällt uns nicht leicht, alles so zu verstehen, wie 
ihr es versteht. Gott hat unser Volk andere Wege geführt.“6  

Als 1933 die Stelle des Heimatinspektors für Deutschland neu besetzt werden musste, 
wurde auf Hartensteins positives Votum hin Gustav Hannich, badischer Pfarrer und 
NSDAP-Mitglied, berufen, „da wir in der gegenwärtigen Lage den Vollblut-
Deutschen – verzeihen Sie den Ausdruck – brauchen“.7 Aber schon im Laufe des 
Jahres 1933 änderte sich seine Haltung. Für die HGV Juni 1934 bereitete er einen 
Beschluss vor, der die BM „in eine Front mit der Bekennenden Gemeinde zur 
Bekenntnissynode von Barmen“ stellte. Auf sein Betreiben stellte sich auch der 
Deutsche Evangelische Missionsrat im Oktober 1934 auf die Seite der Bekennenden 
Kirche. Aber diese innerkirchliche klare Positionierung betraf nicht die Haltung 
gegenüber der „Obrigkeit“. Da schwieg Hartenstein – und infolgedessen äußerte sich 
auch die Basler Mission mit keinem Wort abgrenzend zum Nationalsozialismus. 

Die BM stand dennoch unter Beobachtung des Staates. Die Dezember-Ausgabe des 
Heidenboten 1934 wurde wegen eines Satzes im Leitartikel beschlagnahmt. Hannich 
konnte durch ein Gespräch mit der Gestapo in Stuttgart die Freigabe erreichen. Die 
Inspektorenkonferenz beschloss darauf, dass alle Leitartikel und alle Artikel mit 
Bezug auf die Heimat dem Direktor vorzulegen seien. Hartenstein wollte jede 
kritische Äußerung über die politische Entwicklung in Deutschland unterbinden. 

Gründe dazu gab es viele: Zum einen war schon vor der Machtergreifung die 
Überweisung von Geld ins Ausland von der deutschen Regierung erschwert worden – 
sowohl in die Schweiz wie nach Übersee. Dazu wurden öffentliche Sammlungen ver-
boten. Daher musste Ende 1934 die Halbbatzenkollekte – eine wichtige Finanzquelle 
der Mission – beendet und stattdessen ein deutscher Kollekteverein gegründet 
werden, der nur noch Mitgliedsbeiträge kassieren konnte. Mehrfach wurde Harten-
stein bei Besuchen in Stuttgart von der Gestapo zu Verhören vorgeladen. Er berichtete 
im Komitee im Mai 1937, dass er dabei die Mission als rein religiöse Arbeit ohne 
politische Komponente dargestellt habe. Das Protokoll schließt den Bericht mit den 
Worten „Die Basler Mission bleibt dem Dritten Reich suspekt und ist in ihrer Eigenart 
von ihm bedroht.“8 

  
 

6  Heidenbote, Juni 1935, S. 81. 
7  Komitee-Protokoll 6.12.1933. 
8  Komitee-Protokoll 21.5.1937. 



evangelische missiologie39[2023]3  171 

Als am 1. September 1939 der Krieg ausbrach, traten die drei deutschen Mitglieder 
des Komitees (Direktor Hartenstein, Inspektor Hannich und Verwalter Heinrich 
Kühner) von ihren Posten zurück. Die Mission sollte eine rein schweizerische Leitung 
haben, um dem Verbot und der Beschlagnahme zu entgehen. Hartenstein ging als 
„Beauftragter“ der Mission nach Deutschland zurück. Nun zeigte sich, dass das 
Schweigen Hartensteins nicht nur Vorsicht und Taktik zum Schutz der Mission war. 
Er erklärte, dass er bereit sei, sich wieder in die Wehrmacht einberufen zu lassen – 
und erwartete das gleiche von den deutschen Zöglingen und Missionaren. 

Sein früherer Schweizer Kollege Hermann Witschi schrieb dazu: Bald nach 1933 war 
Hartensteins Haltung von Erschrecken und tiefem Schmerz erfüllt. Er litt unter der 
Entwicklung. Aber dieses Leiden „ging nie in einen offenen politischen Widerstand 
über und blieb für unser Urteil auch krassen Äußerungen brutaler Gewalt gegenüber, 
wie etwa in der Judenverfolgung, auffallend stumm. Er lehnte jede revolutionäre, ja 
auch nur illoyale Haltung selbst dieser Obrigkeit gegenüber ab.“ Witschi sah drei 
Gründe für diese Haltung. Zum einen den Wunsch, dass die Arbeit der Mission 
weitergehen kann, zum anderen „seine Zugehörigkeit zur lutherischen Tradition seiner 
Heimat.“ Und drittens seine Verwurzelung im „endzeitlichen Denken der Württem-
bergischen Väter. Er sah der Gemeinde Jesu in der Endzeit nicht die Möglichkeit der 
offenen Auflehnung gegen den Antichristen gegeben, sondern das Leiden verordnet.“9 

Offene Fragen 

Das Handeln des Direktors und seine Motivation sind in den genannten Veröffent-
lichungen ausführlich untersucht und dargestellt worden. Es fehlen aber Unter-
suchungen zur Haltung und zu Äußerungen der anderen Mitglieder des Komitees – 
der Schweizer wie der Deutschen. 

Ebenso fehlen Untersuchungen zur Haltung deutscher Missionare in den über-
seeischen Einsatzorten – und zur Reaktion der Missionsleitung darauf. So erwähnt 
Witschi zwar, dass 1934 das Amt des Präses in Kamerun von Johannes Ittmann auf 
den Schweizer Hans Wildi übertragen wurde,10 nicht aber, dass dies die Reaktion 
darauf war, dass Ittmann am 1. März 1934 in Buea in die NSDAP eingetreten war – 
zu der Zeit als der neue Afrika-Inspektor Emanuel Kellerhals im Land weilte.11 

Wenig bekannt ist auch über das Verhalten der deutschen Heimatmissionare und die 
Reaktion der Missionsleitung darauf. So wurde der früher in China tätige Ernst Ruff 
in Frankfurt, der sich offen gegen den Nationalsozialismus stellte, nach Verhaftung 
und Freilassung 1941 von der Mission aus Frankfurt entfernt und auf eine ruhige 
Stelle im Schwarzwald versetzt.12 

 
9  Wolfgang Metzger (Hg.), Karl Hartenstein. Ein Leben für Kirche und Mission. Stuttgart 1953. Darin 

schrieb Witschi das Kapitel über Hartensteins Direktorat. Zitat S. 149f. 
10  Hermann Witschi, Geschichte der Basler Mission, Bd. 5, 1920-1940, Basel, 1970, S. 369.   
11  Andreas Selignow, Evangelium, afrikanisches Volkstum und geistiger Volksbesitz im Denken des 

Missionars Johannes Ittmann, 1996, www.johannes-ittmann.de (zuletzt aufgerufen am 12.06.2023). 
12  Hans Huppenbauer, Ein Wegbereiter Gottes in China. Das Leben von Ernst Ruff, 1887-1944, Basel 

1946. 



172   evangelische missiologie 39[2023]3 

Neuendettelsauer Mission und der National-
sozialismus  

Hermann Vorländer 

Viele evangelische Christen in Deutschland wandten sich schon früh dem National-
sozialismus zu, weil sie von ihm die Förderung ihres Glaubens und den Kampf gegen 
Gottlosigkeit, Moralverlust, Individualismus und Bolschewismus erhofften. In der 
Neuendettelsauer Mission identifizierten sich ihre führenden Repräsentanten Missions-
direktor Dr. Friedrich Eppelein und Missionsinspektor Dr. h.c. Christian Keyßer mit den 
nationalsozialistischen Ideen, insbesondere im Bereich der Volksmission. Sie wollten 
die in Neuguinea erlebte Einheit von Volk und Glaube in Deutschland verwirklichen. 
Auch die meisten in Neuguinea tätigen Missionare traten in die NSDAP ein und 
gründeten einen Stützpunkt in Finschhafen. Der in der Kirche verbreitete Anti-
judaismus diente oft als Brücke zum Antisemitismus der Nationalsozialisten. 

Dr. theol. Hermann Vorländer (geb. 1942) promovierte 1971 an der 
Universität Erlangen-Nürnberg mit einer Arbeit über die Vorstellung vom 
„persönlichen Gott“. Von 1972 bis 1976 lehrte er als Professor für Altes 
Testament an der Near East School of Theology in Beirut (Libanon). 
Anschließend arbeitete er als Pfarrer in Kaufbeuren (Allgäu), Kirchenrat im 
Landeskirchenamt und Dekan in München. Von 1992 bis 2007 leitete er das 
bayerische Missionswerk, heute Centrum Mission EineWelt, in Neuen-
dettelsau. Im Ruhestand beschäftigt er sich insbesondere mit der Geschichte 
der Mission und der Entstehung des Monotheismus im Alten Testament. 

Dieser Beitrag ist eine überarbeite und aktualisierte Fassung eines Artikels, 
der in „blick in die Welt“ 3, 2011, veröffentlicht wurde. 1  

1. Zeitgeschichtlicher Hintergrund 

Die 20er und 30er Jahre des 20. Jahrhunderts waren aus der Sicht vieler evangelischer 
Christen geprägt von Gottlosigkeit, Verlust moralischer Maßstäbe, Kirchenaustritten, 
Individualismus, Dekadenz und Bolschewismusgefahr. Viele waren unzufrieden mit 

 
1  Vgl. zum Folgenden: Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Die Neuendettelsauer Mission und die Anfänge 

des Kirchenkampfes, in: Zeitschrift für bayerische Kirchengeschichte 40, 1971, 227-245; Björn 
Mensing, Pfarrer und Nationalsozialismus, 3. Aufl. Bayreuth 2011; Werner Ustorf, Mission im 
Nationalsozialismus, in: Berliner Beiträge zur Missionsgeschichte Heft 3, 2002; Hermann Vorländer, 
Kirche in Bewegung - Die Geschichte der evangelischen Mission in Bayern, Neuendettelsau 2014, 53-
79; Hans Rößler, Nationalsozialismus in der fränkischen Provinz – Neuendettelsau unterm Hakenkreuz, 
Neuendettelsau 2017; Moritz Fischer, Schlaglichter auf die historischen Verflechtungen von deutscher 
evangelischer Mission und ihrer Theologie mit dem NS-Regime und seiner Ideologie, in: Zeitschrift für 
Missionswissenschaft 48, 2022, 30-52. 



evangelische missiologie39[2023]3  173 

der Demokratie und ihrem „Parteiengezänk“. Der Versailler Vertrag wurde von vielen 
als Erniedrigung Deutschlands erlebt. Zu den Reparationsleistungen kamen später die 
Engpässe durch die Finanzkrise und die schreckliche Arbeitslosigkeit. 

Viele evangelische Christen fühlten sich nach dem Sturz des Kaiserreiches heimatlos. 
Ihren Schutzherrn, den Deutschen Kaiser, gab es nicht mehr und ihnen fehlte eine 
politische Partei, die ihre Interessen vertrat, während die Katholiken in der 
Zentrumspartei und der Bayerischen Volkspartei ihre Stimme erhoben. Die Angst vor 
einer katholischen Gegenreformation verband sich mit der Furcht vor der 
sozialistisch-bolschewistischen Gottlosenbewegung. Deshalb wandten sich insbeson-
dere in Franken viele Protestanten der NSDAP zu, weil sie ihre Ängste und Wünsche 
dort am besten aufgehoben sahen. Ihre Anhängerschaft rekrutierte sich vorwiegend 
aus der Landbevölkerung und dem Kleinbürgertum. Der Antisemitismus blühte. Die 
Juden wurden vielfach für alles verantwortlich gemacht, sowohl für den 
Bolschewismus als auch für den Kapitalismus. 

Die NSDAP vertrat in ihrem Parteiprogramm von 1922 den Standpunkt eines 
„positiven Christentums“: 

Wir fordern die Freiheit aller religiösen Bekenntnisse im Staat, soweit sie nicht dessen 
Bestand gefährden oder gegen das Sittlichkeits- und Moralgefühl der germanischen Rasse 
verstoßen. 

Deshalb gewann sie viele Anhänger unter den evangelischen Christen, während sich 
die Katholiken eher zurückhaltend verhielten. Die Partei propagierte Gemeinnutz vor 
Eigennutz und das Zerbrechen der Zinsknechtschaft. Juden und Freimaurer wurden 
pauschal als Zersetzer und Zerstörer angesehen. 1932 beteiligte sich die Partei an den 
Kirchenvorstandswahlen; die SA zog in die Kirchen ein und stand 1933 Spalier vor 
der Lorenzkirche in Nürnberg bei der Einführung von Landesbischof Hans Meiser 
(1881-1956). So gab es scheinbar viele Übereinstimmungen zwischen National-
sozialismus und Protestantismus.  

In seinem Buch „Mein Kampf“2 äußerte sich Hitler kritisch gegenüber der Mission. 
Er kritisierte deren Erfolglosigkeit bei den „Hottentotten und Zulukaffern“, während 
gleichzeitig das eigene Volk vernachlässigt würde. Die Mission dränge sich den 
nichtchristlichen Völkern auf und verderbe sie durch eine angeblich „höhere Kultur“. 
Die durch diese Sätze hervorgerufene Kritik evangelischer Missionskreise wurde 
durch die Thesen des Tübinger Theologieprofessors Karl Fetzer von 1933 zerstreut: 
„Wir [d. h. die Deutschen Christen] treten ein für das Werk der deutschen 
evangelischen Heidenmission, das der Missionswille Christi von der Kirche fordert 
und das wir als ein heiliges Erbe von den Vätern übernehmen.“3 

 
2  Adolf Hitler, Mein Kampf, München 1925/1926, 292, 445f., 478f. 
3  Zitat nach Björn Mensing, Pfarrer und Nationalsozialismus, 3. Aufl. Bayreuth 2011, 100. 



174   evangelische missiologie 39[2023]3 

2. Die Ereignisse in der Missionsanstalt 1930 bis 19454 

In Neuendettelsau wählte bereits 1932 die Mehrheit der Bevölkerung die NSDAP. 
Adolf Traunfelder (1899-1975), der Ortsgruppenleiter der NSDAP und spätere 
Bürgermeister (1940-1945), setzte bereits 1933 durch, dass am 4.9.1933 die erste 
Judentafel am Bahnhof aufgestellt wurde. Sie trug die Inschrift: „Neuendettelsau. 
Juden haben in dieser Ortschaft keinen Zutritt. Der Gemeinderat.“ Sie wurde erst kurz 
vor dem Einmarsch der Amerikaner im April 1945 entfernt. Bald wurden auch zwei 
Hitler-Eichen gepflanzt, eine auf dem Gelände der Missionsanstalt. Aus Neuen-
dettelsau wurden mit einer Postkarte „Heilsgrüße“ versandt, auf der das Hakenkreuz 
über der St. Nikolaikirche erstrahlte. Beim Festgottesdienst zum 50jährigen Jubiläum 
der Neuguinea-Mission in Gunzenhausen im Juli 1936 wurde Landesbischof Hans 
Meiser von Gläubigen mit dem Hitlergruß begrüßt.  

Traunfelder kam 1924 als Lehrer an die Volksschule in Neuendettelsau. Seit 1929 war 
er auch als Lehrer für Pädagogik und Didaktik am Missionsseminar tätig und betreute 
die Studierenden bei ihren praktischen Übungen in der Schule. Nach seinem Austritt 
aus der Kirche erteilte er keinen Unterricht mehr am Missionsseminar, erhielt aber 
weiterhin sein Gehalt. Eppelein und Keyßer begründeten dies 1945 damit, dass Traun-
felder als Staatskommissar eingesetzt worden wäre, wenn das Seminar unter staatliche 
Aufsicht gestellt worden wäre. Deshalb sei ihnen an guten Beziehungen gelegen 
gewesen. Auch stellte sich Traunfelder schützend vor Missionssenior Johann Flierl 
(1858-1947) und Christian Keyßer (1877-1961), die gewisse Verordnungen der 
NSDAP öffentlich kritisiert hatten, und verhinderte ihre Verhaftung.5 

Missionsdirektor Dr. Friedrich Eppelein 

Die führenden Männer der Missionsanstalt, Dr. Friedrich Eppelein und Dr. h.c. 
Christian Keyßer, knüpften schon früh Kontakte zum Nationalsozialismus. Dr. 
Friedrich Eppelein (1887–1969) wirkte seit 1912 volksmissionarisch in einem über-
wiegend armen Viertel in Bayreuth und wurde 1919 mit einer Arbeit über 
„Wohnungswesen und Moral“ von der Universität Erlangen zum Dr. phil. promoviert. 
1926 begann er seinen Dienst als Inspektor für Volksmission bei der Neuendettelsauer 
Mission und wurde 1928 zu ihrem Direktor gewählt. Er war ein kluger Theologe mit 
sozialpolitischem Engagement, der der Arbeit der Missionsanstalt wichtige Impulse 
vermittelte und sich fleißig als Schriftsteller und Vortragsredner betätigte. Er wirkte 
viele Jahre als Lehrbeauftragter für Missionswissenschaft an der Universität Erlangen. 
Er verwies auf die internationalen Kontakte der Mission und hob ihre Bedeutung für 
die Außenpolitik Deutschlands hervor. 1935 stellte er das weltweit erste Missions-
flugzeug für die Mission im Hochland Neuguineas in den Dienst der Neuendettelsauer 
Mission. Für die Studierenden des Missionsseminars richtete er einen „Missions-
trupp“ der SA ein.  

 
4  Vgl. zum Folgenden Friedrich Eppelein, Das Neuendettelsauer Missionswerk und seine 4 

Arbeitsgebiete, Neuendettelsau 1933. 
5  Adam Schuster, Aus tausend Jahren Neuendettelsauer Geschichte, Ansbach 1963, 238. 



evangelische missiologie39[2023]3  175 

In Berührung kamen Mission und Nationalsozialismus insbesondere im Bereich der 
Volksmission. Tropenuntaugliche Missionare sowie Absolventen des Missions-
seminars, die aus politischen Gründen nach dem Ersten Weltkrieg zunächst nicht nach 
Neuguinea ausreisen durften, wurden häufig als Heimatmissionare eingesetzt. Zu 
ihnen gehörte auch Franz Lossin (1891-1969), der ab 1921 in Bayreuth wirkte. Seit 
1928 engagierte er sich zunehmend für den Nationalsozialismus und trat im 
Wahlkampf als Parteiredner auf. Dabei vertrat er stark antisemitische Meinungen und 
rief seine Pfarrerskollegen zum Anschluss an die nationalsozialistische Bewegung 
auf. Dies erschien der Missionsanstalt als nicht mehr tragbar, so dass er 1930 
entlassen wurde, was erhebliches Aufsehen erregte.  

Am 25. März 1931 lud die Missionsanstalt mit Zustimmung des damaligen Ober-
kirchenrats Hans Meiser und als erste evangelische Einrichtung in Deutschland 
Volksmissions-Pfarrer und NS-Politiker zu einem Gespräch nach Nürnberg ein. Die 
Delegation der NSDAP wurde vom damaligen Reichstagsabgeordneten und späteren 
bayerischen Kultusminister Hans Schemm (1891-1935) geleitet, den Eppelein von 
seiner Lehrtätigkeit in einer Bayreuther Schule her kannte. Er vermittelte zwischen 
der Kirche und den kirchenfeindlichen Tendenzen in der NSDAP und fasste seine 
Haltung in das Votum zusammen: „Meine Politik heißt Deutschland, meine Religion 
heißt Christus.“ Zum Auftakt des gemeinsamen Gesprächs betonte Eppelein:  

Auch die Neuendettelsauer Volksmission will nichts anderes als dem deutschen Volk auf 
ihre Weise zu dienen. Da wir die Überzeugung haben, dass auch die NSDAP nichts 
anderes will als dem deutschen Volk dienen, baten wir um Fühlungnahme. Wir erwarten 
von der NSDAP viel. Wir haben uns bis jetzt noch mit keiner Partei in ähnlicher Weise in 
Verbindung gesetzt und ausgesprochen.  

Allerdings kamen auch „Sorgen und Anfragen“ wie die Verabsolutierung der Rasse 
zur Sprache. Pfarrer Helmut Kern (1892-1944), der später als Sonderbeauftragter für 
Volksmission die Unterstützung für Landesbischof Meiser organisierte und das 
heutige Amt für Gemeindedienst begründete, hob jedoch hervor: „Die Hauptsache ist 
der Kampf gegen den Bolschewismus.“ Ein Protokoll dieser „streng vertraulichen 
Aussprache“ ging an Oberkirchenrat Meiser, der es dem Landeskirchenrat zur 
Kenntnis gab.  

Die in der Volksmission gebrauchte Terminologie zeigte auffallende Parallelen zur 
Ideologie und martialischen Sprache des Nationalsozialismus. So begann die 
Beschreibung der Neuendettelsauer Volksmission durch Helmut Kern unter der 
Überschrift „Der Kampf geht weiter!“ mit den Worten:  

Der Kampf um die Stadt, um das Dorf, um das Volk, um die Gemeinde, um die Kirche, - 
der Kampf Gottes um die Welt, um dich und um mich, der Kampf Gottes um das deutsche 
Volk, um die Völker.  

Als Feinde werden der Bolschewismus und das Gottlosentum genannt. Das erklärt, 
warum viele Christen im Nationalsozialismus Verbündete sahen.  

Auch Eppelein schloss sich am 12.4.1933 der NSDAP an, obwohl er 1932 noch in 
dem von ihm herausgegebenen „Lutherischen Wochenblatt für Kirche und Volk – 
Freimund“ für Abstand gegenüber jeder Parteipolitik plädiert hatte. Er begründete die 
Mitgliedschaft im „Freimund“ mit der Absicht, seine „schwache Kraft der großen 



176   evangelische missiologie 39[2023]3 

vaterländischen Bewegung zur Verfügung zu stellen“. Er wisse zwar, dass es in der 
NSDAP auch Persönlichkeiten gebe, „die einem Christen zur inneren Not werden 
können“. Doch zweifle er „keinen Augenblick daran, dass diese Sorgen und Bedenken 
nicht auch den gottgeschenkten Führer dieser Bewegung und seine Getreuen 
drücken“. Er fühle sich in seinem Gewissen verpflichtet, dieser Bewegung, „für die 
wir Gott um unseres Volkes und um unserer Kirche willen […] herzlich danken 
müssen“, zu dienen. Gleichzeitig trat er dem Nationalsozialistischen Evangelischen 
Pfarrerbund bei.  

In einem „Wort der Schriftleitung zur heutigen Lage“ im „Freimund“ warnte Eppelein 
1933 sowohl vor Über- als auch vor Unterschätzung der nationalsozialistischen 
Begeisterung: Wir müssen Gott  

für jene Männer trotz aller ihrer Flecken und wirklichen Sünden auf den Knien danken, 
weil Gottes grundlose Barmherzigkeit diese Männer als Werkzeuge benützt hat. […] 
Hindenburg, Adolf Hitler und die übrigen Männer dieser Reichsregierung sind und bleiben, 
wie alle Menschen dieser Welt, irrtumsfähige, sündige Menschen.  

Diese Aussagen wurden in der NS-Zeitung „Fränkisches Volk“ als „unerhörte Ent-
gleisung eines unmöglichen Missionsdirektors“ kritisiert. 

Dies hinderte Eppelein jedoch nicht daran, sich zusammen mit Keyßer der Bewegung 
„Deutsche Christen“ (DC) anzuschließen. In großer Aufmachung führten beide im 
„Freimund“ vom 14.9.1933 die Gründe dafür auf: 

1. Der Fluch eines überstiegenen Individualismus hat sich verhängnisvoll 
ausgewirkt. Der Glaube ist zur Privatangelegenheit geworden, was in der Kirche 
unermesslichen Schaden angerichtet hat.  

2. In Neuguinea stehen Christentum und Volkstum in ganz anderer Beziehung 
zueinander als in unserem vom Individualismus verseuchten Volk und Vaterland. 
Deshalb sollen jetzt Christentum und Volkstum in ein viel innigeres Verhältnis 
kommen.  

3. Die Bewegung der Deutschen Christen (DC) macht Volks- und Heidenmission zur 
Kirchensache. Mit der Zugehörigkeit zu dieser Bewegung soll ein „volksmissiona-
rischer Rettungsdienst“ geleistet werden, der zugleich verhütet, dass die 
Bewegung auf Abwege gerät und zur „Plattform für falsche Propheten und Tempel 
einer heidnisch-völkischen Frömmigkeit“ wird. 

4. Die NSDAP vertritt den Standpunkt eines positiven Christentums. Zwar besteht 
die Gefahr, dass die Heidenmission vernichtet und eine neuheidnisch-germanische 
Religion eingeführt wird. Doch will die DC-Bewegung diese Tendenzen als 
„verheißungsvolle Sturmtruppe“ bekämpfen, um die enge Beziehung von 
Luthertum und Volkstum deutlich und groß zu machen.  

5. Die Zugehörigkeit zur DC-Bewegung steht und fällt mit der Treue zum lutheri-
schen Bekenntnis und zum „Führer unserer Landeskirche“ (Hans Meiser). Auch 
die geplante Reichskirche muss lutherisch geprägt sein. 

Um die Bedenken der amerikanischen Lutheraner zu zerstreuen, schrieb Eppelein 
einen im „Freimund“ veröffentlichten Brief, in welcher er die Regierungserklärung 
Hitlers vom 23.3.1933 zitiert: „Die Regierung sieht in den beiden christlichen Kon-



evangelische missiologie39[2023]3  177 

fessionen den wichtigsten Faktor der Erhaltung des Volkstums.“ Auch später wurden 
im „Freimund“ regelmäßig „wichtige Worte unseres Führers Adolf Hit-
ler“ veröffentlicht. Offensichtlich wollte Eppelein als Herausgeber Befürchtungen 
entgegentreten, das NS-Regime verfolgte einen antikirchlichen Kurs. 

Auch die in dem Neuguinea-Heim untergebrachten Missionarskinder wurden von der 
nationalsozialistischen Propaganda beeinflusst. So schrieb Siegfried Wacke 1937 an 
seine Eltern in Neuguinea: „Es ist dunkel, die einzigen Lichtpunkte sind für mich die 
Bibel und das Hakenkreuz.“ Siegfried fiel wenig später im Zweiten Weltkrieg. 

Obwohl sich die Neuendettelsauer Mission und andere Missionsgesellschaften gegen-
über dem NS-Regime loyal verhielten, wurden bereits 1934 öffentliche Sammlungen 
für die Mission verboten. Lediglich Kollekten in Gottesdiensten und Mitgliedersamm-
lungen waren erlaubt. Diese Einschränkungen bedeuteten eine erhebliche Minderung 
der Einnahmen der Missionsanstalt. Dennoch dankte die Neuendettelsauer Klein-
sammlung ihren Mitgliedern mit einem Bild „Missionarskind aus Neuguinea grüßt 
den Führer!“  

Nach Kriegsende betonte Eppelein, er habe keine Parteiauszeichnungen erhalten, 
weder Ämter innegehabt noch Vorteile aus seiner Mitgliedschaft gezogen und „nur 
selten“ an Parteiversammlungen teilgenommen. Auch habe er nie ein Parteibuch er-
halten. Er sei der Partei um der Mission willen beigetreten, weil er befürchtete, dass 
das Missionsseminar unter staatliche Aufsicht gestellt werden würde und er dann als 
Parteimitglied besser verhandeln könne. Er und Keyßer bezeichneten ihren Anschluss 
an die DC-Bewegung als „lose Verbindung“ bzw. „rein ideelle Beziehung“ ohne 
eingeschriebene Mitgliedschaft und Beitragszahlung: „Neuendettelsau war kein 
Nazinest, wie heute von Leuten behauptet wird.“ Er und Keyßer hätten auch nicht als 
„naive Kinder“ gehandelt, sondern geleitet von theologischen Gesichtspunkten. Ihre 
Absicht sei es gewesen, der lutherischen Kirche und ihrer Mission „in getroster 
Verzweiflung“ (Martin Luther) zu dienen, da sie in dem damaligen Staatswesen 
Gottes verborgene geschichtliche Führung erkannten. 

Obwohl sich Eppelein im „Freimund“ immer wieder zum nationalsozialistischen Staat 
bekannte, erregten einzelne Ausgaben und Flugblätter mehrfach den Zorn der Partei 
und wurden unter Androhung von Schutzhaft beschlagnahmt. Als die DC-Bewegung 
in Bayern 1934 die Eingliederung der bayerischen Landeskirche in die Deutsche 
Evangelische Kirche forderte, wandte sich Eppelein immer mehr von dieser 
Glaubensbewegung ab.  

Am 15.10.1935 wurde Eppelein durch eine einstweilige Verfügung des Kreisleiters 
der NSDAP und Ansbacher Oberbürgermeisters Richard Hänel (1895-?) aus der 
NSDAP ausgeschlossen:  

In Nr. 40 des Freimund, 1935, haben Sie als verantwortlicher Schriftleiter eine 
Abhandlung Aus unseren Pflegeanstalten für Schwachsinnige, verfasst von Pfr. Justus 
Götz, zugelassen. Darin werden die erbgesundheitlichen Grundsätze und Gesetze des 
nationalsozialistischen Staates in unerhörter, wenn auch versteckter Form angegriffen […] 
Die Abhandlung enthält weiter unter der Überschrift Begeisterung für die SA folgende 
Sätze: Käthel ist von der SA so entzückt, dass sie meint, alle Männer seien bei der SA 
gewesen. War Abraham auch ein SA-Mann? fragt sie einmal. Diese einer Schwach-
sinnigen in den Mund gelegte merkwürdige Begeisterung des Verfassers für die SA stellt 



178   evangelische missiologie 39[2023]3 

eine grobe Beleidigung dieser Gliederung der Partei vor […] Damit haben Sie in gröbster 
Form gegen die Pflichten eines Mitglieds der NSDAP verstoßen und sind nicht würdig, 
weiterhin der NSDAP anzugehören.  

Eppelein betonte in seinem Widerspruch ausdrücklich, dass er nach wie vor auf dem 
Boden des Dritten Reiches stehe und es ihm absolut fern liege, gegen die erbgesund-
heitlichen Grundsätze und Gesetze des Staates Stellung zu nehmen, „weil ich sie 
persönlich für richtig halte“. Der Satz über die SA sei ihm leider wegen sonstiger 
Arbeitsbelastungen beim Lesen der Korrekturen entgangen. Gemeint sei keine 
Herabwürdigung der SA. Sein Widerspruch wurde jedoch am 27.5.1936 endgültig 
abgelehnt, obwohl er in einem mit „Heil Hitler“ unterschriebenen Brief an Hänel 
darum bat, er „möchte weiterhin in aller Schlichtheit der Partei angehören“ und „dem 
Dritten Reich und seinem Führer jederzeit Gehorsam leisten, den mir nicht nur die 
vaterländische Liebe, sondern auch mein christliches Gewissen zu erweisen ver-
pflichtet.“ Es schmerze ihn, zum Staatsfeind gestempelt zu werden. Nach dem Krieg 
bekannte er, dass er „die Grenze zwischen parteipolitischer Betätigung und kirch-
lichem Dienst schärfer hätte ziehen“ sollen.  

Am 23.2.1937 teilte ihm der Präsident der Reichspressekammer in Berlin mit:  

Nach langer, sorgfältiger Prüfung der Sachlage bin ich zu der Überzeugung gelangt, dass 
ich von Ihnen, einem aus der NSDAP Ausgeschlossenen, nicht einen jederzeit rückhalt-
losen Einsatz für den Nationalsozialismus und den von ihm getragenen Staat erwarten 
kann.  

Er wurde deshalb aus der Reichspressekammer ausgeschlossen und verlor „das Recht 
zu jeder irgendwie gearteten pressemäßigen Betätigung“. Am 31.1.1941 wurde 
Eppelein schließlich vom Präsidenten der Reichsschrifttumskammer jede Betätigung 
als Schriftsteller untersagt. Allerdings bestätigte ihm Professor Paul Althaus als Dekan 
der Theologischen Fakultät am 23.3.1944 in einem Brief an den Rektor der 
Universität Erlangen, dass Eppelein seinerzeit aus innerster Überzeugung der Partei 
beigetreten sei und im „Freimund“ um Verständnis für die Gedanken des Führers und 
das neue Deutschland im Ausland geworben habe.  

Eppelein verteidigte tapfer die Heidenmission, die nicht nur Menschen im Ausland, 
sondern auch in der Heimat zugutekomme und das Ansehen des Deutschen Reiches 
stärke. Er wies darauf hin, dass er seine Auslandsbeziehungen und –besuche bereits 
1932 dazu nutzte, die Absichten der nationalsozialistischen Bewegung zu erläutern. 
Durch seine Mitgliedschaft in der NSDAP wolle er den Deutschen im Ausland 
beweisen, dass sich die Zugehörigkeit zur Partei mit der Treue zum lutherischen 
Bekenntnis vereinigen ließe. Die Missionare bezeichnete er als die „SA-Männer der 
Kirche“  

Nach Kriegsende kam bereits im Juli 1945 ein Major der amerikanischen 
Militärregierung mit dem neuen Landrat nach Neuendettelsau. „Neuendettelsau habe 
eine schlechte Note als Schrittmacher des Nationalsozialismus“, heißt es in einem 
Protokoll der Diakonie. Am 15.10. 1945 wird Eppelein durch den Obmann der Gesell-
schaft für Innere und Äußere Mission und späteren Kreisdekan Heinrich Koch 
darüber informiert, dass die amerikanische Militärregierung ihn politisch für zu 
belastet halte, als dass er Leiter der Missionsanstalt bleiben könne. Am 23.10.1945 
verkündete Eppelein seinen (unfreiwilligen) Rücktritt mit folgender Begründung: 



evangelische missiologie39[2023]3  179 

1. Ich stelle das Wohl des Werkes über meine Person. 

2. Ich gehorche dem Obmann bzw. den Vereinigten Ausschüssen der „Gesell-
schaft“ und dem Landeskirchenrat, der 1937 mich und alle Pfarrer auf Adolf Hitler 
vereidigen ließ. 

3. Ich treffe selbst keine Entscheidung. Die Verantwortung für meinen Abgang und 
die Art des Abganges tragen restlos diejenigen, die mich gehen heißen. 

Die übrigen Mitglieder des Direktoriums stimmten „nach langem Zögern und 
schweren inneren Kämpfen“ zu. Am 11. November 1945 besuchte Landesbischof 
Meiser Eppelein und forderte ihn auf, sich um eine Pfarrstelle zu bewerben. 1946 
wurde ihm die erste Pfarrstelle Zirndorf verliehen. Eppelein blieb zeit seines Lebens 
verbittert über diesen Abgang und nahm an keinerlei Veranstaltungen der Missions-
anstalt mehr teil. 

Missionsinspektor Dr. h.c. Christian Keyßer 

Missionsinspektor Keyßer (1877–1961) zählt zu den bedeutendsten Gestalten der 
Neuendettelsauer Mission und war ein in ganz Deutschland bekannter Vortragsredner. 
Er arbeitete von 1899 bis 1920 als Missionar in Neuguinea und verhalf dort der 
Mission zum Durchbruch durch sein Konzept der Hinwendung eines ganzen Stammes 
zum Christentum – im Unterschied zu der von Johann Flierl vertretenen Individual-
bekehrung. Für sein Wörterbuch der Sprache des Kotte-Stammes verlieh ihm 1929 die 
Universität Erlangen den Titel Dr. phil. h.c. Er gewann aufgrund seiner praktischen 
Erfahrung die Erkenntnis, dass Volkstum und Glaube eng zusammengehören. Dieses 
Konzept wollte er nach seiner (unfreiwilligen) Rückkehr nach Deutschland auch in 
der Heimat verwirklichen, und mit ihm prägte er als Dozent am Missionsseminar eine 
ganze Missionarsgeneration. Die Kirche in Deutschland erschien ihm als erstarrt, 
reformunwillig und missionarisch uninteressiert. Deshalb plädierte er für einen volks-
missionarischen Aufbruch. Eppelein stimmte mit seinem missionarischen Konzept, 
dessen Erfolg er bei seiner Reise nach Neuguinea 1930 vor Ort kennen lernte, weithin 
überein. Keyßer trat im April 1933 auf Anraten von Eppelein der NSDAP bei und 
schloss sich der Bewegung Deutsche Christen (DC) an. Zu Hitlers 44. Geburtstag am 
20. April 1933 entboten Friedrich Eppelein, Rektor Hans Lauerer und Bürgermeister 
Johann Kolb im „Freimund“ ihren Segenswunsch verbunden mit einem von Keyßer 
verfassten „Hitlerlied“: 

Ein Ruf erscholl, als wir in Not und Sorgen 
Am Boden lagen, dröhnend durch die Nacht: 
Du deutsches Volk, erwache endlich, es wird Morgen; 
Der Tag bricht an, der Freiheit und der Macht! 

Es ist ein Führer uns von Gott gegeben; 
Er stürmt voran, wir folgen treu gesinnt. 
Es geht durch Nacht und Tod hindurch zu Licht und Leben; 
es wird nicht Ruhe, bis wir Sieger sind. 

Das Volk erwacht, die Ketten krachend brechen; 
Der Jubel braust, er fegt die Gassen blank. 



180   evangelische missiologie 39[2023]3 

O Deutschland, aller Herzen sollen einig sprechen: 
Herr Gott im Himmel, Dir sei ewig Dank!“ 

Auf dem Hintergrund von Hitlers kirchenfreundlichen Äußerungen erblickten Keyßer 
und viele andere in seiner Machtübernahme das sichtbare Wirken Gottes.  

In zahlreichen Veröffentlichungen, insbesondere in dem von ihm herausgegebenen 
Neuendettelsauer Missionsblatt, erläuterte Keyßer seine Position. In einer idealisie-
renden Sicht aus der Ferne und Vergangenheit beschrieb er das Christentum in 
Neuguinea als Einheit von Volk und Glaube, die er sich auch für Deutschland 
gemeinsam mit den Nationalsozialisten erhoffte. Auf Wunsch eines Papuastammes 
schickte er 1934 Hitlerbilder nach Neuguinea. 

Doch auch Keyßer wurde verschiedentlich von den Behörden angegriffen. Im Januar 
1936 wurde er von der Gestapo wegen einer Missionsveranstaltung verhört. Die Auf-
führung seines Papua-Spiels wurde 1937 wegen „Verherrlichung der papuanischen 
Rasse“ verboten. Die Gestapo verhörte ihn wegen einer Bildunterschrift im Neuen-
dettelsauer Kinderblatt: „Der braune Mann steht da wie ein Soldat der Wehr-
macht.“ Dadurch würde die „Wehrmacht“ lächerlich gemacht. Keyßer blieb aber in 
der Partei, „denn ich wollte kein hin- und her schwankendes Rohr sein […] und für 
die Heidenmission eintreten“.  

Keyßer wurde am 19.11.1945 von Obmann Heinrich Koch in den Ruhestand versetzt. 
Er war ohnehin schon 68 Jahre alt und gesundheitlich angeschlagen. Schlimmer war, 
dass er am 25.9. 1946 ohne mündliche Verhandlung und Anhörung von einer Spruch-
kammer in Ansbach in die zweithöchste Belastungsstufe II eingestuft wurde. Das 
Urteil lautete: 3 Jahre Sonderarbeiten, Einzug von 75% seines Vermögens „als Beitrag 
zur Wiedergutmachung“, dauernde Unfähigkeit, ein öffentliches Amt zu bekleiden, 
Verlust aller bürgerlichen Rechte, Verbot für fünf Jahre, als Lehrer und Prediger tätig 
zu sein. 

Auf Anraten von Landesbischof Meiser, der bei einem Besuch am 28.10.1946 das 
gefällte Urteil als ungerecht einstufte, und mit Unterstützung des Direktoriums erhob 
Keyßer Einspruch. Bei der Berufungsverhandlung nannte ihn sein Rechtsanwalt einen 
„religiösen Idealisten […], der im guten Glauben hinnahm, was der National-
sozialismus gepredigt hat.“ Keyßer wies darauf hin, dass der Nationalsozialismus auf 
legalem Wege an die Macht gekommen und vom Ausland anerkannt worden sei.  

Ich vermag nicht einzusehen, dass meine einfache, gutgläubige Zugehörigkeit zur Partei 
ein Verbrechen sein soll. Wo mir ein offenkundiges Unrecht bekannt wurde, glaubte ich 
meine Stimme erheben zu müssen.  

Daraufhin wurde er als „Mitläufer“ eingestuft und zu lediglich 1000 Mark Strafe 
verurteilt. Die Militärregierung hob diesen Spruchkammerbescheid zunächst auf, 
revidierte ihn aber später als „Irrtum“ so dass Keyßer 1948 endgültig freigesprochen 
wurde.  

Während sich bei Eppelein nur pauschale Hinweise auf die „Gräuelpropaganda der 
Juden und Judengenossen“ o.ä. finden, hat Keyßer das Alte Testament zwar als Teil 
der Bibel verteidigt, sich gegenüber dem Judentum jedoch sehr negativ geäußert:  

Das Judenvolk […] lebt in der Zerstreuung, ruhelos und überall unbeliebt. Auf seiner 
Arbeit ruht kein Segen […] Zur Zeit sind die Juden nicht das auserwählte, sondern das 



evangelische missiologie39[2023]3  181 

einzige mit einem Gottesfluch belastete Volk auf Erden […] Viele weiche Gemüter halten 
die Behandlung, die zur Zeit den Juden bei uns in Deutschland widerfährt, für zu hart und 
für unchristlich. Sie mögen ins Alte Testament hineinsehen, wo es um Volkswerte und 
Volkserziehung geht! Da mussten z.B. nach Esra 10 die Juden alle ihre volksfremden 
Frauen mitsamt deren Kindern entlassen. Gewiss eine grausame Maßnahme; aber sie 
geschieht um des Volkes und seiner Rasseneinheit willen. Unsere Milde gegenüber den 
Einzelmenschen ist nicht selten in Wahrheit die größte Rücksichtslosigkeit ja 
Ungerechtigkeit gegenüber dem Volksganzen.  

Aus seiner Missionserfahrung habe er nämlich die Erkenntnis gewonnen, dass die von 
Gott geschaffenen Rassen nicht vermischt werden dürften. Nach dem Krieg bezeich-
nete er die Behandlung der Juden allerdings als „Unrecht“. 

Es ist bezeichnend, dass Georg Pilhofer (1881-1973) in seiner „Geschichte des 
Neuendettelsauer Missionshauses“ nur lapidar vermerkt: „Eppelein wurde von der 
Militärregierung abgelehnt“. Einen Grund hierfür gibt er nicht an. Man kann sich des 
Eindrucks nicht erwehren, dass die Missionsleute ihre eigene schuldhafte Ver-
strickung in das verbrecherische Naziregime weithin verschwiegen und verdrängt 
haben. Eine echte Bußstimmung und ein Erschrecken darüber, von verbrecherischen 
Machthabern missbraucht worden zu sein, ist nicht festzustellen. Vielmehr lag die 
Betonung auf Rechtfertigung, ohne Verantwortung für das eigene Tun zu übernehmen. 
Man empfand sich eher als Opfer denn als Täter und verwies auf die zahlreichen 
Behinderungen von Seiten der NS-Behörden. In den Personalakten der Neuendettels-
auer Mission finden sich nur wenige Hinweise auf Parteiaktivitäten der Missionare, 
da diese offensichtlich nach dem Krieg weithin entfernt wurden.  

In der Missionsanstalt waren noch weitere Personen beschäftigt, die Mitglieder der 
NSDAP und ihrer Organisationen gewesen waren. Anfang 1946 machten die Ame-
rikaner für die Wiedereröffnung des Seminarbetriebs die „vollständige Entnazifi-
zierung der Missionsanstalt“ zur Bedingung. Erst nachdem alle Betroffenen entlassen 
worden waren, konnte im März 1946 der Unterricht unter der Leitung des neuen 
Direktors Lic. theol. Woldemar Schilberg (1911-1972) beginnen.  

Resümee 

Zusammenfassend können folgende Gründe für die Verflechtung der Mission mit dem 
Nationalsozialismus angeführt werden:  

1 1933 herrschte eine gewaltige Aufbruchsstimmung. Die NSDAP verfolgte nach 
Einschätzung vieler evangelischer Christen ähnliche Ziele wie Kirche und 
Mission: Gemeinnutz vor Eigennutz, Kampf gegen neuzeitliche Autonomie und 
Individualismus, Demokratie und moderne Zivilisation, Liberalismus und 
Bolschewismus. Die Mission wollte einen gemeinsamen „volksmissionarischen 
Rettungsdienst“ beginnen.  

2. Auf dem Hintergrund einer verklärten Wahrnehmung der Missionsarbeit in Neu-
guinea sahen Eppelein und Keyßer das Postulat einer Einheit von Volkstum und 
Christentum bei den Nationalsozialisten hervorragend aufgenommen. In der Nach-



182   evangelische missiologie 39[2023]3 

folge Luthers, des „deutschesten aller Deutschen“, und Löhes wollten sie dieses 
Ziel verfolgen. 

3. Nach lutherischer Schöpfungslehre habe, so die Begründung, Gott die Menschen 
in Rassen und Völkern geschaffen. Deshalb erschien die Betonung der deutschen 
Rasse theologisch als legitim, wenn auch das Evangelium für alle Völker da sei.  

4. Gott habe sein Handeln vor und neben der Heilsoffenbarung in Jesus Christus in 
Ereignissen von Natur und Geschichte sowie im Gewissen geoffenbart. Die 
Machtergreifung 1933 wurde als Eingreifen Gottes in die Geschichte verstanden, 
dem man entsprechen zu müssen meinte.  

5. Zur theologischen Begründung wurde des Weiteren herangezogen, dass ein Christ 
gemäß Röm 13 und Mt 22,21 seiner Obrigkeit gehorchen müsse, auch wenn sie 
Schlechtes tut. Nach Luther müsse er gegebenenfalls auch leiden statt sich gegen 
sie aufzulehnen.  

6. Eppelein und Keyßer betonten, dass sie um der Mission willen in die Partei einge-
treten seien. Sie wollten der Missionsfeindlichkeit der Partei entgegenwirken und 
die Möglichkeiten der Missionsarbeit erhalten bzw. verbessern.  

7. Eppelein und Keyßer sahen durchaus kritische Aspekte, insbesondere bei der 
Verherrlichung der germanischen Religion, der Abschaffung des Alten Testaments 
und der Verunglimpfung der Kirche. Sie seien der Partei beigetreten, um die kir-
chenfreundlichen, guten Kräfte in der Partei zu stärken. 

3. Die Ereignisse in Neuguinea und Australien6 

Der Nationalsozialismus sowie sein Einfluss auf die Missionare gingen auch an 
Neuguinea und Australien, den Missionsgebieten der Neuendettelsauer Mission, nicht 
spurlos vorbei. In den 1930er Jahren gingen zahlreiche junge Missionare nach 
Neuguinea. Sie nahmen die allgemeine Begeisterung für den Nationalsozialismus mit, 
die sie in Deutschland und in der Missionsanstalt erlebt hatten, wo sie dem 
„Missionstrupp der SA“ angehörten. Seit 1920 stand Neuguinea unter australischer 
Mandatsverwaltung. Zwischen der Regierung und den Missionaren gab es vielerlei 
Spannungen. Die Missionare beklagten, dass die Australier ihre Arbeit behinderten 
und einem modernen Geist den Weg bereiteten, der das Dorf- und Gemeindeleben 
zerstöre. Die Australier förderten die englische Sprache und wollten diese auch in den 

 
6  Vgl. zum Folgenden: H.N. Nelson, Loyalties at Sword-point: The Lutheran Missionaries in Wartime 

New Guinea 1934-45, in: The Australian Journal of Polities and History 24, 1978, 199-217; John 
Perkins, The Swastika Among the Coconuts: Nazism in New Guinea in the 1930´s, in: Ugelvik Larsen 
Stein, Fascism outside Europe, 2001, 287-309; Christine Winter, The Long Arm of the Third Reich: 
Internment of New Guinea Germans in Tatura, in: The Journal of Pacific History 38, 2003, 85-108; 
dies., Looking After One´s Own – The Rise of Nationalism and the Politics of the Neuendettelsau 
Mission in Germany, New Guinea and Australia, Berlin 2012; Emily Turner-Graham & Christine 
Winter (Eds.), National Socialism in Oceania, Frankfurt 2010; dies., Victims of their Own Ambition. 
The Founding of the NSDAP Stronghold Finschhafen - A Case Study in Power and Political Paralysis, 
in: Zeitschrift für Missionswissenschaft 48, 2022, 123-143. 



evangelische missiologie39[2023]3  183 

Schulen einführen, während die Neuendettelsauer Missionare in den einheimischen 
Sprachen unterrichteten. Umgekehrt waren die Australier gegenüber den Missionaren 
misstrauisch, da diese auf Grund ihrer Kenntnis der einheimischen Sprachen und 
Kulturen viel näher bei den Menschen waren als sie.  

Die Missionare hofften auf die Rückkehr der deutschen Verwaltung, insbesondere 
nachdem Hitler 1937 öffentlich die Rückgabe der Kolonien gefordert hatte. Ihre Hoff-
nung wurde durch die vielfältigen Aktivitäten unterstützt, die die NSDAP in 
Australien und im pazifischen Raum entfaltete. 1936 besuchte Konsul Walter Hellen-
thal Neuguinea und freute sich, dass ihm bei seiner Ankunft in Finschhafen ein 
Posaunenchor der Mission das Horst-Wessel-Lied spielte und überall Hakenkreuz-
fahnen flatterten. Er fand einen „ausgezeichneten“ nationalsozialistischen Geist vor 
und sagte: „Besonders die Deutschen im Ausland sind jetzt gefordert, nicht nur mit 
Worten den Führer zu bejahen, sondern auch Parteigenossen zu wer-
den.“ Entsprechend stellten fast alle Missionare den Antrag auf Mitgliedschaft und 
gründeten 1937 mit Zustimmung des amtierenden Feldleiters Pilhofer einen 
Stützpunkt der NSDAP in Finschhafen, der von dem Missionar und Träger des 
goldenen Parteiabzeichens Hubert Stürzenhofecker (1906-1974) geleitet wurde. 
Wilhelm Fugmann (1907-2007) fungierte als Schatzmeister. Die Missionsleitung in 
Neuendettelsau hat diese Aktivitäten nicht gefördert, denn „der Nationalsozialismus 
ist kein Exportartikel“, so Keyßer nach dem Krieg.  

Nach dem Ausbruch des Zweiten Weltkriegs wurden im September 1939 die ersten 16 
Missionare verhaftet und nach Australien deportiert. Es handelte sich überwiegend um 
Parteimitglieder oder -anwärter, die von ihren weinenden Frauen mit Hitlergruß und 
Deutschlandlied verabschiedet wurden. Unter ihnen gab es auch einige wenige 
ausgesprochene Gegner des Nationalsozialismus, wie z.B. den später von den 
Japanern ermordeten Adolph Wagner. Bereits 1940 wurden weitere Missionare 
deportiert. Später haben sich einige Missionare damit verteidigt, ihre Anträge auf 
Aufnahme in die Partei seien noch nicht genehmigt gewesen. Die Australier machten 
jedoch keinen Unterschied, da sich die meisten ganz offen als Anhänger der 
nationalsozialistischen Bewegung ausgaben.  

Die meisten katholischen Missionare blieben im Land, was viele von ihnen später mit 
dem Leben bezahlen mussten. Denn als die Japaner sie 1943 deportierten, wurde das 
Schiff von Amerikanern bombardiert, und viele starben. So hat die Partei-
mitgliedschaft und Deportation nach Australien den Neuendettelsauer Missionaren 
wahrscheinlich das Leben gerettet. Als Begründung für die Deportation gaben die 
Australier an, sie befürchteten, die Missionare könnten die Einheimischen gegen sie 
aufstacheln und zu einer Fünften Kolonie werden. Auch könnten sie den mit 
Deutschland verbündeten Japanern helfen, die 1942 den Norden Neuguineas besetzt 
hatten.  

Die Missionarsfrauen kamen mit ihren Kindern Ende 1941 nach Australien und 
wurden zunächst in lutherischen Familien untergebracht. Dann durften sie 1943 zu 
ihren Männern in das Lager Tatura im Staat Victoria kommen. Tatura galt 
offensichtlich als „Nazi Camp“ für „Reichstreue“. Dort gab es ein Ehrengericht, das 
auf Vorschlag der Partei besetzt wurde und Disziplinarstrafen verhängen konnte. Man 
beging die Nationalfeiertage, bei denen die Parteigenossen ihre Parteiabzeichen 
trugen und Hakenkreuzfahnen und Hitlerbilder aufgehängt wurden. Es gab zwar keine 



184   evangelische missiologie 39[2023]3 

Parteiversammlungen, aber so genannte Kameradschaftsabende sowie HJ- und BDM-
Gruppen, die bei Feierlichkeiten in Uniform antraten. Als Ende April 1945 der 
angebliche Heldentod Hitlers bekannt wurde, feierte die Lagergemeinde am 6. Mai 
einen Gedenkgottesdienst, bei dem man das Lied vom Guten Kameraden sang. Der 
Pfarrer predigte über Johannes 15,13 „Niemand hat größere Liebe denn die, dass er 
sein Leben lässt für seine Freunde.“7 Nach der Kapitulation durften die Missionare 
entweder nach Deutschland zurückkehren oder später ihre Missionsarbeit in 
Neuguinea wieder aufnehmen. 

4. Abschluss  

Es ist gewiss schwierig, sich in eine Zeit hineinzuversetzen, die über 80 Jahre 
zurückliegt. Die Missionsleute handelten in dem Glauben, etwas Gutes für Kirche und 
Mission zu tun. Ihre Aussagen lassen erkennen, dass sie tragisch hin- und hergerissen 
waren zwischen Nähe und Distanz, Zustimmung und Kritik gegenüber dem 
Nationalsozialismus. Ich vermisse allerdings bei ihnen das Eingeständnis ihrer 
schuldhaften Verstrickung in den Nationalsozialismus und das Erschrecken darüber, 
dass sie von verbrecherischen Machthabern für ihre Zwecke missbraucht wurden. 
Eine Bußstimmung nach dem Zweiten Weltkrieg kann ich nicht feststellen. Vielmehr 
lag die Betonung auf der Rechtfertigung ihres Handelns, ohne Verantwortung für ihr 
Tun zu übernehmen. Sie empfanden sich eher als Opfer denn als Täter und verwiesen 
auf die zahlreichen Behinderungen von Seiten der Nazibehörden.  

In einem Brief vom 17.8.1945 an Landesbischof Meiser legten die beiden Obleute der 
Gesellschaft für Innere und Äußere Mission, Heinrich Koch und Friedrich Eppelein, 
ein sehr allgemeines theologisierendes Schuldbekenntnis ab:  

Mitten im Gericht Gottes, unter das wir uns zusammen mit unserem deutschen Volk als 
Glieder der Evangelisch-Lutherischen Kirche beugen, indem wir unser aller Schuld und 
Versagen in den hinter uns liegenden Jahren erkennen und bekennen, dürfen wir dennoch 
Gottes Barmherzigkeit erfahren, die über uns und über unserer Lutherischen Kirche noch 
kein Ende hat.  

Im Folgenden geht es jedoch hauptsächlich um die Wahrung des lutherischen 
Bekenntnisses bei der Gestaltung der Evangelischen Kirche in Deutschland. Am 
22.10.1946 formulierten die Vereinigten Ausschüsse der „Gesellschaft“ ähnlich vage:  

Der gemeinsame Kampf der lutherischen Kirchen in Deutschland um ihr Bekenntnis und 
um ihre Freiheit kann nur geführt werden in klarer Erkenntnis der Schuld, dass sie selbst in 
vielen Entscheidungen dem Bekenntnis untreu waren und im Bekennen versagt haben.  

Werner Ustorf8 kommt in seinen Untersuchungen über das Verhältnis von Mission 
und Nationalsozialismus zu dem Ergebnis, dass sich die anderen Missionen in 

 
7  Vgl. Wilhelm Fugmann, Laß dein Brot übers Wasser fahren, Treuchtlingen 1996, 96. Wahrscheinlich 

handelt es sich um den aus Palästina deportierten Hermann Schneller, Enkel des Gründers des Syrischen 
Waisenhauses Johann Ludwig Schneller.  

8  A.a.O., 5f. 



evangelische missiologie39[2023]3  185 

Deutschland ähnlich verhalten haben. Sie „hatten auch nicht besonders zu leiden in 
Nazi-Deutschland“, denn die Restriktionen betrafen alle gesellschaftlichen Gruppen. 
Im Unterschied zu den Gewerkschaften und politischen Parteien wurden die 
Missionen niemals verboten. „Im Gegenteil, sie genossen eine gewisse Beachtung in 
der NS-Außenpolitik.“ So bildet das Verhalten der Neuendettelsauer Mission keinen 
Ausnahmefall, denn z.B. auch die Hermannsburger Mission zeigt anfänglich aus 
volksmissionarischen Motiven heraus eine ähnlich große Nähe zum National-
sozialismus. Allerdings haben es die leitenden Personen anderer Missionsgesell-
schaften zumeist vermieden, der NSDAP beizutreten. Im Oktober 1945 konnten sich 
die Vertreter der Missionswerke auf Drängen des Internationalen Missionsrates nach 
kontroversen Diskussionen in Hermannsburg nur mühsam auf ein sehr generali-
sierendes Schuldbekenntnis einigen:  

Deshalb möchten wir unseren Brüdern in den anderen Missionen sagen, dass wir schwer 
an der Schuld unseres Volkes tragen, die auch unsere Schuld ist, und wissen, dass neues 
Leben und neue Gemeinschaft nur möglich […] ist aus der Vergebung der Sünden und im 
Stande der Vergebung.9  

Diese Studie will dazu beitragen, das Verhalten der Neuendettelsauer Mission in der 
NS-Zeit aufzuarbeiten und die zugrunde liegenden Motive zu erklären, um daraus 
Lehren für die gegenwärtige und zukünftige Missionsarbeit zu ziehen. 

 

 
9  Zitiert in: Gunther Schendel, Die Missionsanstalt Hermannsburg in der Zeit des Nationalsozialismus, in: 

Georg Gremels (Hg.), Die Hermannsburger Mission und das „Dritte Reich“, Münster 2005, 117.  



186   evangelische missiologie 39[2023]3 

Rezensionen 

Christof Sauer, Martyrium und Mission im Kontext: Analyse ausgewählter 
theologischer Positionen aus der weltweiten Christenheit, Neuendettelsau: 
Erlanger Verlag für Mission und Ökumene, 2021. ISBN 978-3-8721-4367-9. 
Paperback, 486 Seiten, 25,00 €. 

Die missionswissenschaftliche Untersuchung von Christof Sauer wurde im Jahr 2013 
von der Kirchlichen Hochschule Wuppertal/Bethel als Habilitationsschrift ange-
nommen. Für die Drucklegung wurde die Arbeit leicht überarbeitet und gekürzt. 

Sauer untersucht am Beispiel der Theologen Jon Sobrino (El Salvador; römisch-
katholisch), Anba Juanis (Ägypten; koptisch-orthodox), Young Kee Lee (Südkorea; 
evangelikal) und Paul-Werner Scheele (Deutschland; römisch-katholisch) die 
theologische Verarbeitung von Verfolgung und Martyrium in verschiedenen 
Kontexten (Teil I, 41-270). Dabei werden diese Ansätze jeweils mit der Sendung der 
Gemeinde Jesu („Mission“) in Verbindung gebracht. 

In Teil II (271-362) analysiert Sauer die dargestellten Positionen und versucht daraus 
„Grundzüge einer doxologisch-martyrologischen Missionstheologie“ zu entwickeln. 
Teil III (363-427) leitet daraus „Mögliche Konsequenzen für die Praxis von Kirche 
und Mission“ ab. Dabei beschränkt der Autor sich notwendigerweise auf „den Kon-
text kirchlicher und missionarischer Leitungsverantwortung in der Bundesrepublik 
Deutschland“ (363). Der evangelisch-landeskirchliche Kontext steht im Vordergrund. 

Der zentralamerikanische Theologe Sobrino betrachtet Martyrium und Mission aus 
einer befreiungstheologischen Perspektive. Er nimmt dabei bewusst eine Umdeutung 
bisheriger Definitionen von Martyrium vor. „Mission“ ist demnach die Solidarität mit 
den und der Kampf für die Armen und Unterdrückten im lateinamerikanischen 
Kontext. „Märtyrer“ sind alle, die im Kampf für politisch verstandene Gerechtigkeit 
ihr Leben geben. 

Bischof Anba Juanis ist aus der „Sonntagschulbewegung“, einer geistlichen 
Erneuerung innerhalb der koptisch-orthodoxen Kirche Ägyptens, hervorgegangen. In 
seiner Theologie kann er auf eine lange Tradition ägyptischer Christen im Umgang 
mit Verfolgung und Martyrium zurückgreifen. Für ihn ist das Martyrium ein non-
verbales Zeugnis, das die Predigt der Kirche bekräftigt. Dass die Kirche in Ägypten 
durch Verfolgung nicht überwunden werden konnte, ist nach Juanis ein Beweis für die 
Wirklichkeit Gottes und ein Hinweis darauf, dass sie auch zukünftig nicht ausgelöscht 
werden kann. 

Auch der evangelikale Theologe Young Kee Lee schreibt auf dem Hintergrund der 
Erfahrung der Christen in seinem koreanischen Volk. Gerade die Anfangszeit der 
Gemeinde Jesu in Korea im 19. und 20. Jahrhundert war von Leiden um des Glaubens 
willen geprägt. Für Lee steht dabei „instrumental suffering“ im Vordergrund: 
Verfolgung und Martyrium sind ein Instrument, durch das der lebendige Gott Christen 
an seiner Mission zur Rettung von Menschen beteiligt. 

Der 2019 verstorbene Paul-Werner Scheele war viele Jahre Bischof von Würzburg. 
Sein zum Thema wesentliches Werk titelt Scheele „Zum Zeugnis berufen“ und zeigt 



evangelische missiologie39[2023]3  187 

damit sein Bewusstsein für den Zusammenhang von Martyrium und Mission. Auch er 
schildert aus der Kirchengeschichte, wie Leiden und Martyrium der Boten Jesu zum 
missionarischen Zeugnis werden können. Sauer vermisst allerdings bei Scheele eine 
etwas kritischere Auseinandersetzung mit den sehr unterschiedlichen kirchen-
historischen Märtyrerberichten. 

Von einer Analyse der Positionen aus verschiedenen Kontexten und unterschiedlichen 
theologischen Standpunkten geht Christof Sauer über zu einem Versuch, selbst 
„Grundzüge einer doxologisch-martyrologischen Missionstheologie“ zu entwerfen. 
Als „doxologisch“ bezeichnet der Autor diese Theologie, weil die Verherrlichung des 
dreieinigen Gottes Ziel der Mission und auch des Leidens in der Mission ist. Bis es zu 
der für alle sichtbaren Offenbarung der Herrlichkeit Gottes in Christus kommt, ist die 
christliche Mission umkämpft. Die doxologische Dimension ist also verknüpft mit 
antagonistischen und dämonologischen Aspekten, die in der Beurteilung von 
Christenverfolgung nicht außer Acht gelassen werden dürfen. 

Sauer findet im Leiden für Christus neben der doxologischen auch die christologische 
Dimension, die Dimension der Nachfolge Christi, die ökumenische Dimension und 
die eschatologische Dimension und schildert die Einbettung einer Theologie der 
Verfolgung in das Gesamtzeugnis der Bibel von Gottes Wegen. 

Im abschließenden Teil seiner Arbeit ermittelt Sauer schließlich „Mögliche 
Konsequenzen für die Praxis von Kirche und Mission“. Der heute in der Gemeinde 
Jesu stärker beachtete diakonische Einsatz für verfolgte Christen sowie das 
Engagement für Religionsfreiheit sind nicht die einzigen Konsequenzen einer 
martyrologischen Missionstheologie für das Gemeindeleben. Der Autor sieht eine 
wichtige Folgerung auch im Gedenken der christlichen Gemeinde an die Märtyrer der 
Vergangenheit, das zu einem opferbereiten Zeugnis heute ermutigen kann. Verfolgung 
und Martyrium sollten einen wichtigen Platz auch in der sonntäglichen Liturgie der 
Gemeinde, etwa im Zusammenhang mit dem Abendmahl, einnehmen. Durch die 
Martyrologie kann die Erfolgsorientiertheit der christlichen Gemeinde in Frage 
gestellt und Raum für eine Mission in Schwachheit geschaffen werden. 

Vermutlich ist Christof Sauers Habilitationsschrift zumindest im deutschsprachigen 
Raum die erste Arbeit, die auf dieser akademischen Ebene das Verhältnis von Mission 
und Martyrium untersucht. Sämtliche in ihr aufgezeigte Aspekte können hier nicht 
aufgereiht und erschöpfend wiedergegeben werden. Es ist zu hoffen, dass Sauers 
Arbeit von vielen Pastoren und theologischen Lehrern als reiche Fundgrube entdeckt 
wird, da es in der „martyrologischen Missionstheologie“ zahlreiche biblisch belegte 
Querverbindungen zu anderen Fragen biblischer Theologie und gelebter Nachfolge 
Christi gibt. 

Wolfgang Häde, D.Th. (Unisa), Martin Bucer Seminar e.V., Türkei 

Joseph W. Handley, Jr., Polycentric Mission Leadership: Toward a New 
Theoretical Model for Global Leadership, Oxford: Regnum Books International, 
2022. ISBN 978-1-914454-56-1. Paperback, 132 Seiten, ca. 17,00 €. 

Die These dieses Buches ist, dass die Komplexität der heutigen Welt und die Realität 
der globalen Christenheit ein neues Leitungsmodel in internationalen Organisationen 
erfordert. Joseph Handley hat über 30 Jahre Erfahrung in Leitungspositionen ver-
schiedener Missionsorganisationen, vor allem in Amerika und Asien, seit 2008 als 



188   evangelische missiologie 39[2023]3 

Präsident von Asian Access. Sein Konzept „polyzentrischer Missionsleitung“ basiert 
sowohl auf seinen Experimenten in der Praxis als auch der Forschung im Rahmen 
seiner Promotion. Handley definiert „polyzentrische Missionsleitung“ genauer als 
„eine kollaborative, kommunale Leiterschaft, die multiple Einflusszentren fördert und 
eine diverse Gruppe von Leitern bevollmächtigt, die den Herausforderungen von 
heute begegnen können“ (https://polycentricleadership.com). Zur Unterstützung 
dieser These werden Forschungen in den Bereichen Polyzentrismus, Missions-
geschichte, Kirchen- und Missionsorganisation und Theorien sozialer Bewegungen 
herangezogen. Zudem stärken die Einsichten 33 Interviews mit globalen Leitern in 
Netzwerken der Lausanne Bewegung. Letztere, zusammen mit Handleys langjähriger 
Erfahrung in der Leitung einer internationalen Missionsorganisation, geben dieser 
Abhandlung hilfreiche praktische Illustrationen.  

Die geschichtlichen Ausführungen folgen der inzwischen weitgehend akzeptierten 
Entwicklung der Geschichtsschreibung weg von einzelnen Heldenfiguren hin zu 
Bewegungen mit vielen Facetten, geprägt von verschiedenen Akteuren, Missions-
initiativen und Zentren der Christenheit. Dabei folgt Handley der Münchner Schule, 
allen voran Klaus Koschorke, mit dem Fokus auf Polyzentrische Strukturen in der 
Geschichte des Weltchristentums (2014). Missiologisch baut er stark auf Allen Yehs 
Polycentric Missiology (2016) und einen trinitarischen Ansatz in Mission und 
Leiterschaft. Zudem werden neuere Modelle von Leiterschaft herangezogen, um die 
Notwendigkeit von polyzentrischer Leitung zu untermauern. Handley zitiert organi-
satorische Studien aus verschiedenen Kontexten bis hin zu Rufen von erfahrenen 
Missionsleitern nach einem Umdenken über Leitungsstrukturen auch in christlichen 
Missionsorganisationen. Er zieht wirtschaftliche, missiologische und biblische 
Studien heran, um das Argument zu stärken, dass sowohl die Praxis als auch die 
Formen und Strukturen der Leitung in Missionen der Veränderung bedürfen. Sein 
Modell soll zu den multiplen Bewegungen und polyzentrischen Realitäten von heute 
noch besser passen. 

Im zentralen 4. Kapitel werden sechs Schlüsselthemen oder Charakteristiken poly-
zentrischer Leiterschaft aufgeführt und erklärt: Charisma, Kollaboration, Gemein-
schaftlichkeit, unternehmerische Freiheit, Beziehungsorientierung und Diversität. 
„Charismatische Leiterschaft“ ist dabei nicht im populären Sinn einer gewinnenden 
Persönlichkeit gemeint, sondern zeigt sich in Charakter, Verlässlichkeit, geistlicher 
Fundierung, Werteorientierung und klarer Vision. „Kollaboration“ meint partizipative 
Zusammenarbeit. „Gemeinschaftlichkeit“ besteht in Teamarbeit und der Bereitschaft, 
voneinander Perspektiven und Einsichten zu gewinnen, die auch als gegenseitige 
Korrektur dienen, um effektiver zu arbeiten. „Unternehmerische Freiheit“ erlaubt 
Eigenständigkeit, Experimente und Innovation in örtlichen Teams und „Beziehungs-
orientierung“ beinhaltet, persönliche Verbindungen aufzubauen sowie durch Fürsorge 
und Mentoring andere zu befähigen und bevollmächtigen. Zuletzt hat polyzentrische 
Leiterschaft große Hochachtung für „Diversität“, eine Vielfalt der Generationen, 
Altersgruppen, Nationalitäten und ethnischer, kultureller, sozialer, wirtschaftlicher 
und politischer Hintergründe im Leitungsteam. 

Auf dieses entscheidende Kapitel folgen die Ergebnisse der Interviews mit Leitern aus 
aller Welt in der Lausanne Bewegung, die „nach der Beurteilung anderer in und 
außerhalb der Bewegung besonders erfolgreich sind in ihrem Dienst und 



evangelische missiologie39[2023]3  189 

Einflussbereich“ (91). Illustriert durch gezielte Zitate, bestätigen diese Leiter in 
eindrucksvoller Weise die sechs Merkmale Polyzentrischer Leiterschaft, die in den 
vorherigen Kapiteln aufgezeigt wurden. Die internationalen Perspektiven und 
Beispiele aus der Praxis einer global aufgestellten Organisation bestärken das 
Argument für den neuen, partizipativen Führungsstil, den Handley fordert. 

Im abschließenden Kapitel wird das theoretische Model nach Stärken und Schwächen 
beurteilt und zu weiterer Forschung eingeladen. Es wirkt etwas repetitiv, weil die 
Forschungsfragen und allgemeinen Einsichten der Studie wiederholt werden. Aber es 
beinhaltet auch eine Bewertung der Lausanner Bewegung in Bezug auf polyzentrische 
Leiterschaft und listet verschiedene Bereiche für weitere Nachforschungen. 

Handley artikuliert sein Model klar als ein theoretisches Model der Leiterschaft, das 
sich noch in der Entwicklung befindet und weiterer Exploration bedarf. Es wäre 
sicher von großem Interesse, diese Schlüsselthemen in verschiedenen Kontexten zu 
testen, um das Model weiterzuentwickeln und zu erweitern, sowohl geographisch als 
auch in anderen global agierenden Missionsorganisationen. Die meisten Werte, die in 
diesem Modell gefördert werden, sind egalitär in ihrer Grundausrichtung. Daher kann 
es nicht in allen Kulturen und in jeder Situation selbstverständlich als richtige 
Herangehensweise gelten. Auf der anderen Seite ist die kommunale, gemein-
schaftliche Betonung einer partizipativen Leitungsstruktur sicher wichtig in den 
multikulturellen, globalen Organisationen, die heute mehrheitlich missionarisch 
unterwegs sind.  

Polyzentrische Leiterschaft ist nötig in der multidirektionalen internationalen Realität 
der Weltmission, aber in der Praxis wird es dazu an vielen Stellen des Umdenkens 
bedürfen und gezielter Vorbereitung. Ich hätte mir gewünscht, dass Handley die 
offensichtlichen Herausforderungen mehr kommentiert und auf sie eingeht. Natürlich 
brauchen wir eine Vielzahl von Perspektiven, um die Vielfalt von Situationen und 
Herausforderungen zu verstehen, die uns in globalen Missionen begegnen, und 
angemessen auf sie zu reagieren. Aber daraus resultieren oft auch Spannungen und 
Konflikte. Vorurteile und falsche Vorstellungen voneinander über kulturelle und 
andere Verschiedenheiten hinweg, oder einfach nur Missverständnisse, sind nicht so 
leicht überwunden. Noch schwerer ist es oft, eingefahrene organisatorische Tradi-
tionen und Strukturen abzulegen. Polyzentrische Leiter werden exzellente multi-
kulturelle Team-Fähigkeiten brauchen, zusätzlich zu tiefer geistlicher Verwurzelung, 
Integrität und Charakter. Für alle, die Leitungsrollen in internationalen Missions-
organisationen begleiten, zeigt dieses Buch wegweisende Perspektiven auf. An vielen 
Orten ist eine Revision unserer organisatorischen Strukturen und Praktiken ange-
bracht. In der weltweiten Christenheit gibt es überall reife und erfahrene Leiter und es 
ist an der Zeit, polyzentrische Leitung zu praktizieren, die vor Ort Kreativität ermutigt 
und es zulässt, dass Entscheidungen lokal gefällt werden, von denen, die sie umsetzen 
müssen und am meisten davon betroffen sind. Wir sollten mehr und mehr in wirklich 
gleichberechtigter Partnerschaft zusammenarbeiten und Beziehungen pflegen, die 
Verschiedenheit als Bereicherung und Vorteil sehen, und in denen wir uns gegenseitig 
herausfordern und ermutigen können. 

Birgit Herppich, PhD, WEC International; Fuller Theological Seminary 



190   evangelische missiologie 39[2023]3 

Sherwood G. Lingenfelter/ Julie A. Green, Teamwork Cross-Culturally: Christ-
Centered Solutions for Leading Multinational Teams, Baker Academic, 2022. 
ISBN: 978-1-54096-563-9. Paperback, 224 Seiten, ca. 22,00 €. 

Sherwood Lingenfelter ist Missiologe und Anthropologe, der jahrelang mit SIL 
gearbeitet hat und als Professor in verschiedenen Universitäten tätig war. Dieses 
Buch, das er zusammen mit Julie Green geschrieben hat, ist sein viertes Werk, dass 
sich mit Mission und interkultureller (Zusammen-) Arbeit auseinandersetzt. Der 
Untertitel gib die Hauptzielrichtung des Buches wieder: Christus-zentrierte Lösungen 
für das Leiten von multinationalen Teams. Wenn Menschen aus unterschiedlichen 
kulturellen Kontexten in einem Team zusammenarbeiten, kommt es wegen dieser 
kulturellen Divergenz im Arbeitsalltag fast zwangsläufig zu „wicked problems“, die 
trotz des gemeinsamen Zieles die Zusammenarbeit massiv gefährden. „Wicked 
problems“ sind Konflikte, die sich nicht durch fertige Leitungsmethoden für alle 
zufriedenstellend lösen lassen, weil sowohl das Problem als auch ihre Lösung zu 
komplex sind, um einfach durchschaut und bestimmt werden können (4). Denn jeder 
einfache Lösungsversuch aus einer bestimmten kulturellen Perspektive wird in einer 
anderen Kultur als falsch oder verletzend empfunden. Die Antwort der Autoren ist, 
dass es einen christuszentrierten Leitungsansatz braucht und die Bereitschaft, sich mit 
„clumsy solutions“, also pragmatischen „ungehobelten“ Lösungen, zufriedenzugeben. 
Das sind Lösungen, die alle Parteien in ihrer kulturellen Diversität wahr- und mit-
nehmen („Mission with“) und nicht aus einer Position der Stärke, sondern der 
Schwäche herbeigeführt werden („Mission from a position of weakness”). 

Das Buch ist in vier Teile gegliedert: (1) die biblische Grundlage für „In-Christus-
Antworten“ (11-32), (2) verschiedene „in der Welt“-Täuschungen und Unstimmig-
keiten, die die Zusammenarbeit in multinationalen Teams gefährden (33-102), (3) vier 
Fallstudien, beschrieben von vier weiteren Autoren, bei denen „Mission with“ in ganz 
unterschiedlichen Kontexten praktiziert wird (103-158) sowie (4) einem zusammen-
fassenden Ausblick auf die Missionspraxis (159-188). Das Buch schließt mit einem 
Literaturverzeichnis und eine Kurzdarstellung der beitragenden Autoren. 

Im ersten Teil beschreibt Lingenfelter die Konfrontation zwischen Judenchristen und 
Heidenchristen im Galaterbrief als ein biblisches Fallbeispiel für ein „wicked 
problem“. Die „In-Christus-Antwort“ des Paulus stellt kontextgebundenen Systeme 
von Regeln und Statusverständnis in Frage, indem er auf den grundlegend neuen 
Status „ihr Einssein in Christus“ (Gal 3,28) hinweist. Zudem beschreibt Lingenfelter 
Körper, Haushalt/Familie und Tempel als biblische Metaphern, die die Einheit und 
den „In-Christus-sein“-Charakter eines Teams widerspiegeln. Schließlich führt er den 
im weiteren Text immer wieder bestimmenden Dreiklang „Werk im Glauben – Arbeit 
in der Liebe – Geduld in der Hoffnung“ (1Thess 1,3) ein, der für ihn zentral ist, um 
angesichts von „wicked problems“ als divergentes Team in Christus zusammen-
arbeiten zu können.  

Im zweiten Teil werden sechs Herausforderungen in der Teamarbeit beschrieben, die 
zu „wicked problems“ führen, die aus einem „weltlichen“ Denken im Gegensatz zu 
einem „In-Christus“-Denken herrühren. Drei davon sind organisatorischer Art, die 
restlichen drei zwischenmenschlicher Art. (a) Die kulturell bestimmte Frage nach 
Macht und Autorität führt zu „wicked problems“, die nicht mit bestimmten Manage-
mentmethoden gelöst werden können, weil dadurch sofort neue Probleme und Miss-



evangelische missiologie39[2023]3  191 

verständnisse entstehen. (b) Ein Leiter muss der Versuchung widerstehen, einfache 
und elegante Lösungen für interkulturelle Konflikte aus einer Position der Stärke zu 
suchen. Stattdessen muss er bereit sein, zuzuhören und in Demut unfertige („clumsy“) 
Lösungen zu akzeptieren. (c) Im Gegensatz zum wirtschaftlichen Verständnis von 
missionarischer Arbeit als Investition mit messbaren Renditen muss sie mit der 
Metapher der „Ernte“ verstanden werden, die eben nicht kontrollierbar ist. Der Fokus 
liegt vielmehr auf der Investition in Mitarbeiter („Erntearbeiter“). (d) Eine weitere 
Herausforderung ist die Zusammenarbeit als Einheit trotz (kultureller) Unstimmig-
keiten. (e) Grundlage für viele Konflikte ist die Spannungen zwischen persönlicher 
Identität und der Rolle im Team. Statt den eigenen Wert an Titeln oder Funktionen 
festzumachen, kann ein „In-Christus“-Leiter als „Hirte“ und „Diener“ wie Jesus 
sanftmütig, freundlich und demütig (Mt 11,29) leiten. (f) Gerade die Zusammenarbeit 
zwischen (ehemaligen) „Geber- und „Empfängernationen“ führen zu „wicked 
problems“. Hier ist die Herausforderung, Überzeugungen und Rechte mit der Liebe 
zum anderen in Einklang zu bringen und durch „In-Christus-Verhalten“ für Annahme, 
Vertrauen und Empowerment zu arbeiten. 

Bereits in diesem Teil wird zur Illustration und Begründung immer wieder auf 
Fallgeschichten vorgegriffen, die dann im dritten Teil ausführlicher dargestellt 
werden. Die Autoren schreiben von ihrer Erfahrung mit der Leitung von multi-
nationale Teams in Ghana, Zentralasien, Papua-Neuguinea und in Zentralafrika. In 
den vier Fallgeschichten wird dargestellt, wie „Mission with“ auf dem Hintergrund 
von „wicked“ Teamproblemen ausgelebt wird und dabei die Leitungsmetaphern 
Verwalter, Hirte und Diener in den Missionsalltag übersetzt werden. Dabei werden 
Probleme angesprochen wie z.B. Menschen aus jedem kulturellen Hintergrund im 
Team eine Stimme zu geben, divergente Vorstellungen von Teamarbeit zu begegnen 
oder Machtgefälle zwischen den einheimischen Mitarbeitern und dem „geben-
den“ Missionsteam zu überbrücken. 

Im vierten Teil will Lingenfelter die Ergebnisse der Fallgeschichten nun für die 
Leiterschaft-Praxis fruchtbar machen. Dafür zeigt er auf, wie für ein Team als 
Glaubensgemeinschaft („household of faith“) die unterschiedlichen kulturellen 
Leitungsformen (Leiten durch Autorität, durch Einflussnahme, durch Konsens und 
kooperative Leitung) durch biblische Leitungsmetaphern Apostel, Hirte, Diener und 
Verwalter neu definiert werden können. 

Das Buch zeigt durch die praxisbezogenen Fallbeispiele anschaulich, wie Teamarbeit 
und -leitung zwar immer kulturell bestimmt sind, aber durch eine „In-Christus“-
Kultur auf das Eigentliche der missionarischen Arbeit fokussiert werden können 
Dabei durchziehen zentrale Motive wie „in Christus“, „mission with“ oder „Werk im 
Glauben – Arbeit in der Liebe – Geduld in der Hoffnung“ als roter Faden das Buch. 
Dies verhilft ihm trotz unterschiedlicher Themen und Autoren zu einem einheitlichen 
Bild, wirft aber auch die Frage auf, ob das Bild möglicherweise einseitig von diesen 
Motiven bestimmt wird. Die Autoren sind stark darin, Wege aufzuzeigen, in kulturell 
diversen Teams ohne (westliche) Dominanz zusammen zu arbeiten. Allerdings fällt 
auf, dass es dennoch aus einer stark westlichen Perspektive geschrieben ist; nur einer 
der sechs Autor kommt aus der Mehrheitswelt (Zentralafrika). Die Thematik dieses 
Werkes ist nicht nur für multikulturelle Teams relevant und wertvoll, sondern lässt 
sich sehr leicht herunterbrechen für jede Art von Teamarbeit im christlichen Dienst 



192   evangelische missiologie 39[2023]3 

(z.B. Ältestenkreis), die schließlich immer aus unterschiedlichen Menschen mit 
unterschiedlichen Meinungen, Vorstellungen und Agenden besteht. 

Joachim Schuster, Bergneustadt 

Jacques Berlinerblau, Secularism: The Basics, New York: Routledge, 2021. ISBN 
978-0-367-69158-5. Paperback, 210 Seiten, ca. 22,00 €.  

In jüngerer Zeit hat in theologischen Kreisen wohl kaum eine religionsphilosophische 
bzw. -soziologische Großerzählung so viel Einfluss entfaltet wie Charles Taylors Ein 
säkulares Zeitalter (engl. 2007, dt. 2009). Taylor unterscheidet drei Bedeutungen von 
Säkularität: Während „Säkularität 1“ das gesellschaftliche Verhältnis von Kirche und 
Staat ins Auge fasst, und „Säkularität 2“ den feststellbaren Niedergang des religiösen 
Glaubens bezeichnet, beschreibt „Säkularität 3“ die Tatsache, dass der Glaube an Gott 
heute nicht mehr selbstverständlich ist und lediglich eine unter vielen weltan-
schaulichen Optionen darstellt. Im Sinne dieser dritten Form der Säkularität fokussiert 
Taylor dann primär die Bedingungen unter denen in unserer (westlich-)säkularen Welt 
geglaubt bzw. nicht geglaubt wird – eine Perspektive, die sich gerade aus praktisch-
theologischer und missiologischer Perspektive als anregend und anschlussfähig 
erweist. 

Im Unterschied zu Taylors Ansatz ist das hier zu besprechende Werk Secularism: The 
Basics formal eher dem Bereich der „Säkularität 1“ zuzuordnen. Denn Jacques 
Berlinerblau, Professor für jüdische Zivilisation an der (katholischen) Georgetown 
Universität in Washington D.C., USA, hat eine äußerst dichte Einführung in die 
unübersichtliche Vielgestaltigkeit des globalen, politischen Säkularismus vorgelegt. 
Dabei geht er von folgender Arbeitsdefinition aus: „Political secularism refers to 
legally binding actions of the secular state that seek to regulate the relationship 
between itself and religious citizens, and between religious citizens themselves.” (5)  

In einem ersten Hauptteil (12-48) entfaltet der Verfasser die Wurzeln und Aus-
prägungen von zehn Kernprinzipien des politischen Säkularismus – Grundbezüge, 
von denen her unterschiedliche Spielarten des Säkularismus zu beurteilen seien: Das 
Prinzip der (1.) Gleichheit aller Bürger sieht Berlinerblau dabei in der alttestament-
lichen Imago Dei-Lehre des Schöpfungsberichts verankert, die (2.) Unterscheidung 
zwischen Kirche und Staat führt er auf das Neue Testament und die spätere 
Weiterentwicklung bei Augustinus, Marsilius von Padua und William von Ockham 
zurück (Kap. 2; 15-26). Andere Eckpfeiler des Säkularismus seien maßgeblich aus 
den Ideen Martin Luthers und des baptistischen Abweichlers Roger Williams heraus 
entstanden, namentlich das Prinzip des (3.) Vorrangs des Staates sowie die Konzepte 
der (4.) inneren Beschränkung staatlicher Autoritäten und des (5.) Schutzes der 
Gewissensfreiheit, die allerdings wiederum (6.) der öffentlichen Ordnung nicht 
zuwiderlaufen dürfe (Kap. 3; 27-38): „Ironic, is it not, that political secularism, which 
many today esteem to be anti-religious, was so shaped by men who many in their day 
considered to be religious fanatics?“ (29) 

Vier weitere Grundbestandteile des Säkularismus gingen schließlich auf den vom 
30jährigen Krieg geprägten Aufklärungsphilosophen John Locke zurück. Er habe als 
Vordenker dessen zu gelten, dass eine wahrhaft säkulare Gesellschaft, (7.) tolerant 
sein müsse, (8.) auf die Unterscheidung zwischen persönlichem Glauben und 
Verhalten als Teil der Zivilgesellschaft zu achten habe („belief/acts distinction“; mit 



evangelische missiologie39[2023]3  193 

anderen Worten, ich habe als Bürger zwar das Recht zu glauben, was ich will, aber 
nicht das Recht jederzeit danach zu handeln), sowie (9.) der Neutralität des Staates 
und (10.) der Vernunft (und keinen religiösen Lehren) verpflichtet sei (Kap. 4; 39-48). 

In einem zweiten Hauptteil (49-126) unterschiedet der Verfasser nun vier säkulare 
Systeme („frameworks“). Der Separationismus (Kap. 5; 51-63) agiere auf der Grund-
lage einer strikten Trennung („a wall“) zwischen Staat und Kirche und stütze sich 
dabei stark auf das Neutralitätsprinzip. Eine derart konsequente Neutralität und 
Trennung hält Berlinerblau allerdings in der Realität für nicht erreichbar. Dies 
spiegele sich nicht zuletzt in der Instabilität des entsprechenden separationistischen 
Säkularismus in den USA wider („wobbly American Secularism“). Als einfluss-
reichstes säkularistisches System habe der französische Laizismus zu gelten, der die 
Betonung stark auf den Vorrang des Staates und auf die zu bewahrende zivil-
gesellschaftliche Ordnung lege. Dies werde allerdings durch die Prinzipien der Tole-
ranz, der Neutralität, der Gewissensfreiheit und der inneren Beschränkung staatlicher 
Autorität ausbalanciert und ermögliche so durchaus religiöse Freiheit (Kap. 6, 54-74). 
Davon zu unterscheiden sei ein säkularer Akkomodationismus, wie er sich beispiels-
weise im post-kolonialen Indien entwickelt habe (Kap. 7; 76-87). Hier sehe man 
religiösen Glauben und religiöse Aktivitäten als ein soziales Gut an, das auch von 
einer säkularen Regierung unterstützt werden müsse. Allerdings trete man dabei ange-
sichts vorhandener nicht-religiöser Bürger in Spannung mit dem Neutralitäts- und 
Gleichheitsprinzip. Schließlich diskutiert der Verfassser einen atheistischen Säkularis-
mus sowjetischer Provenienz (Kap. 9, 99-111). Zwar sei festzuhalten, dass Atheismus 
und Säkularismus keinesfalls gleichgesetzt werden dürfen (Kap. 8; 88-98). Dennoch 
beinhalte der „sowjetische“ Säkularismus eine deutlich anti-klerikale Orientierung, 
wobei das Vernunftprinzip (im Sinne eines wissenschaftlichen Atheismus) und eine 
damit einhergehende „Freiheit von der Religion“ quasi alle anderen säkularen Prin-
zipien neutralisiere. Insofern würde Berlinerblau diesen atheistischen Säkularismus 
lediglich in einem minimalistischen Sinn als politischen Säkularismus gelten lassen. 

Im dritten Hauptteil (121-188) macht Berlinerblau deutlich, dass es neben einem Anti-
Säkularismus der politischen Rechten (Kap. 11; 129-139) auch einen Anti-
Säkularismus der politischen Linken (Kap. 12; 140-152) gibt. Letzterer kritisiere 
säkularistische Prinzipien auf der Basis post-moderner, post-Foucaultscher und post-
kolonialer Denkschulen (daher das Akronym POMOFOCO). Demgegenüber beruhe 
der politisch rechte „conservative religious anti-secularism“ (CRAS; zu dem der Ver-
fasser auch gewisse Teile der evangelikalen Bewegung zählt) auf der falschen Über-
zeugung, wonach der Säkularismus zwingend das Gegenteil von Religion sei. Diese 
Fehldeutung sei auch darauf zurückzuführen, dass gewisse Lifestyle-Säkularismen 
(Kap. 13; 153-165; man denke an die vier apokalyptischen Reiter des Neuen Atheis-
mus und andere Arten des säkularen Humanismus), den Säkularismus als wesenhaft 
atheistisch zu „framen“ versucht hätten. Dem hält der Verfasser entgegen, dass der 
politische Säkularismus kein Glaube und keine Identität sei, sondern „an approach to 
governance, I stress, that people with a religious identity may support.“ (135) 
Bedenkenswert ist dabei auch der Hinweis, „that when any given religious group is 
small and outnumbered within a society it tends to favor political secularism. 
Religious minority status might be one of the most likely predictors of a self-ascribed 
secular identity” (163). 



194   evangelische missiologie 39[2023]3 

Berlinerblau hätte sein prägnantes und informatives Buch auch als „Handbuch der 
Spielarten des Säkularismus“ betiteln können (wie ein Rezensent an anderer Stelle 
zurecht bemerkt). Insofern führt er kompetent in die Komplexitäten, Verästelungen, 
aber auch Herausforderungen und Aporien des politischen Säkularismus ein. Durch 
die globalen, bisweilen länderspezifischen Perspektiven (vgl. bspw. die differen-
zierten Beschreibungen des Säkularismus in der Türkei, in Äthiopien und in China; 
Kap. 10; 112-126) kann das für im Ausland arbeitende Christen und Missionare eine 
große Hilfe zum Verständnis ihrer jeweiligen Kontexte sein. Darüber hinaus bietet der 
Verfasser all denen das kategoriale Rüstzeug, die im Sinne einer Öffentlichen 
Theologie christlich-kirchliche Standpunkte im säkularen Raum durchdacht und 
ausgewogen zu vertreten haben. Für all diejenigen allerdings, die nach konkreteren 
Anknüpfungspunkten und Inspirationen für das missionarische Zeugnis in säkularen 
Gesellschaften suchen, wird sich die Auseinandersetzung mit Charles Taylor als 
fruchtbarer erweisen.  

Formal sei erwähnt, dass jedes Kapitel mit „Vorschlägen zur vertiefenden Lek-
türe“ endet und dem Band ein hilfreiches Glossar der wichtigsten Fachbegriffe 
beigegeben ist. Die offensichtlich aus Vorlesungspowerpoints übernommenen Ab-
bildungen sind vielfach unscharf und aufgrund der zu geringen Schriftgröße 
stellenweise völlig unbrauchbar. 

Prof. Dr. Philipp Bartholomä, Freie Theologische Hochschule Gießen 

Elliot Clark, Mission Affirmed: Recovering the Missionary Motivation of Paul, 
Wheaton: Crossway, 2022. ISBN 978-1-4335-7380-4. Paperback, 256 Seiten, ca. 
20,00 €. 

Elliot Clark hat in Zentralasien kulturübergreifend als Gemeindegründer gearbeitet. 
Seine Missionserfahrungen fließen schließlich in sein Verständnis von Paulus ein. Der 
Titel Mission Affirmed („Mission bestätigt“) wurde hier bewusst im Gegensatz zum 
populären Ausdruck Mission Accomplished („Mission ausgeführt“) gewählt. In 
diesem Sinne wendet er sich gegen einige zu optimistische Töne in der modernen 
Mission. Clark zeigt auf, dass Paulus‘ Verständnis von Mission nicht die Geschichte 
eines leichten und reibungslosen Sieges war und ist. Mission ist mit Heraus-
forderungen verbunden, damals für Paulus und allgemein bis heute. Der Autor 
beleuchtet acht Aspekte im Leben des Apostels, die für ein solides zeitgenössisches 
Missionsverständnis relevant seien. In Kapitel 1 argumentiert er, dass Paulus die Ehre 
allein bei Gott suchte (41-44). Zugleich scheute er sich nicht, eine Belohnung für 
seinen Einsatz in der Ausbreitung des Evangeliums zu erwarten. So betrachtete er z.B. 
die Gemeinde in Thessalonich als sein Ruhmeskranz (52). 

In Kapitel 2 (‚Suffering with Christ‘) skizziert Clark Paulus‘ Bereitschaft, für Christus 
zu leiden, und warnt heutige Missionare davor, „unsere Bequemlichkeit und unsere 
Ängste“ so zu importieren, dass neue Gläubige nicht bereit sind, für den Namen 
Christi Schwierigkeiten zu ertragen (78). Kapitel 3 erörtert, wie wichtig die 
Zusammenarbeit mit Gemeinden vor Ort ist und dass das Ziel der Mission nicht bloß 
darin besteht, Menschen zum ersten Mal das Evangelium zu bringen, sondern darin, 
„mit ihnen zusammenzuarbeiten, damit ihr Glaube wächst“, was letztlich Gott ehrt 
(107). Die restlichen Kapitel behandeln ebenfalls Themen, die mit Paulus zusammen-
hängen (‘Seeing the Invisible’, ‘Speaking the Truth Sincerely’, ‘Setting Boundaries’, 



evangelische missiologie39[2023]3  195 

‘Sacrificing Like the Savior’ und ‘Serving Christ and Stewarding the Gospel’). Alle 
beleuchten Begebenheiten aus Paulus‘ Leben und beziehen diese auf heutige 
Situationen und Herausforderungen in der christlichen Mission. Das Buch endet mit 
einem Fragekatalog im Anhang, den sendende Gemeinden ihren Missionskandidaten 
stellen können (231-235). 

Eine Stärke des Buches ist der leserfreundliche Stil und der geschickte Wechsel 
zwischen Paulus‘ Kontext und heutigen Situationen. Dadurch fesselt es und hält 
aktuellen Missionspraktiken gewissermaßen einen Spiegel vor. Der Autor wirft 
grundlegende Fragen für heutige Missionare auf und versucht, die Missionspraxis in 
der Heiligen Schrift zu verankern. Da er sich mit sehr großen Fragen beschäftigt, hilft 
ihm das Beispiel des Paulus, sich kritisch mit neuzeitlichen Paradigmen des 
Gemeindewachstums auseinanderzusetzen. Als Reaktion auf Stimmen, die den 
westlichen Einfluss auf die Kirche in der übrigen Welt begrenzen wollen, 
argumentiert Clark, dass Missionare nicht auf einen begrenzten Einfluss abzielen 
sollten, sondern darauf, andere auf die richtige Art zu beeinflussen (121). 

Auf ähnliche Weise überträgt Clark Paulus‘ Haltung gegenüber den Korinthern und 
Galatern, um Gemeindewachstumsmodelle zu kritisieren, die Einfachheit und schnel-
le Reproduktion betonen. Er beklagt hier den Vorrang von Ergebnissen gegenüber 
dem rechten Denken und Glauben, wie es Paulus in seinen Gemeindegründungen 
priorisierte (126). Gleichermaßen kritisiert er Insider-Movements, also Bewegungen, 
die neue Gläubige ermutigen, ihre Identität innerhalb einer sozioreligiösen 
Gemeinschaft zu bewahren. Laut Autor unterscheidet sich das deutlich vom Ansatz 
des Apostels in 1 Korinther 8-10. Nicht jeder mag in allem mit Clarks Parallelen 
zwischen Paulus‘ Zeit und der heutigen Missionssituation einverstanden sein. 

Als eine Schwäche von Clarks Buch kann genannt werden, dass er die Korrelation 
zwischen aktuellen Missionsmodellen und denen des Paulus eher voraussetzt als sie 
nachvollziehbar zu begründen. Mit anderen Worten, Clark versucht, sowohl die 
missionarische Motivation des Paulus herauszuarbeiten als auch sein Missions-
verständnis mit einer Vielzahl zeitgenössischer, evangelikaler, missiologischer 
Fragestellungen ins Gespräch zu bringen. Das ist eine recht anspruchsvolle Aufgabe 
für ein Buch von 250 Seiten, und das Ergebnis kann sich insgesamt sehen lassen. Er 
zeigt deutlich, dass der Missionsbefehl noch nicht erfüllt ist, und die Kirche sich 
diesem Auftrag weiterhin verpflichtet fühlen sollte. 

Wer sollte dieses Buch lesen? Ich würde sagen, es ist ein Muss für jeden Missionar 
oder Missionskandidaten, auch für Pastoren und Gemeindeälteste, die Missionare 
ausgesandt haben. Es ist sehr gut lesbar und bietet am Ende einen nützlichen Anhang. 
Paulusforscher werden dieses Buch wahrscheinlich weniger zur Hand nehmen, 
obwohl sie davon profitieren könnten. Es ist kein Buch mit einer detaillierten 
Exegese. Allerdings zeichnet es die Motivation des Paulus nach und vermittelt ein 
plausibles Bild einiger Dynamiken, mit denen Paulus konfrontiert gewesen sein muss, 
als er Gemeinden gründete und weiter mit ihnen in Kontakt blieb. Als Dozent für 
biblische Studien an einer Missionsbibelschule würde ich das Buch nicht als 
Pflichtlektüre für einen Kurs über Paulus einplanen. Dennoch habe ich es Studenten 
empfohlen, und alle, die es gelesen haben, empfanden es als bereichernd. 

Willem Boer, Cornerstone Bible School for Mission Training, Niederlande
  



196   evangelische missiologie 39[2023]3 

missiotop-Jahrerstagung, 26.-27. Januar 2024 
Karimu-Tagungszentrum in 57299 Burbach 

2024 wird die Jahrestagung von missiotop (Evangelisches Forum für Mission, Kultur 
und Religion) schon Ende Januar stattfinden. Wir planen endlich wieder eine 
zweitägige Jahrestagung, die neben thematischen Einheiten auch Raum für 
Begegnungen und einen gottesdienstlichen Rahmen gibt.  
Unter dem Arbeitsthema Alles was Recht ist wird es rund um Fragen von Mission 
und Recht gehen – ein Thema mit einer breiten missiologischen Relevanz, an dem 
kaum einer vorbeikommt.  
 Manchen Situationen erfordern, dass wir uns bei evangelistischen und sozialen 

Aktivitäten in der Spannung von „klug wie die Schlangen, ohne Falsch wie die 
Tauben“ bewegen. Wann sind die roten Linien überschritten, sodass Schläue 
zur Falschheit oder Aufrichtigkeit zu leichtgläubiger Arglosigkeit wird? 

 Missionare in internationalen Kontexten arbeiten teils in mehreren verschie-
denen Rechtssystemen. Die Überlappung schafft nicht selten Rechtsunsicher-
heit, eine empfundene Rechtsfreiheit und auch Raum zur Willkür. In dieser 
Grauzone kommt es bisweilen zu Gewalt in verschiedenen Formen, z. B. gegen 
Kinder, bestimmte Bevölkerungsgruppen und je nach Land auch gegen 
Missionare. Was ist unsere Reaktion – und warum?  

 Was ist unsere Verantwortung und Rolle, wenn es darum geht, Rechtshilfe für 
Unterdrückte zu ermöglichen? 

 Das Gebot, Gott mehr zu gehorchen als den Menschen (Apg. 5,29), wird 
manchmal zum vermeintlichen Recht verkehrt, weltlichen Obrigkeiten 
prinzipiell nicht gehorchen zu müssen. Wo gefährden wir durch unnötige 
Provokation die Arbeit oder sogar das Leben lokaler Christen? 

 Weitere Stichworte sind: Recht und Verzicht auf Recht; Bibelschmuggler: 
Helden oder Kriminelle? Wie „geschlossen“ sind „geschlossene“ Länder? 
Mission und Menschenrechte; die rechtlichen Bedingungen für Mission und 
Evangelisation in Europa etc.  

Wir sind dabei, Referenten zu gewinnen und Themen zu konkretisieren.  
 
Wir freuen uns auf eine spannende Tagung mit engagierten Gesprächen. Weitere 
Informationen folgen in der nächsten Ausgabe sowie auf der Internetseite 
https://missiotop.org oder können direkt bei mir angefragt werden.   
Herzlich Willkommen im Namen des Vorbereitungsteams!  

Martin Heißwolf 

1. Vorsitzender missiotop  

m.heisswolf@bsk-mail.de 


