39. Jahrgang
3/2023
ISSN 2367-0150

evangelische
missiologie

Mission in der NS-Zeit

Missionspublikationen in der NS-Zeit

Missionsgesellschaften wahrend der Zeit des
Nationalsozialismus

Die Liebenzeller Mission
Forschungen zur Bethel-Mission
Die Leitung der Basler Mission

Neuendettelsauer Mission

Vv

FUR KOMPETENZ IN MISSION




Inhaltsverzeichnis

Aus meiner Sicht: Die Vergangenheit holt uns ein
22Ty 0T =] 2= oo | PPN 135

Missionspublikationen in der NS-Zeit
Eine Quellenstudie zu vier ausgewahlten Missionszeitschriften der
Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen

[P TS 7o) 1o ORI 136
Die Liebenzeller Mission und der Nationalsozialismus
BerNd Brandl ......ooooooeeeeeeeeee e 146

Sackgassen, Umwege und Uberholspuren
Forschungen zur Bethel-Mission zur Zeit des Nationalsozialismus
Helen-Kathrin Treutler...... ... 151

Der Themenkomplex ,Missionsgesellschaften wahrend der Zeit des
Nationalsozialismus®
Einige kritische Bemerkungen

Ulrich van der Heyden .............o oot 163
Die Leitung der Basler Mission in der Zeit des Nationalsozialismus

JUPGEN QUACK .....eveiiicie ettt ettt s sae e ebe e st baesaeesreas 168
Neuendettelsauer Mission und der Nationalsozialismus

Hermann VOrANder............c..ooiieiiiiieeeccee ettt 172
REZENSIONEN ....coeiiii e 186
Einladung zur Jahrestagung missiotop 2024 ...............ccceevvveeennn. 196
Impressum

Herausgeber im Auftrag von: Evangelisches Forum fiir Mission, Kultur und Religion (missiotop): Prof.
Dr. Dr. Thomas Schirrmacher, Friedrichstra3e 38, 53111 Bonn (viSdP). Schriftleitung: Dr. Meiken Buch-
holz, em-schriftleitung@missiotop.org. Manuskripte zur Verdffentlichung bitte bei der Schriftleitung ein-
reichen. Geschiiftsstelle fiir Bestellungen und Adresséinderungen: missiotop c/o Ebinger, Bierbachstr. 17,
74889 Sinsheim, Tel.: 07265-917731, Fax: 07265-275761, Email: info@missiotop.org. Druck: Gemeinde-
brief Druckerei; www.GemeindebriefDruckerei.de. Rezensionsexemplare bitte an Daniel Vullriede, em-
Rezensionen@missiotop.org. Weitere Redaktionsmitglieder: Dr. Hanna-Maria Schmalenbach (Lektorat),
Dr. Eberhard Werner, Prof. Dr. Bernd Brandl, (edition missiotop), Friedemann Knddler (Layout). Beitrage
fiir em werden mit Belegexemplaren honoriert. Bezugspreis: Jahrlich (4 Ausgaben) in Print € 25,— (inkl.
Porto in Deutschland; zzgl. Porto von 10€ in alle Linder auerhalb Deutschlands); nur digital 15 €. Der
Bezugspreis des Heftes ist fiir Mitglieder im Mitgliedsbeitrag des Evangelischen Forum flir Mission, Kultur
und Religion (missiotop) (als e. V. registriert beim Amtsgericht Stuttgart unter Nr. VR 201181) enthalten.
Mitglieder aufBerhalb Deutschlands bezahlen lediglich die Portokosten in Hohe von 10€ fiir die
Printausgabe. Bankverbindung: Konto-Inhaber: missiotop e.V., Konto bei der EKK, IBAN: DE 24 5206
0410 0000 416673, BIC-Code GENODEFIEKI. Mit Namen gezeichnete Beitrige stimmen nicht
unbedingt mit der Meinung der Schriftleitung iiberein.

134 evangelische missiologie 39[2023]3



Aus meiner Sicht: Die Vergangenheit holt uns ein

Der forschende Blick zuriick in die Vergangenheit ist nicht immer leicht und oftmals
iiberaus schmerzlich. Das wird in dieser em-Ausgabe sichtbar, wo es um das
Verhalten von Missionen in der Epoche des Nationalsozialismus geht. Es tut weh,
wenn man erkennen muss, wie gestandene Viter und Miitter des Glaubens und der
Mission, auf die wir aufschauen, vor der Herausforderung des Nationalsozialismus
und des Antisemitismus versagten. Dies offen auszusprechen und Schuld beim Namen
zu nennen, ist das Anliegen dieser Ausgabe von em. Nun kann ich gut verstehen,
wenn viele Zeitgenossen des Gedenkens miide sind, die Vergangenheit ruhen lassen
wollen und nur in die Zukunft blicken mdchten. Wer aber nicht weill, wo er
herkommt, kann die Gegenwart nicht begreifen und die Zukunft nicht gestalten. Es
hilft ja nicht, geschehenes Unrecht schamvoll zu verschweigen und die Schatten der
Vergangenheit zu verdrangen. Sie holen uns immer wieder ein — nur das Aussprechen
und Bekennen von Schuld und Versagen stiftet neues Vertrauen, macht glaubwiirdig
und frei fiir die Gestaltung der Zukuntt.

Die Vergangenheit von NS-Terror, Judenvernichtung und Vernichtungskrieg im Osten
Europas will einfach nicht vergehen; der Ukrainekrieg zeigt uns dies sehr
eindriicklich. So unbegreiflich uns dieser Angriffskrieg Russlands auch erscheinen
mag, er ist ohne die Erlebnisse und Folgen des Zweiten Weltkrieges iiberhaupt nicht
denkbar. Es ist fast gespenstisch, wenn man plotzlich Namen von Orten hort, die
schon im Zweiten Weltkrieg Schauplatz von BlutvergieBen und grolen Schlachten
waren. Dieser Krieg reilit uns auch aus unserer so bequemen pazifistischen
Komfortzone heraus. Gerade die theologischen Begriindungen der Friedensbewegung
der achtziger Jahre werden uns angesichts der Verteidigung der Ukrainer gegen einen
unbarmherzigen Aggressor sehr fragwiirdig. Die Soldaten der Ukraine kdmpfen fiir
ihre Freiheit und die Selbstbestimmung ihres Volkes. Darin sollten wir sie unter-
stiitzen. Wieder erweist sich das Leben und Handeln des Theologen Dietrich
Bonhoeffer, der im zweiten Weltkrieg ganz bewusst auf die Seite des militdrischen
Widerstandes trat, auch fiir uns heute wegweisend. Er unterstiitzte die Widerstindler,
die mit Gewalt den Diktator Hitler téten wollten. Bonhoeffer war sich des ethischen
Konfliktes als Christ sehr bewusst, aber er wollte nicht tatenlos zusehen, sondern
verantwortlich handeln.

Was kann dies in unserer heutigen Lage bedeuten? Wie wird man unser Verhalten
einmal beurteilen, wenn Historiker sich in der Zukunft damit beschéftigen? Es ist
nicht leicht, aus den Fehlern der Vergangenheit lernen zu wollen. Ich personlich
denke, dass wir nur dann etwas gelernt haben, wenn wir uns heute entschieden gegen
die militdrische Aggression Russlands zur Wehr setzen. Wer neutral bleiben will folgt
einer Illusion; wir werden so oder so zur Partei, gerade wenn wir scheinbar nichts tun.
Wir sollten in der heutigen Lage alles aufbieten, was dazu beitrigt, den Aggressor in
der Ukraine zu stoppen. Ich mochte fiir einen Frieden eintreten, der fiir die Ukraine
gerecht und angemessen erscheint. Es darf nicht sein, dass sich in Europa wieder das
Gesetz des Stérkeren durchsetzt.

Prof. Dr. Bernd Brandl, Vorstandsmitglied missiotop

evangelische missiologie39[2023]3 135



Missionspublikationen in der NS-Zeit

Eine Quellenstudie zu vier ausgewdhlten Missionszeit-
schriften der Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen

Elmar Spohn

Auf einer Tagung in Berlin hatte der Verfasser Gber die sechzehn Glaubens- und
Gemeinschaftsmissionen, die in der NS-Zeit existierten, referiert. Nach Irritationen
Uber die zusammenfassende Bewertung reduzierte er seine Auswahl auf jene
Missionen, die sich vergleichsweise haufig zum Themenkomplex Nationalsozialismus
aulerten. Ausgehend von den Missionszeitschriften der Evangelischen Karmelmission,
der Christoffel Blindenmission, des Missionsbundes Licht im Osten und der Neu-
kirchener Mission nimmt dieser Artikel AuRerungen zum Nationalsozialismus dieser
Missionsgesellschaften in den Blick.

Elmar Spohn (DTh Unisa) ist Dozent fiir Missionstheologie und Missions-
geschichte an der Columbia International University Korntal. Er promovierte
2014 Uber die Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen in der NS-Zeit.

1. Einleitung

In der Zeit des Nationalsozialismus existierten im deutschsprachigen Raum ca. 43
protestantische ~ Missionsgesellschaften. Einige dieser Missionsgesellschaften
unterschieden sich vom Mainstream-Protestantismus durch ihr Frommigkeitsprofil.
Sie wurden als ,,Glaubensmissionen” bzw. wegen ihrer Nihe zur Gemeinschafts-
bewegung als ,,Gemeinschaftsmissionen”, manchmal auch als ,neue Missions-
unternehmungen® oder ,,Sondermissionen® bezeichnet. Diese Missionsgesellschaften
stehen in Kontinuitdt zu den heutigen evangelikalen Missionen. Allerdings kam es
erst 1974 zur Griindung des Dachverbandes Arbeitsgemeinschaft evangelikaler
Missionen (AEM). Wéhrend der NS-Zeit waren sie von den etablierten protes-
tantischen Missionsgesellschaften organisatorisch kaum zu unterscheiden. Sie
gehorten meist zum Dachverband des Deutschen Evangelischen Missions-Tags und
somit zum Hauptstrom der evangelischen Missionsbewegung.

1997 stieB ich auf die Bestandsaufnahme ,,Die deutschen evangelischen Missionen in
der Zeit des Nationalsozialismus* von Thomas WeiB.!' Seitdem fesselt mich dieses
Thema. Insbesondere interessierte mich die Frage, ob man in Kreisen der Glaubens-
und Gemeinschaftsmissionen in der NS-Zeit unpolitisch war — wie oft behauptet —
und wie man sich dort zum Antisemitismus verhielt. In den folgenden Ausfithrungen

! Thomas WeiB, Die deutschen evangelischen Missionen in der Zeit des Nationalsozialismus. Eine

Bestandsaufhahme, VF 42 (1997), 1-18.

136 evangelische missiologie 39[2023]3



mochte ich diese Fragen beantworten, indem ich die bereits 2014 publizierten
Forschungsergebnisse meiner Dissertation 2 neu zu bewerten versuche. Diese
Neubewertung hat den Hintergrund, dass man von Seiten der Glaubens- und
Gemeinschaftsmissionen auf meine Forschungen kaum reagierte und die eigene
schuldvolle Vergangenheit weitgehend tiberging.® In den folgenden Ausfiihrungen
mochte ich anhand vier ausgewdhlter Missionszeitschriften der Glaubens- und
Gemeinschaftsmissionen den Zeitraum von 1933 bis 1939 ins Blickfeld nehmen und
fragen, wie man dort zur Machtergreifung Hitlers, zum Antisemitismus und
Rassismus, zur vdlkischen Theologie und zum Kirchenkampf stand.* Dazu wihle ich
das damalige Printmedium der Evangelischen Karmelmission ,Paldstina®, die
Missionszeitschrift der Christoffel Blindenmission ,,Tor zum Osten, das Missions-
blatt des Missionsbundes Licht im Osten ,,Dein Reich komme!* und die Zeitschrift
,,Der Missions- und Heidenbote* der Neukirchener Mission aus.’ Die Auswahl erfolgt
vor dem Hintergrund hiufiger Beziige zum oben genannten Themenkomplex. In
anderen Missionszeitschriften der Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen war
vergleichsweise Weniges zu den damaligen gesellschaftlichen und politischen
Ereignissen zu finden. Im Hinblick auf die unséglichen Verbrechen der National-
sozialisten fillt es mir schwer, in abgeklirter Betrachtungsweise auf AuBerungen
zuriickzublicken, die das Hitler-Regime und die nationalsozialistische Ideologie
guthieBen. Da ich dem Frommigkeitsprofil dieser Missionsgesellschaften nahestehe,
machen mich solche AuBerungen existentiell betroffen. Deswegen kann meine
Bewertung der damaligen AuBerungen nicht entschuldigend oder historisierend
ausfallen. Gleichwohl gilt es den historischen Kontext zu beachten, ohne damit das
Unrecht der Vergangenheit zu bagatellisieren.

Elmar Spohn, Zwischen Anpassung, Affinitit und Resistenz. Die Glaubens- und Gemeinschafis-
missionen in der Zeit des Nationalsozialismus, Berlin 2016.

Eine Ausnahme ist die Liebenzeller Mission, die im Zuge meiner Forschung ihre Geschichte in der NS-
Zeit aufarbeitete und in einer Stellungnahme ihre Schuld bekannte. Siehe den Beitrag von Bernd Brandl
in diesem Heft.

Das Thema ,Krieg und Kriegspropaganda®“ kann hier nicht aufgenommen werden. Zu diesem
Themenbereich siehe Spohn, Zwischen Anpassung, 121-126.

Die christliche Zeitschriften-Presse in der NS-Zeit ist ein vernachldssigter Gegenstand der Forschung.
Bisher haben sich monographisch mit diesem Thema auseinandergesetzt: Gerhard E. Stoll, Die
evangelische Zeitschriftenpresse im Jahre 1933, Witten 1963, Gerhard Meier-Reutti, Politik der
Unpolitischen. Kirchliche Presse zwischen Theologie und Gemeinde, Bielefeld 1976 Nicholas Railton,
The German Evangelical Alliance and the Third Reich. An Analysis of the ,, Evangelische Allianzblatt",
Bern 1998, Jonas Licht, Zwischen Kreuz und Hakenkreuz. Missionswissenschaftliche Zeitschriften in
der Zeit des Nationalsozialismus, Hamburg 2017, Wolfgang Sommer, Freimund. Kirchlich-politisches
Wochenblatt fiir Stadt und Land. Eine regionale Zeitschrift in Franken zur Zeit der Weimarer Republik
und den Nationalsozialismus, in: Wolfgang Sommer, Nationalsozialismus und Luthertum. Akteure und
politische Herausforderung im Kontext der Evangelisch-Lutherischen Kirche Bayern. Gesammelte
Aufsdtze. Giitersloh 2019, 239-313 und Matthias Plaga-Verse, Neupietismus im Nationalsozialismus.
Eine Quellenstudie zu neupietistischen Printmedien am Beispiel von , Der Evangelist aus dem
Siegerland “, Bielefeld 2020.

evangelische missiologie39[2023]3 137



2. Die nationalsozialistische Machtergreifung Hitlers

Als Vorbemerkung muss an dieser Stelle einschrinkend gesagt werden, dass man
Haltungen zum Nationalsozialismus nicht an einzelnen Zitaten messen sollte. Die hier
zu Wort kommenden Protagonisten mdgen in einigen AuBerungen Positives zur
Machtergreifung Hitlers gesagt haben, sie sollten aber nicht auf diese AuBerungen
reduziert werden, da es moglicherweise von ihnen andere AuBerungen gibt oder sich
ihre politische Gesinnung im Laufe der Zeit und der politischen Entwicklungen
anderte. Schnellfertige politische Zuschreibungen, die sich auf Einzelzitate beziehen
sind leider gerade bei diesem Themenkomplex sehr verbreitet und verhindern eine
pauschalisierungsfreie Beurteilung.®

Die Weltwirtschaftskrise im Jahr 1929 verursachte bekannterweise schwere volks-
wirtschaftliche Not. Es kam zu Unternehmenszusammenbriichen, massiver Arbeitslo-
sigkeit und Deflation. Die sogenannten Goldenen Zwanziger Jahre waren an ihr Ende
gelangt. Als Folge dieser Krise kam es in Deutschland zu vielen Problemen und zu
einer zunehmenden politischen Radikalisierung, die letztlich den Aufstieg der NSDAP
begiinstigte. Im Verlauf der Weltwirtschaftskrise wuchs die Arbeitslosenquote enorm
an. Dies fiihrte zu grofen wirtschaftlichen, sozialen und politischen Unsicherheiten,
die auch vor den Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen nicht Halt machten. Als
existentielle Bedrohung empfand man den Spendenriickgang dieser Jahre. Neben dem
schweren ,,wirtschaftlichen Niedergang®, der sich spiirbar auf die Missionsarbeit
auswirkte, sah man vor allem in der deutschen Innenpolitik apokalyptische Wellen
hochschlagen. Deswegen iiberrascht es kaum, dass in dieser von wirtschaftlicher Not
und innenpolitischen Grabenkdmpfen instabilen Zeit Rufe nach einem ,starken
Mann“ immer lauter wurden. Im Missionsblatt der Christoffel Blindenmission wird
dazu Folgendes ausgefiihrt: ,Je groBer die Not wird, desto groBer wird auch die
Ratlosigkeit, wie uns zu helfen ist. Mit der wachsenden Ratlosigkeit wird aber der Ruf
nach einem Mann geboren, der iiber die Not Herr werden und unser Volk wieder zum
Aufstieg fiihren kann.“” So wundert es kaum, dass man 1933 Hitler als diesen starken
Mann wahrnahm, hatte er doch Deutschlands Wiederaufstieg aus der wirtschaftlichen
und politischen Not versprochen. In den hier untersuchten Missionszeitschriften nahm
man Hitlers Machtergreifung im Jahr 1933 als Schicksalsjahr wahr. So meinte
beispielsweise Wilhelm Nitsch in der Missionszeitschrift der Neukirchener Mission,
dass Gott das deutsche Volk ,,aus furchtbaren Tiefen und Gefahren herausgeholt und
es zur ,wunderbaren Hohe , hinaufgefiihrt™ habe. Mit der Machtergreifung Hitlers,
die er ,nationale Erhebung“ nennt, sei es zu einem ,wohlgeordneten Staats-
leben” gekommen. Endlich wiirden wieder Vaterland, Familienleben und Volksge-
meinschaft hochgehalten. Jedenfalls konne er nicht anders, als die politischen und
gesellschaftlichen Verinderungen der ,,letzten Monate* gutheiBen.® Auch Ernst Chris-

Auf diesen Sachverhalt habe ich schon 2008 hinsichtlich eines Beitrags von Werner Ustorf hingewiesen
und eine umfingliche historisch-biographische Forschung, die alle erreichbaren Quellen miteinschlieft,
angeregt. Dazu siche meine Rezension in: em 2/8 (2008), 70 und die kritischen Bemerkungen von
Ulrich van der Heyden in diesem Heft.

7 Tecklenburg, Der kommende Mann, in: Tor zum Osten 9 (1932), 17.

Zur Begriiung der ,nationalen Erhebung® in der Missionszeitschrift der Neukirchener Mission siehe
Elmar Spohn, Der Umgang mit der nationalsozialistischen Vergangenheit in der Autobiographie des

138 evangelische missiologie 39[2023]3



toffel, der fiir seine Missionsarbeit fir Blinde, Behinderte und Straflenkinder bekannt
war, begriiite dic ,nationale Erhebung®. In seiner Missionszeitschrift ,,Tor zum
Osten” meinte er, dass ,,Gott unserem Volke durch die Umwélzung im Staats-
leben* etwas Neues gegeben habe, etwas, was ,,unser Volk bis ins Tiefste ergriff.’
Die nationalsozialistische Machtiibernahme deutet Carl von Hippel von der Evangeli-
schen Karmelmission als religioses Ereignis. Um die evangelische Kirche zu erneu-
ern, sammle das ,,Volk der Reformation® seine religiosen Kréfte. Hitler sei dabei so
etwas wie ein moderner , Nebukadnezar“ bzw. ,,Cyrus“ ,fiir unser Land“.'” Er ver-
gleicht Hitlers Sendung mit der des Perserkonigs Kyros und greift damit den bibli-
schen Gedanken auf, dass Gott sich weltlicher Herrscher bediene, um seinen Willen
durchzusetzen. Folglich wird Hitler ein Werkzeug in Gottes Hand.!! Weiter fiihrt von
Hippel aus, dass Gott Deutschland mit ,,eiserner Arbeitskraft, Lebenswillen®, ,,Gentig-
samkeit und Gottesfurcht* gesegnet habe. Demzufolge kdnne er die internationale
,»Qrauelpropaganda gegen unser wehrloses Volk™ nur als satanischer Angriff deuten.
Wisse man im Ausland nicht, — so von Hippel — dass Hitler gegen den russischen Bol-
schewismus ein deutsches ,,Bollwerk errichte?'? Damit wird der Hauptgrund fiir die
positiven AuBerungen zur Machtergreifung Hitlers genannt, nimlich die Angst vor
einer bolschewistischen Revolution auf deutschem Boden. Erschrocken hatte man in
den Missionszeitschriften auf die kommunistischen Umwalzungen in Russland und
China geblickt und die ,,Gottlosenbewegung“ der ,religiosen Front in Russ-
land*“ beklagt. Doch nun sei Hitler gekommen und habe kurzerhand den ,,Kommunis-
mus mit all seinen fiirchterlichen Plidnen zerschlagen“ und ,eine neue Volks-
gemeinschaft begriindet®.!* In Deutschland hingegen — so die Missionszeitschrift
,Dein Reich komme* — gébe es eine von Gott gegebene Regierung, die mit ,,ihrem
Programm auf dem Boden“ des ,,positiven Christentums® stiinde. Man habe ,,in
unserem Vaterland* weitreichende Freiheiten, Gottes Wort unter die Heiden zu tragen,
,.es aber auch in der Heimat verkiindigen* zu diirfen.'* AuBerungen wie diese zeigen,
dass man die nationalsozialistische Machtergreifung als ,,nationale Erhebung™ gegen
den als bedrohlich empfundenen Bolschewismus verstand. Dabei nahm man den
Bolschewismus als antichristliche Pseudoreligion wahr, die das Christentum, den
christlichen Glauben und besonders die christliche Mission angreifen und vernichten
wolle. Man verglich die eigene Religionsfreiheit mit der in anderen totalitdren Staaten
und kam zu dem Ergebnis, dass man im nationalsozialistischen Deutschland
vergleichsweise viele Vorrechte und Freiheiten genief3e.

Missionsdirektors Wilhelm Nitsch, in: Interkulturelle Theologie versus Missiologie. Beitrige zu
Geschichte — Mission — Theologie. Festschrift fiir Bernd Brandl zum 65. Geburtstag, hrsg., von Klaus W.
Miiller & Elmar Spohn, Niirnberg 2019, 149-159.

°  Emnst J. Christoffel, Meine lieben Jugendbiindler, in: Tor zum Osten 8/9 (1935), 2-3 hier: 2.
10" Carl von Hippel, Zeitstunde, in: Paldstina 1/2 (1934), 2-3, hier: 2.

Solche Politikdiskurse, die Politiker oder Machthaber mit der Figur des Kyros vergleichen sind damals

wie heute bedenklich. Vgl. dazu die gegenwirtige Diskussion: Daniel Block, Is Trump our Cyrus? The

Old Testament Case for Yes and No, in: www.christianitytoday.com/ct/2018/october-web-only/donald-

trump-cyrus-prophecy-old-testament.html.

12 Carl von Hippel, Zeitstunde, in: Paldstina 11/12 (1933), 106.

13 Wilhelm Nitsch, Die Waisen- und Missionsanstalt im Jahre 1932/33, in: Der Missions- und Heidenbote
55 8/9, 168-171, hier: 169.

14 Walter Jack, Unser Auferstehungsruf, in: Dein Reich komme! 15/5 (1934), 113-115, hier: 115.

evangelische missiologie39[2023]3 139



3. Die Haltung zur sogenannten ,, Judenfrage” und zum
Antisemitismus

Die sogenannte ,,Judenfrage* und Auseinandersetzungen mit dem damals weitver-
breiteten Antisemitismus tauchen in den Missionspublikationen der Glaubens- und
Gemeinschaftsmissionen eher selten auf. Einige sind allerdings nachweisbar. So
meinte Carl von Hippel in Bezug auf den Judenboykott vom 1. April 1933, dass eine
Sduberung des Staatswesens, der Justiz und der Arzteschaft von der ,.gottlosen
Vorherrschaft™ des jiidischen Volkes tiberfillig sei. Er miisse allerdings zugeben, dass
es dabei ,,zu manchen bedauerlichen Ubergriffen gekommen® sei. Jedoch erfiille sich
das, was die Juden bei der Verurteilung Jesu herbeiwiinschten: ,,Sein Blut komme
iiber uns und iiber unsere Kinder!“" Dieser ,,Fluch- und Wutschrei sei — so von
Hippel — der ,,AusstoBungsprozess™ der Juden aus den ,,weilen Kulturvolkern®. Es
erfiille sich somit biblische Prophetie.'® In gleiche Richtung argumentierte auch der
Paldstinamissionar Friedrich Heinrici. Er meinte in derselben Missionszeitschrift, dass
die ,,Austreibung der Juden aus den Volkern® , keine willkiirliche Mafinahme unseres
Fiithrers Adolf Hitler und anderer* sei, ,,sondern ein Vorhaben Gottes®. Hitler fungiere
bewusst oder unbewusst als Handlanger Gottes. GemiB biblischer Offenbarung
miissten die Juden aus allen Violkern ausgetrieben werden, da es fiir das jiidische Volk
an der Zeit sei, sich in Paléstina zu sammeln. Allerdings wisse er nur zu gut, was die
jiidischen Einwanderer in Paldstina erwarte, ndmlich ,,Feuer und Schwert™ der dort
lebenden Muslime. Durch dieses ,,Reinigungsgericht sei zu erwarten, dass das
,,atheistische Israel“ zu Gott zuriickfinde.!” Etwas anders deutete der Missions-
inspektor Walter Jack in der Missionszeitschrift des Missionsbundes Licht im Osten
die ,jiidische Frage“. Die Juden hétten sich ,,wider Gottes klarer Bestimmung® den
Nationen angepasst. Deswegen sei es zu den gegenwirtigen antijiidischen Spannun-
gen gekommen. Nie hétten sie sich assimilieren diirfen. Jack fiihrt die Meinung eines
orthodoxen Juden an, der ihm bestitigte, dass die Juden vergessen hétten, im Galut, in
der Zerstreuung unter den Volkern zu leben. Deswegen miisse man den national-
sozialistischen Judenhass als Strafgericht Gottes an der ,liberal-unglaubigen Juden-
schaft deuten. Jetzt bestiinde die Moglichkeit, dass sie zu ,Tora und Tal-
mud* zuriickfinden.'® Neben diesen antijudaistischen Ausfiihrungen, druckte man in
derselben Missionszeitschrift auch Berichte mit offensichtlich antisemitischen
Tendenzen ab. Wer die ,,Judenfrage™ studieren wolle, miisse nur nach Polen reisen.
Dort erkenne man die jlidische Vorherrschaft schnell, da 50-80% der Stiddtebewohner
Juden seien, die mit ihren ,,Locken und Kaftan* sowie ihrer ,,verhunzten deutschen

15 Mt 27,25.

16 Carl von Hippel, Wir sind nicht ersonnenen Fabeln gefolgt, in: Paldistina 21/3 (1933), 46-47, hier: 47.
Zur ,,biblizistischen Politik-Analyse* der Evangelischen Karmelmission siehe Roland Loffler, Ein Kind
der Gemeinschaftsbewegung in Palédstina. Zur Arbeit der Evangelischen Karmelmission in Paléstina
1904-1948, in: Deutsche in Paldstina und ihr Anteil an der Modernisierung des Landes, hrsg. von
Jakob Eisler, Wiesbaden 2008, 71-87, hier: 82-83.

Friedrich Heinrici, Jahresbericht iiber die Missionsarbeit in Haifa und Umgebung, in: Paldstina 22/4
(1934), 35-41 hier: 41.

18 Walter Jack, Zwei wichtige Konferenzen, in: Dein Reich komme! 14/10 (1933), 222-231, hier: 231.

140 evangelische missiologie 39[2023]3



Mundart“ die Stidte prigten.'”

Durch die Berichterstattung wird deutlich, dass man zu Juden keine personlichen
Kontakte hatte. Als man dann mit Juden in Kontakt kam, bestdtigte man sich die
antijiiddischen Ressentiments. So berichtet Jack von der Begegnung eines Missions-
mitarbeiters mit einem jiidischen Kutscher. Dabei ging es um die Hohe des
Fahrpreises. Der Missionsmitarbeiter setzte seine Preisvorstellung energisch durch
und bemerkte, dass man bei dem Kutscher sowohl den Stolz auf seine jlidische
Herkunft als auch ,,hiindische[s] Kriechen habe erkennen kénnen.?

Die hier aufgefiihrten Voten sind erschreckend, insbesondere weil sie mit der Bibel
gerechtfertigt werden. Der Riickbezug auf die biblische Heilsgeschichte, in dem Israel
einen herausragenden Platz hat, wird dabei durchaus bestitigt, sogleich aber mit
antijiidischen Interpretationen versehen. Trotz Fokussierung auf Bibel und heils-
geschichtliche Orientierung gelang es nicht, antisemitischen Positionen zu wider-
stehen. Man deutete die biblischen Aussagen von der Sammlung und Riickfiihrung
Israels in Bezug auf die zeitgeschichtlichen antijiidischen Ereignisse. Dabei sei das,
was gegenwirtig passiere, der von der Bibel vorhergesagte unumstdBliche Plan
Gottes. Die Nazischergen und hasserfiillten antisemitischen Araber seien Werkzeuge
in Gottes Hand. Deswegen wolle und konne man dagegen nichts tun. Im Blick auf
diese eklatante Fehlinterpretation biblischer Heilsgeschichte ergibt sich die Frage, wie
man nach 1945, als die furchtbaren Exzesse nationalsozialistischer Judenverfolgung
der breiten Offentlichkeit bekannt wurden, auf die antisemitischen AuBerungen der
Missionszeitschriften reagierte. Manche Missionsgesellschaften taten BufBle und
begannen Wolfgang Heinrichs Forderung nach ,,Erinnern — Umdenken — Um-
kehren“?! aufzunehmen. Bei den in diesem Kapitel erwidhnten Missionsgesellschaften
steht dies noch aus.??

4. Rassismus und Fremdenwahrnehmung

Bei der Durchsicht aller Missionszeitschriften der Glaubens- und Gemeinschafts-
missionen wird schnell deutlich, dass man dort im Allgemeinen keine pejorative oder
gar rassistische Terminologie verwendete. Da man aber bei fremden und oft ,,exo-
tischen™ Volksgruppen arbeitete, erkannte man das Potential der Fremdheit fiir die
Missionswerbung in der Heimat. Die Urspriinglichkeit und Exotik dieser Menschen
und deren Verhalten, das fremd wirkte, kamen bei der Leserschaft gut an. Man
illustrierte die Missionsberichte mit exotischen Fotografien, um ihre Attraktivitit zu
erhdhen. Auf diese Weise suchte man das Interesse der Heimatgemeinden wach-
zuhalten. Dabei war der literarische Duktus, mit dem man iiber das missionarische

19 Walter Jack, Was ich in Polen erlebte, in: Dein Reich komme! 14/1 (1933), 9-19 hier: 17-18.
20 Walter Jack, Was ich in Polen erlebte, 17.

2! Wolfgang E. Heinrichs, Christen und Juden heute. Erinnern — Umdenken — Umkehren, in:
Theologisches Gesprdch 29. Jg. Heft 3, (2005), 91-121.
Mit Ausnahme der halbherzigen und die Shoah unterschlagenden ,,Stellungnahmen* der Neukirchener

Mission. Zum ,,Neukirchener Bekenntnis“ von 1946 und zum ,,Wort des Missionsleiters zum 40jdhrigen
Jahrestag des Kriegsendes* von 1985 siehe Elmar Spohn, Zwischen Anpassung, 344-347, 454-456.

22

evangelische missiologie39[2023]3 141



Gegeniiber berichtete, meist von einem gutmiitigen paternalistischen Grundton
geprigt. Man postulierte die Uberlegenheit des christlichen Glaubens, nahm aber die
oft gelobten ,,Errungenschaften der Zivilisation® sowie imperialistische oder kolonia-
listische Bestrebungen mit Unbehagen wahr. Demgegeniiber machte man deutlich,
dass man nicht die europdische Zivilisation, sondern lediglich das Evangelium
bringen wolle. Das Kommunikationsverhalten blieb allerdings asymmetrisch und
bisweilen von eurozentristischem Uberlegenheitsgefiihl geprigt. Die Chinesen, Afri-
kaner und Minderheitsangehorige der Roma waren eben anders und dieses Anderssein
konnte man kaum ohne das Konzept der Differenzierung von Eigen- und Fremd-
gruppe ausdriicken.?® Dariiber hinaus gibt es aber auch AuBerungen, die neben
romantisierenden AuBerungen platte Stereotypen verbreiteten. So heiBt es beispiels-
weise in der Missionszeitschrift ,,Tor zum Osten*:

Es sind primitive Volker, Volker, die keine Staaten bilden, sondern in Stammes- und
Sippenverbinden leben, an deren Spitze der Hauptling meist mit unbeschrinkter Macht
steht. Thr geistiges Leben zeigt oft iiberraschend gute Veranlagung, Intelligenz, Schlauheit,
Rechtsgefiihl, aber es ist unentwickelt, kindlich und reicht nicht iiber den engen Kreis des
personlichen Lebens und seiner materiellen Bediirfnisse hinaus. Diese Volker haben keine
Schrift, keine Geschichte, sie sehen die Welt mit Kinderaugen.?*

Zwar gab es auch Aussagen, dass die Menschen aller ,,Farbe und Rasse, Art und
Sitte” nach Gottes Ebenbild geschaffen seien und dass auch fiir sie ,,der Heiland
gekommen* sei.?® Doch vielmehr war man auf das ,,deutsche Blut“ und die eigene
Nationalitdt stolz. So berichtet beispielsweise Walter Jack von ,,deutschen Russ-
landauswanderern®, die als ,,echte Deutsche” mit ,,Bibel und Pflug“ eine blithende
und vorbildliche Kultur inmitten ihrer slawischen Umwelt aufgebaut hitten. Sie seien
»der Stimme ihres Blutes treu® geblieben. Zu beklagen aber sei — so Jack —, dass viele
nach Stidamerika oder nach Kanada ausgewandert seien, statt in ihre deutsche Heimat
zuriickzukehren. So sei ,,bestes kerndeutsche[s] Bauernblut der Heimat zum zweiten
Mal verloren* gegangen.?® Nach Ernst Christoffel habe die Mission einerseits ,,iiber-
nationalen Charakter”, andererseits gelte Vaterlandsliebe und der Satz: ,,Deutschland
iiber alles, iiber alles in der Welt!“?’ Gott habe dem deutschen Volk ,wie keinem
anderen Volke™ ,,Gaben und Kréfte* gegeben, ,,diec es befdhigen, Gottes Gedanken
und Absichten in ganz besonderer Weise zu erfassen®. Deswegen meinte er, dass die
deutsche Christenheit fiir die schwierige missionarische Auseinandersetzung mit dem
Islam besonders geeignet sei.?® In derselben Missionszeitschrift duBerte man sich
dahingehend, Missionsarbeit ,,gerade unter Wahrung der Rassenreinheit” zu betrei-
ben.? Im Hintergrund standen die Niirnberger Rassengesetze, die eheliche und

% Zum Konzept des Otherings vgl. Gerd Baumann/André Gingrich (Hg.), Grammars of identity/alterity.
A structural approach, New York 2004.

24 Wlodemar Huhn, Der Islam als Missionar, in: Tor zum Osten 11 (1934), 3-7, hier: 3.
% Wilhelm Nitsch, Der Christ und die irdischen Giiter, in: Der Missions- und Heidenbote 63/2 (1941), 13.

26 Walter Jack, Bei den deutschen Riickwanderem aus der UdSSR in Betlin, in: Dein Reich komme! 19/2
(1938), 21-26, hier: 23.

27 Ernst J. Christoffel, Meine lieben Jugendbiindler, in: Tor zum Osten 9/7 (1932), 43-47, hier: 47.

28 Ernst J. Christoffel, Missionsstudien- und Arbeitskreise, in: Tor zum Osten 9/10 (1932), 14-15, hier: 15.

% Anonym, 13. Jugendmissionsfest in Hermannswerder, in: Tor zum Osten 7/8 (1938), 6-8 hier: 8.

142 evangelische missiologie 39[2023]3



sexuelle ,,Rassenmischung® verbot.3® Auch wenn Aussagen wie diese cher die
Ausnahme waren, ist zu fragen, wie ethisch integre Personen wie Ernst Christoffel
und seine Mitarbeiter sich zu solchen Voten hinreiflen lassen konnten.

5. Das Missionsverstandnis unter dem Einfluss volkischer
Theologie

In den Jahren der nationalsozialistischen Herrschaft etablierte sich in der deutschen
Missionswissenschaft ein volkstums- und ordnungstheologischer Diskurs, der eine
gewisse Ndhe zur volkischen Theologie aufwies. Man meinte an den vorgefundenen
»Schopfungsordnungen® missionarisch ankniipfen zu koénnen. Unter der ,,grauen
Oberflache der ,,primitiven Volker”, so der Nestor der deutschen Missionswissen-
schaft Julius Richter seien ,gesunde Krafte“ zur gesellschaftlichen Gestaltung
vorhanden. Seine Ausfithrungen indes machen deutlich, dass volkstums- und ord-
nungstheologische Ansdtze in grofler Ndhe zum deutschen Sonderweg ,,von Rasse,
Blut und Boden* stehen.?! Als bedeutende Reprisentanten dieser missionstheologi-
schen Richtung gelten Bruno Gutmann, Christian KeyBer und Siegfried Knak, deren
Schriften groBes Interesse weckten.3? In den Missionszeitschriften der Glaubens- und
Gemeinschaftsmissionen hingegen spielen Vorstellungen dieserart eine untergeord-
nete Rolle. Ausnahmen waren die folgenden Erwidhnungen. Walter Jack meinte, dass
man den Segen Gottes fiir die Volker daran erkennen kdnne, wie diese zu Gottes
Schopfungsordnungen stiinden. Im nationalsozialistischen Deutschland hétte man sich
bewusst unter die Schopfungsordnungen Gottes gebeugt und habe im Gegensatz zu
Russland, wo man diese missachte, reichen Segen empfangen.* In derselben
Missionszeitschrift duflerte sich der Hamburger Propst Rudgar MumfBen zu der
»Flucht aus den Schopfungsordnungen® der Weimacher Zeit. Seit dem 30. Januar
1933 sei es zu einer Umkehrung gekommen, da ,,in unserem deutschen Volk und
Vaterland die neue Bewegung zur Herrschaft gelangt ist“. Thr seien die ,,drei groflen
Schopfungsordnungen Ehe, Familie und Volk“ wichtig. Wo sich ein Staat auf den
Boden dieser Schopfungsordnungen Gottes stelle, habe er in der ,,Evangeliums-
verkiindigung eine willkommene Bundesgenossin®“. Dies bedeute allerdings nicht,
dass man die Schopfungsordnungen vergéttern diirfe.* Ansonsten lieBen sich in den
hier untersuchten Missionszeitschriften umfénglichere Auseinandersetzungen zu
diesem Thema nicht finden. Dies ist kaum verwunderlich, da volkstums- und
ordnungstheologische Ansdtze ekklesiologisch auf volkskirchliche Strukturen

3 Vgl. Alexandra Przyrembel, ,Rassenschande*. Reinheitsmythos und Vernichtungslegitimation im

Nationalsozialismus, Gottingen 2003.

Julius Richter, Junge Kirchen. Auf dem Wege noch Hangtschau, Giitersloh 1936, 16.

Vgl. dazu Paul-Wilhelm Gennrich, Gott und die Vélker. Beitrdige zur Auffassung von Volk und Volkstum
in der Geschichte der Theologie, Stuttgart 1972, 90-103.

Walter Jack, Die Stimme der russischen Briider, in: Dein Reich komme! 14/9 (1933), 191-195, hier: 195.
Rudgar MumfBen, Die Entweihung der Mission durch menschliche Nebenabsichten, in: Dein Reich
komme! 14/10 (1933), 214-216, hier: 216 und Ders., Flucht aus den Schopfungsordnungen Gottes, in:
Dein Reich komme! 14/10 (1933), 235-238, hier: 235-237.

3
3

R o=

3

@

34

evangelische missiologie39[2023]3 143



abzielen. In Kreisen der Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen stand man diesen
eher reserviert gegeniiber und zeigte wenig Interesse, in den Missionsldndern Volks-
kirchen zu griinden.

6. Die Haltung zum Kirchenkampf

Von Seiten der evangelischen Mission war man herausgefordert, zur NS-Ideologie
aber auch zur nationalsozialistischen Kirchenpartei der ,,Deutschen Christen* Stellung
zu beziehen. Es ging dabei insbesondere um die Eingliederung der evangelischen
Missionsgesellschaften in die deutsch-christliche Reichskirche. Sie sollten unter die
,fordernde Obhut“ der Reichskirche genommen und damit nationalsozialistisch
gleichgeschaltet werden. Das Angebot der deutsch-christlichen Reichskirche war
durchaus verlockend, allerdings hétte man dann die eigene Selbststdndigkeit aufgeben
miissen. Unversehens wurde man in die kirchenpolitischen Auseinandersetzungen
zwischen Reichskirche und der sich formierenden Bekennenden Kirche hinein-
gezogen. Von Seiten der evangelischen Mission berief man eine Tagung ein, um tiber
die angespannte kirchenpolitische Lage zu beraten. Diese denkwiirdige Tagung fand
vom 16. bis 27. Mai 1933 in Wuppertal-Barmen statt. Dort verabschiedete man die
»Barmer Denkschrift, mit der man sich kirchenpolitisch gegen die nationalsozia-
listischen Gleichschaltungsversuche positionierte. * Im Blick auf diese kirchen-
politischen Ereignisse und ihre Rezeption in den Missionszeitschriften der Glaubens-
und Gemeinschaftsmissionen kann man sagen, dass man dort — wenn iiberhaupt —
eher reserviert auf die ,,Barmer Denkschrift“ reagierte. Sie wurde zwar in den
Missionszeitschriften der Christoffel Blindenmission und der Neukirchener Mission
mit wohlwollenden Erlduterungen abgedruckt, allerdings achtete man darauf, kirchen-
politische Spannungen nicht zu eskalieren. Eigentlich wollte man mit kirchen-
politischen Auseinandersetzungen grundsatzlich nichts zu tun haben, seien diese doch
Sache der Landeskirchen. Vor allem wollte man sich nicht von der einen oder anderen
kirchlichen Front vereinnahmen lassen. Nach Jakob Kroeker vom Missionsbund Licht
im Osten gehe es lediglich um ,,Raum fiir eine klare Christusverkiindigung® und nicht
darum, welcher kirchenpolitischen Fraktion man angehore. ** Auch in anderen
Artikeln wurde dies so oder dhnlich ausgedriickt. Grundsétzlich meinte man des-
wegen, dass eine kirchenpolitische Positionierung ungeistlich sei und nur zu unniit-
zem kirchenpolitischen Streit fiihre. Zudem hatte man ein Unbehagen gegeniiber dem
Anliegen der Bekenntnisfront bzw. der Bekennenden Kirche. Thr gehe es ums
Bekennen. Wie aber konne man bekennen, ohne zu glauben? Daher sage eine
Mitgliedskarte zur Bekennenden Kirche nichts dariiber aus, ob man zur wahrhaft
bekennenden Gemeinde, zu der Gemeinde der wirklich Glaubenden, zur Gemeinde
Jesu Christi gehore oder nicht. Anders ausgedriickt kann gesagt werden, dass man die

35 Zur historischen Neuinterpretation des ,Kirchenkampfes der Mission siehe Roland Loffler,

Protestanten in Paldstina. Religionspolitik, Sozialer Protestantismus und Mission in den deutschen
evangelischen und anglikanischen Institutionen des Heiligen Landes 1917-1939, Stuttgart 2008, 337-
348.

3¢ Jakob Kroeker, Unsere Neujahrshuldigung, in: Dein Reich komme! 16/1 (1935), 1-7, hier: 4.

144 evangelische missiologie 39[2023]3



Trennlinie nicht zwischen nationalsozialistischer Reichskirche und Bekennender
Kirche, sondern zwischen bekehrten und nominellen Christen zog.

7. Das grofRe Schweigen

Die vier hier untersuchten Missionszeitschriften zeigen, dass man keineswegs
unpolitisch war. In eindringlichen Worten begriite man Hitlers Machtergreifung und
4uBerte rassistische Ressentiments. Auch wenn diese AuBerungen von ihrem Umfang
her wenige waren und sie nicht an prominenter Stelle standen, entschuldigt dieser
Einwand kaum. Bedenkt man die offensichtlich antichristliche Machtentfaltung der
NSDAP, die sich in Boykottaufrufen und schlimmen Pogromen gegen Juden zeigte,
dann wire es christliche Pflicht gewesen, dagegen aufzubegehren. Zwar wird gesagt,
dass dies damals kaum moglich gewesen wire. Gerhard Stoll zeigt aber, dass die
evangelischen Zeitschriften ein ,,Protektorat™ hatten, das von den Nationalsozialisten
nicht okkupiert werden konnte, nimlich die biblische Botschaft.’” Mit ihr wire es
leicht méglich gewesen, in ,,verdeckter Schreibweise® den Dissens zur gott- und
menschenverachtenden Politik der Nationalsozialisten zum Ausdruck zu bringen.?® So
wire es auch nach den Novemberpogromen von 1938 ohne Repressionen noch
moglich gewesen, fiir die bibeltheologisch eingeweihte Leserschaft Protest gegen
diese Ereignisse auszudriicken. Dies war jedoch nicht der Fall. In der Nachkriegszeit
wurde das Schweigen zu den nationalsozialistischen Verbrechen nicht als Versagen
gewertet. Man vertrat die These, dass Gott in Verfolgungszeiten ,,nicht jedem den
letzten schweren Weg der Selbstaufopferung® auferlegt habe.* Eigentlich sah man
sich als besonders leidensbereit, hingegeben und kampfesfreudig. Der leidensbereite
hingebungsvolle Kampf gegen das nationalsozialistische Unrecht blieb allerdings aus.
Dort wo nationalsozialistische Verbrechen offensichtlich wurden, rechtfertigte man
diese mit dem Hinweis, dass man ,in jeder Hinsicht unpolitisch“*’ und ,treue
Untertan[en]“ ,,der Obrigkeit“ bleiben miisse.*!

37 Gerhard Stoll, Zeitschriftenpresse, 99.

3 Uber die ,verdeckte Schreibweise® informieren Heidrun Ehrke-Rotermund/Erwin Rotermund,
Zwischenreiche und Gegenwelten. Texte und Vorstudien zur ,,verdeckten Schreibweise® im ,,Dritten
Reich®, Miinchen 1999.

Hans Brandenburg, Jakob Kroeker — ein bevollmdichtigter Schriftausleger, Stuttgart 1957, 14.

40" Jakob Kroeker, ,,Wir aber baueten®, in: Dein Reich komme! 15. Jg. Januar, 1934, 2-13, hier: 10.

4" Rudgar MumbBen, Die Entweihung der Mission durch menschliche Nebenabsichten, in: Dein Reich
komme! 14. Jg. Oktober, (1933), 214-216, hier: 216.

39

evangelische missiologie39[2023]3 145



Die Liebenzeller Mission und der National-
sozialismus

Bernd Brandl

Der folgende Artikel vermittelt einen kleinen Einblick in die Forschungsergebnisse Uber
die Liebenzeller Mission in der Zeit des Nationalsozialismus. Die vormals in der
Hausliteratur der Liebenzeller Mission postulierte These, dass man in der Zeit der
nationalsozialistischen Verwirrung und Verfiihrung standgehalten und die geistliche
Substanz bewahrt hatte, lasst sich nach der Lektire dieses Artikels nicht mehr
aufrechterhalten. Es ist an der Zeit einzugestehen, dass nationalsozialistisches
Gedankengut Eingang in diese Mission fand.

Prof. Dr. Bernd Brandl promovierte an der Evangelischen Theologischen
Fakulteit Leuven/Belgien Uber ein missionsgeschichtliches Thema und war
von 1997 bis 2021 Dozent fir Kirchen- und Missionsgeschichte am
Theologischen Seminar Liebenzell (seit 2011 Internationale Hochschule
Liebenzell).

1. Einleitung

Es brauchte 70 Jahre, bis sich die Liebenzeller Mission (LM) ihrer Vergangenheit
hinsichtlich der Zeit des Nationalsozialismus stellte und sie bereit war, diese Epoche
aufzuarbeiten. Helmuth Egelkraut bekam den Auftrag, im Archiv der LM iiber diese
Zeit zu forschen und die Ergebnisse zu verdffentlichen. Als Ertrag entstand eine
Studie, die unbestechlich darstellt, wie die LM in dieser Zeit agierte und welche
Haltung Leitungspersonlichkeiten dem Nationalsozialismus gegeniiber einnahmen.
Als Ergebnis dieser Studie hat sich die Missionsleitung 2015 entschlossen, eine
Stellungnahme zu verlesen. Darin driickte sie ihr Erschrecken aus iiber die Ver-
strickungen des Griinders und einzelner Personlichkeiten in die nationalsozialistische
Ideologie der LM in dieser Zeit und sie bekennt und stellt sich zur Schuld, vor allem
auch dem jiidischen Volk gegeniiber.! In diese Zeit fallen auch die Forschungen iiber
die Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen im Nationalsozialismus von Elmar
Spohn; in Bezug zur LM hat er die Zeitschrift ,,Chinas Millionen® aber vor allem die
Haltung von Ernst Buddeberg (1873-1949), dem Nachfolger von Coerper in der
Leitung der LM untersucht.?

Abgedruckt in: Helmuth Egelkraut, Die Liebenzeller Mission und der Nationalsozialismus. Eine Studie
zu ausgewdhlten Bereichen, Personen und Positionen, Berlin 2015, 485-486.

Elmar Spohn, Zwischen Anpassung, Affinitit und Resistenz. Die Glaubens- und Gemeinschafis-
missionen in der Zeit des Nationalsozialismus, Berlin 2016.

146 evangelische missiologie 39[2023]3



2. Zur Entstehungsgeschichte der LM

Die LM wurde als deutscher Zweig der in England 1865 von Hudson Taylor
gegriindeten China Inland Mission (CIM)* 1899 ins Leben gerufen. Dadurch war die
LM als Glaubensmission von der angelsdchsischen Erweckung — (der Heiligung-,
Heilungs- und Evangelisationsbewegung) geprédgt. Heinrich Coerper (1863-1936),
Griinder der LM, lieB sich von dieser (fir Deutschland) letzten groBen Er-
weckungsbewegung bestimmen. Er reiste 1892 und auch spéater nach England und
war beeindruckt von angelsidchsischen Personlichkeiten, die Trager der Erweckung
waren.* Vor dem Ersten Weltkrieg fand jedoch ein Prozess der Angleichung der
Glaubensmissionen an die klassischen deutschen evangelischen Missionen statt; man
wollte kein ,,englisches Gewichs*> mehr sein. Die gute Zusammenarbeit mit eng-
lischen Christen zerbrach nach Ausbruch des Ersten Weltkrieges.® Die LM nannte sich
danach in den Publikationen einschrankend: ,,Liebenzeller Mission im Verband der
China-Inland-Mission®, Hinweise auf England unterblieben bis nach dem Zweiten
Weltkrieg, obwohl die LM weiterhin assoziiertes Mitglied der CIM blieb.

3. Die Zeit des Nationalsozialismus im Spiegel der
Publikationen der LM

In den Ausgaben der Zeitschrift ,,Chinas Millionen* ab 1933 wurde auf die poli-
tischen Ereignisse nicht eingegangen — es herrschte Schweigen und politische
Abstinenz. Im Jahresbericht 1933 findet sich dann ein erster Hinweis:

Was uns das vor uns liegende Jahr bringt, wer weill das zu sagen? [...] Die ganzen
Verhéltnisse [...] sind ja von politischen, wirtschaftlichen und religiésen Spannungen
erfiillt.”

Im August 1933 taucht die Bemerkung auf: ,,Wir danken dem Herrn, da8 Er uns die
offenen Tiiren erhalten hat.“® Dieser Satz zeigt, dass man sich in der LM nicht sicher

3 Alfred James Broomhall, Hudson Taylor & China’s Open Century, Vol. 1-7, London 1981-1989;
Hudson Taylor and The China Inland Mission Hudson Taylor in Early Years: The Growth of a Soul,
Vol. 1, London 1911; Howard & Geraldine Taylor, Hudson Taylor and the China Inland Mission: The
Growth of a Work of God, Vol. 2, London 1918.

Zur Heiligungs-, Heilungs- und Evangelisationsbewegung sieche Stephan Holthaus, Heil-Heilung-
Heiligung. Die Geschichte der deutschen Heiligungs- und Evangelisationsbewegung 1874-1909,
Gieflen/Basel 2005; Karl Heinz Voigt, Die Heiligungsbewegung zwischen Methodistischer Kirche und
Landeskirchlicher Gemeinschaft, Wuppertal 1996; Paul Fleisch, Die Heiligungsbewegung. Von den
Segenstagen in Oxford 1874 bis zur Oxfordgruppenbewegung Frank Buchmanns, Giefien 2003.

5 Heinrich Coerper, Das Werk der China-Inland-Mission in Liebenzell, Liebenzell 1903, 3.

Vgl. Elmar Spohn, Mission zwischen ,,nationalreligioser Eigenart™ und Internationalitit. Reaktionen im
Verband der China Inland Mission wihrend des Ersten Weltkriegs, in: em (2015/2), 67-78.

Jahresbericht der Liebenzeller Mission, in: Chinas Millionen, Nachrichten aus China, der Siidsee und
Japan, (Hg.) Heinrich Coerper, 34, Juni/Juli 1933, 84.
8 Chinas Millionen, August 1933, 105.

evangelische missiologie39[2023]3 147



war, ob es nicht doch Einschrankungen fiir Missionswerke geben konnte. Im Dezem-
ber 1933 gibt es dann einen Hinweis auf das nationalsozialistische Winterhilfswerk,
mit dem es bei Spendensammlungen Konflikte gegeben hatte.” Dann wurde auf die
Tagung des Deutschen evangelischen Missions-Rates hingewiesen, der in Barmen
tagte und an dem ,zwei Vertreter der Glaubensbewegung ,Deutscher Chris-
ten® [teillnahmen [...].“ Dort sei ,,Die Stellung der evangelischen Mission in der
neuen deutschen Reichskirche® das Thema gewesen. Coerper schrieb erkldrend dazu:

Im BewuBtsein der grofien Verantwortung, [...] und in der Liebe zu dem uns anvertrauten
teuren Werk sowie zu unserem geliebten deutschen Volk [...] wurden die Verhandlungen
gefiihrt.

Weiter fiihrte er aus, dass der Wille der neuen Kirche, Mission zu fordern, anerkannt
worden sei. Man betonte jedoch, dass die einzelnen Missionswerke ,unange-
tastet* bleiben sollten.'® Unangetastet bleiben — dieser Ausdruck zeigt, worum es der
LM in der Zukunft ging. Man wollte das Werk in den Wirren der Zeit unbeschadet
hindurchlotsen, da die Gefahr der nationalsozialistischen Gleichschaltung bestand.
Die nationalsozialistische Kirchenpartei der ,,Deutschen Christen® gefdhrdete mit
ihrem Gleichschaltungswillen massiv die Selbstiandigkeit der kleinen Missionswerke.
Und dagegen wehrte sich die LM — sie wollte nicht von einer Einheitsmission
geschluckt werden! Wie sie sich in der Zeit des Nationalsozialismus positionieren
wollte zeigt das Folgende: Man verstehe sich ,,unter den Missionsgesellschaften in
Deutschland [als] ein Veilchen, das im Verborgenen bliiht” — mit anderen Worten: Nur
nicht auffallen, still seinen Weg gehen, nur nicht anecken.!! Diese Position wurde von
dem Nachfolger Coerpers, Ernst Buddeberg formuliert. Die Nationalsozialisten
setzten die Missionen jedoch durch die restriktive Devisenpolitik unter finanziellen
Druck. Im Jahresbericht der LM von 1933/34 wurde diese ,,finanzielle Bedriang-
nis“ deutlich benannt.!? Die LM hatte hier jedoch einen groBen Vorteil, sie hatte
Zweige in den USA, der Schweiz und Holland. Die dortigen Komitees konnten somit
finanziell einspringen und Devisen den Missionaren zur Verfiigung stellen. Sollte dies
funktionieren durften die Beziehungen zu den Freunden im Ausland allerdings nicht
iibermalBig strapaziert werden.

Unsere Beziehungen zum Ausland, Holland, Amerika und Schweiz haben durch die ganze
Entwicklung der deutschen Verhéltnisse eine gewisse Not zu durchkdmpfen. [...] Wir
bauen das Reich, das nicht von dieser Welt ist.!3

Die Missionsleitung musste sich hier positionieren, um die Freunde im Ausland nicht
zu vergraulen, von deren Devisenzahlungen man abhéngig war. Noch wusste man bei
der LM, dass das Reich Gottes etwas anderes war als das Deutsche Reich. Im Spiegel
der Publikationen der LM konnte man ihre Linie in diesen Jahren so
zusammenfassen: Es ging vor allem darum, das Werk durch die schwierigen Zeiten
unbeschadet hindurch zu mandvrieren, um eigenstindig zu bleiben. Neutralitit war

®  Chinas Millionen, Dezember 1933, 172.

Heinrich Coerper, 18.-20.10. Tagung dt. ev. Missionsrat in Barmen, Chinas Millionen, Dez. 1933, 172.
"' Chinas Millionen, Mirz 1934, 37.

12 Jahresbericht der Liebenzeller Mission, Chinas Millionen, Juni/Juli 1934, 87.

13 Chinas Millionen, Juni/Tuli 1934, 107.

148 evangelische missiologie 39[2023]3



aber im totalitdren Staat nicht moglich. Ohne Kompromisse, Anpassungen und
Zustimmung zur antisemitischen Rassenpolitik des Nationalsozialismus ging es nicht.
Kein Wort wurde gesagt zum Unrecht, das geschah; niemand stellte sich schiitzend
vor Verfolgte.

4. Die Lage der Chinamissionare in der Zeit des
Nationalsozialismus

Durch die Agitation der NSDAP-Auslandorganisation waren die Missionare und ihre
Familien (die Kinder in den deutschen Auslandsschulen) unmittelbar betroffen; sie
wurden in China auf diese Weise von der NSDAP kontrolliert, einige Missionare
wurden selber Parteimitglieder und versuchten Druck auf die Mission auszuiiben, was
zu internem Streit unter den Missionaren fiihrte. Es gab zwei nichtarische Personen
der LM in China: Missionar Karl Niederberger und eine Arztin, Frau Dr. Vilma
Lasser, die noch 1935 ausreisen konnte und im Hudson Taylor Hospital in Changsha
arbeitete, dann aber 1938 die LM wieder verlie3, da diese befiirchtete, dass die NS-
Regierung die Geldsendungen kappen wiirde, wenn sie weiter Juden beschiftigte.
Heinrich Witt (1871-1959), der damalige Leiter der LM in China, lehnte aus
rassischen Griinden die Aufnahme weiterer jiidischer Arzte ab; man wollte ,,nichts
riskieren. !

5. Die Haltung von Heinrich Coerper und Ernst Buddeberg
zum Nationalsozialismus

Durch Herkunft (Meisenheim/Pfalz - nahe Frankreich) hatte Heinrich Coerper eine
klare nationale und patriotische Haltung von seinen Eltern iibernommen, die in
seinem Leben zu unterschiedlichen Zeiten wirkméchtig wurde. Im Ersten Weltkrieg
glaubte er an einen von Gott gewirkten Sieg; er meinte auch, Deutschland habe durch
seine volkische Eigenart eine besondere Kulturaufgabe. Nach 1918 schrieb er zur
deutschen Niederlage:

Furchtbar und verhéngnisvoll ist die Rolle, welche die Juden im Weltkrieg gespielt haben
durch die Macht des Kapitals, durch die Macht der Presse und besonders durch die Macht
des das Judentum beseelenden antichristlichen Geistes. Sie haben ohne Zweifel einen
grolen Teil sowohl zum Krieg iiberhaupt als auch zur Niederlage Deutschlands [...]
beigetragen.'”

Er sprach von der roten, goldenen und schwarzen Internationale als antichristliche
Elemente'®, die neben der Gottlosigkeit in Deutschland Schuld an der deutschen

14 Egelkraut, Die Liebenzeller Mission und der Nationalsozialismus, 124.
1S Chinas Millionen, Mai 1919, 43.
16" Rot = Bolschewismus/Sozialismus, Schwarz = Katholizismus, Gold = das internationale Judentum.

evangelische missiologie39[2023]3 149



Niederlage seien. So loste er im Laufe seines Lebens die LM weitgehend von der
CIM und polemisierte im Ersten Weltkrieg gegen die Englénder. Coerper hatte die
Gewohnbheit, sich in Briefen an gehobene Stellen zu wenden (im Ersten Weltkrieg an
Paul von Hindenburg und an den Kaiser Wilhelm II.), um Ratschldge zu erteilen; so
wandte er sich brieflich auch an Hitler.!” Darin bekannte er sich zum Fiihrer, sah in
ihm jemand, den Gott zur Rettung Deutschlands gesandt habe; er wollte Hitler
beraten, wie er die Frommen fiir seine Sache gewinnen konne. Coerper trat zeitweise
den Deutschen Christen (DC) bei (1933), verliel sie am 30.11.33 wieder, kurz vor
einem Schlaganfall, von dem er sich nicht wieder erholte; er starb 1936. Ernst
Buddeberg wurde Coerpers Nachfolger. Seine Haltung zum Nationalsozialismus ist in
der Forschung umstritten. In der Beurteilung von Buddeberg gibt es einen Dissens
zwischen Spohn und Egelkraut. Buddeberg hatte die LM 1934 von Coerper iiber-
nommen und fiihrte sie durch die Zeit des Nationalsozialismus und des Krieges
hindurch. Als rheinischer Pfarrer im Wuppertal kdmpfte Buddeberg 1933-1934 gegen
die DC und half auch mit, dass der Gnadauer Verband sich von ihnen 16ste und sich
der Bekennenden Kirche anniherte. '® Nach Spohn hatte sich Buddeberg der
Bekennenden Kirche angeschlossen und sich gegen Antisemitismus stark gemacht.!
Danach, als er die Leitung der LM {iibernahm, legte sich Buddeberg jedoch grofite
politische Zuriickhaltung auf — Spohn spricht sogar von politischer und kirchen-
politischer Apathie,?® welche sich bei Buddeberg zeigte.?' Trotz dieser nach auBen
getragenen politischen Zuriickhaltung war Buddeberg tief national-patriotisch gesinnt;
er sah in Hitler den gottgesandten Fiihrer, der als Werkzeug Gottes die Erhebung des
deutschen Volkes leite. So glaubte er noch Ende 1944 an den Endsieg.?

6. Zusammenfassung

Wir finden bei Coerper und Buddeberg einen religids begriindeten Antijudaismus mit
Ubergiingen in den rassischen Antisemitismus. Den Angehorigen des Werkes der LM
wurde von der Leitung verboten, jiidische Arzte zu konsultieren; die jiidische Arztin
in China musste das Werk verlassen; ein Judenchrist, der im Seminar (Br. Osterer)
ausgebildet worden war, wurde aus der Arbeit genommen und seinem Schicksal
iiberlassen. Es gab keine Verfolgung von Juden durch die LM, aber auch keinen
Beistand, wo es in den wenigen Féllen, die auftraten, mdglich gewesen wire. Das
Vorgehen des Staates gegen Juden wurde aus Verblendung und aus vaterlédndischer
Begeisterung weitgehend begriifit.

Egelkraut, Die Liebenzeller Mission und der Nationalsozialismus, 413ff.
8 A.a.0.,275-281.
19 Spohn, Zwischen Anpassung, Affinitiit und Resistenz, 205-211.

Spohn kommt zu diesem Fazit, da er nur auf Veroffentlichungen, nicht auf die iiberaus wichtigen
Archivalien zuriickgreifen konnte. Dabei iibersah er die offensichtlich antisemitischen AuBerungen in
Buddebergs Schrift: Durch zwei Jahrtausende: Ein Gang durch die Kirchengeschichte fiir unsere Zeit,
Dinglingen 1939, 155-167.

Spohn, Zwischen Anpassung, Affinitdiit und Resistenz, 195.

22 Egelkraut, Die Liebenzeller Mission und der Nationalsozialismus, ab 283ff, besonders Seite 328.

21

150 evangelische missiologie 39[2023]3



Sackgassen, Umwege und Uberholspuren

Forschungen zur Bethel-Mission zur Zeit des
Nationalsozialismus

Helen-Kathrin Treutler

In diesem Beitrag werden in einem ersten Teil die Sackgassen, Umwege und
Uberholspuren aufgezeigt, die sich ergeben, wenn man sich dem Themenkomplex
Mission und Nationalsozialismus stellt. In einem zweiten Teil werden dann die
historischen Sackgassen, Umwege und Uberholspuren, die man bei der Bethel-
Mission in der NS-Zeit eingeschlagen hatte, nachgezeichnet.

Dr. Helen-Kathrin Treutler betreut als Pfarrerin der Evangelisch-lutherischen
Landeskirche Hannover 3200 Gemeindemitglieder. Sie promovierte an der
Universitat Osnabriick 2014 zu dem Thema ,Die Bethel-Mission zwischen
1933 und 1945“

1. Einleitung und Verortung

Es gibt unzdhlige Forschungsarbeiten iiber die deutschen Missionsgesellschaften
wihrend der Kolonialzeit und auch viele {iber die Zeit nach dem Ersten Weltkrieg.
Ebenso existiert eine immense Anzahl an Publikationen iiber den Kirchenkampf und
iiber das Verhalten der Kirche gegeniiber dem NS-Staat. Allerdings sind im Vergleich
dazu bisher nur wenige Monographien iiber die Rolle der Mission zwischen 1933 und
1945 erschienen. Dazu mochte ich nur zwei frithe Werke nennen: z.B.: Werner
Ustorfs ,,Sailing on the next tide“' und Klaus Fiedlers ,,Christianity and African
Culture“2. Wirft man einen Blick auf die kritische Aufarbeitung der Geschichte
einzelner Missionsgesellschaften in monographischer Form, so fallen bisher nur zwei
Vorreiterarbeiten in den Blick: Gunther Schendels Aufarbeitung der Geschichte der
Missionsanstalt Hermannsburg?® und die von Helmuth Egelkraut zur Liebenzeller

' Werner Ustorf, Sailing on the Next Tide. Missions, Missiology, in the Third Reich, Frankfurt a.M. 2000
(Studien zur interkulturellen Geschichte des Christentums 125).

Klaus Fiedler, Christianity an African Culture. Conservative German Protestant Missionaries in
Tanzania, 1900-1940, Leiden 1996 (Studies of Religion in Afrika 14).

Gunther Schendel, Die Missionsanstalt Hermannsburg und der Nationalsozialismus. Der Weg einer
lutherischen Milieusituation zwischen Weimarer Republik und Nachkriegszeit, Berlin 2008 (Quellen
und Beitrdge zur Geschichte der Hermannsburger Mission und des Ev.-Luth. Missionswerkes
Niedersachsen 16).

evangelische missiologie39[2023]3 151



Mission*. Schendel konzentriert sich in seinem Werk hauptsiichlich auf die Situation
der Hermannsburger Mission in Deutschland, wéihrend Egelkraut vermehrt die Lage
in den Missionsgebieten in den Blick nimmt. Mein Werk Christliches Missions-
verstdndnis und nationalsozialistische Weltanschauung. Die Bethel-Mission zwischen
1933 und 1945° legt den Schwerpunkt auf die Lage der Bethel-Mission in Tanganyika
Territory, dem heutigen Tanzania im Osten Afrikas.

Dieser Vortrag der hier als Text vorgelegt wird, ist betitelt mit Sackgassen, Umwege
und Uberholspuren. Man mége die lapidare Ausdrucksweise verzeihen, aber sie trifft
doch sehr genau, wie es bei der Forschungsarbeit iiber diese besondere Zeit herging.
Aber nicht nur die Forschungsarbeit kann so gesehen werden, sondern auch die
Bethel-Mission selbst in dieser Zeit: In welchen Sackgassen sah sich die Mission
durch die weltliche Politik und durch die Kirchenpolitik? Welche Hindernisse
erschwerten ihr die Arbeit? Welche Hiirden konnte sie durch Umwege nehmen und
welche Uberholspuren ergaben sich und erdffneten neue Perspektiven fiir die Arbeit?

Zur Quellenlage

Ein allgemeiner Teil soll zeigen, wie die Rahmenbedingungen dieser Forschungs-
arbeit aussahen. Sie fulit im {iberwiegenden Teil auf Quellen aus der Zeit zwischen
1929 und 1948 aus unterschiedlichen Archiven, wie dem Bundesarchiv in Berlin-
Lichterfelde West. Dies enthdlt die Zentral- und Ortskartei der NSDAP-Mit-
gliedschaften, die fiir die Auswertung der Missionsmitarbeiter in der Partei bedeutend
war. Ebenso sind dort Akten zu finden iiber die Repatriierung der Missionare aus dem
Ausland nach Deutschland wahrend des Krieges und nach dem Krieg. Dariiber hinaus
war das Archiv des Auswirtigen Amtes in Berlin von hoher Relevanz. Der Bestand,
der auch fiir andere Missionsgesellschaften von Interesse sein kann, enthdlt z.B. den
Briefwechsel des Auswértigen Amtes und auch der Botschaften mit den Missions-
gesellschaften vor Ort und in Deutschland hinsichtlich der Ausreisegenehmigungen,
der finanziellen Zuschiisse fiir die Missionsarbeit vor Ort, der Devisengenehmigung,
der Beurteilung der Missionsarbeit im Hinblick auf die Daseinsrelevanz im National-
sozialismus und auch der Schriftstiicke iiber die Internierung und Repatriierung der
Missionare. Uber diese Archive hinaus gibt es in Neuengamme bei Hamburg das
Archiv der heutigen KZ-Gedenkstétte. Nach 1945 wurden die Gebdude des ehema-
ligen KZs als Repatriierungslager fiir die deutschen Heimkehrer aus dem Ausland
genutzt. Hier wurden sie auf ihre politische Vergangenheit wéhrend der NS-Zeit
untersucht, was z.T. dokumentiert wurde.

Neben all diesen Archiven, die auch fiir die Erforschung der Geschichte anderer
Missionsgesellschaften zwischen 1933 und 1945 interessant sind, waren fiir die

Helmuth Engelkraut, Die Liebenzeller Mission und der Nationalsozialismus. Eine Studie zu
ausgewdhlten Bereichen, Personen und Positionen. Mit einer Stellungnahme des Komitees der
Liebenzeller Mission, Berlin 2015.

Helen-Kathrin Treutler, Christliches Missionsverstindnis und nationalsozialistische Weltanschauung.
Die Bethel-Mission zwischen 1933 und 1945, Bielefeld 2017 (Beitrdge zur Westfilischen
Kirchengeschichte 45).

152 evangelische missiologie 39[2023]3



Untersuchung der Bethel-Mission die Archiv- und Museumsstiftung in Wuppertal, das
Bethel-Archiv und das Archiv der westfilischen Landeskirche wichtig. Sie enthalten
die meisten Akten iiber die Bethel-Mission und zu ihrem Umfeld. Daneben sei noch
das Fotoarchiv der Museumsstiftung genannt. Die Bilder der damaligen Zeit geben
iiber die Schriftstiicke hinaus Hinweise iiber das Ausmaf, wie die NS-Zeit den Alltag
geprigt hat.

2. Zur Forschungsarbeit: Die allgemeinen Sackgassen und
Umwege bei der Erforschung der Zeit

Sackgasse: Die Perspektive

Fiir die Forschungsarbeit iiber die Bethel-Mission existieren fast nur Aktenstiicke, die
von Europdern verfasst wurden. Originalzeugnisse von Christen aus Ostafrika selbst
sind leider kaum auffindbar. Thre Perspektive ist somit zumeist iiber den Umweg der
Sichtweise der europdischen Missionare erkennbar. Dies mag bei anderen
Forschungsarbeiten zur Missionsgeschichte dhnlich sein, aber gerade bei dem Thema
Nationalsozialismus und dem mit ihm verbundenen Verstindnis von Nation und
Ethnien ist dies umso bedauernswerter. Denn nicht erst, aber insbesondere in den
1930er Jahren war nicht nur in Deutschland, sondern auch in Europa die Ideologie
verbreitet, dass das eigene Volk, die eigene Nation anderen iiberlegen sei. Wichtig
wire die Fragestellung: Wie haben die Christen in Ostafrika vor Ort diese Denkweise
wahrgenommen und wie war ihre eigene Haltung dazu?

Der Umweg

Eine Einschétzung iiber die Haltung der Tansanier ist leider iiberwiegend nur durch
die Brille der Européder moglich. Dennoch ldsst sich durch zum Teil direkte Formu-
lierungen in den persdnlichen Briefen eine sehr genaue Einschétzung ablesen.
Selbstverstindlich bleibt der Vorbehalt, dass es sich hierbei um die Sichtweise von
Europdern handelt. Ein erstaunliches Beispiel sei hier angefiigt: Bei den einheimi-
schen Bevdlkerungsgruppen der Ostafrikaner herrschte ein hohes Mall an Selbst-
bewusstsein. Zum Teil sah sich die Bevolkerung im Nordwesten des Landes als ein
Volk ohne Fehler an und iiber andere iiberlegen. Missionsinspektor Curt Ronicke
zitiert einen Christen aus dem Nordwesten Tanganyikas wie folgt: ,,Wir Haja sind ein
Geschlecht ohne Fehler.“® Ein Missionar gibt die AuBerung eines Christen aus dem
Nordosten des Landes wider: ,,Ihr Européder verachtete uns, weil wir eine minder-
wertige Rasse seien, ihr gonnt uns nicht, dass wir euch gleich seien.*” Dariiber hinaus

¢ Ronicke, Das Nationalgefiihl der Volker und die Mission, in: Bethl-El 27 (1935), S. 40-49, 41.
(Hauptarchiv Bethel).

7 K. Wohlrab (Mlalo) ,,Stellung®, 26.11.1932, M 239,1, Bl. 264f. (Archiv- und Museumsstiftung Wup-

evangelische missiologie39[2023]3 153



ist der aufkommende sozialistische Gedanke nicht zu unterschétzen, der sich auch in
Afrika verbreitete, wodurch sich ein erhdhtes ostafrikanisches Selbst- und Gesamt-
bewusstsein finden lief3.

Sackgasse: Die Schutzfrist in den Archiven

Die Schutzfrist der Aktenstiicke war in einigen Teilbereichen eine deutliche
Sackgasse, ganz besonders in dem Archiv des Auswirtigen Amtes sowie in dem
Bundesarchiv. Beide Archive haben eine Schutzfrist von zehn bzw. dreilig Jahren
nach dem Tod der die Akten betreffenden Personen.® Bei der Ermittlung der NSDAP-
Parteimitgliedschaften der Missionare erschwerten folgende Umsténde die Arbeit: Die
NSDAP-Zentral- und Ortskartei enthdlt ca. 90 % aller damaligen Parteimitglieder.
Das entspricht einigen Millionen Datensdtzen auf Mikrofilm. Hier traten zum Teil
Namensdopplungen der Missionare mit anderen Personen auf, ebenso auch
Geburtsdatumsdopplungen. Eine eindeutige Identifizierung war nur durch Umwege
moglich.

Der Umweg

Die Schutzfrist des Bundesarchives und die des Auswirtigen Amtes konnte zum Teil
durch einen Umweg umgangen werden, da die Archive der Museumsstiftung
Wuppertal und der westfalischen Landeskirche eine kiirzere Schutzfrist von nur zehn
Jahren haben. Manche Informationen, die in den Berliner Archiven enthalten waren,
waren somit durch einen dhnlichen oder identischen Fund in Wuppertal oder Bielefeld
zuginglich. Dies war zum Beispiel bei der Mitgliedschaft eines Missionars in der
NSDAP und weiteren Verstrickungen in den Nationalsozialismus der Fall.

Sackgasse: Selbstzensur — Zensur — Schwarzung

Die grofite Sackgasse war wohl die Selbstzensur, die sich die Bethel-Mission im
August 1933 auferlegt hatte. Zuvor war die Zeitschrift Aufwdrts, die die Anstalt
Bethel, die Innere Mission in Bielefeld, publizierte, temporir verboten worden, weil
sie einen gegeniiber der Regierung kritischen Leserbrief abdruckte. Dies sah
Missionsinspektor Ronicke, der in engstem Kontakt mit Friedrich von Bodelschwingh
(d.J.), dem Leiter Bethels und der Bethel-Mission, stand, als Anlass, einen sogenann-
ten ,,Schweigebrief™ an alle Missionsmitarbeiter zu schicken. Dieser enthielt die klare
Botschaft:

Wer durch unbedachte AuBerungen (miindlich oder schriftlich) in Schwierigkeiten mit der
deutschen Regierung kommen sollte, kann von uns nicht geschiitzt werden. Der totale

pertal).

8 Ausnahmen von dieser Schutzfrist kann in begriindeten Ausnahmetfillen gegeben werden.

154 evangelische missiologie 39[2023]3



Staat, in dem wir heute leben, erwartet eine ganze Entscheidung fiir sich von allen, die zu
ihm gehoéren.’

Somit war eine klare AuBerung der eigenen Meinung zu den politischen Ereignissen
in Deutschland nach dem Sommer 1933 nicht mehr in den Briefen zu finden. Die
Briefe der Missionare wurden durch die deutsche Zensur abgefangen, aber auch durch
die englische, da Tanganyika damals ein Mandatsgebiet unter britischer Aufsicht war.
Deutlich wird dies durch eine etwas sehr direkte AuBerung eines Missionars:

Was ist das jetzt in der Heimat fiir eine merkwiirdige Sache mit dieser ,Devisenstelle® in
Miinchen? Die scheint jeden, etwas ,beleibten‘ Brief zu 6ffnen, um ihn [...] nach Devisen
zu untersuchen. Ich habe freilich den Eindruck, dass es sich dabei nicht um Devisen-
sucherei allein handelt, sondern um Nachpriifung des Inhalts der einzelnen Briefe. [...] Bei
dem letzten Brief hatte man beim Schliessen [...] eine solche Menge Klebstoff verwendet,
dass die einzelnen Briefblitter [...] ganz entschlossen nach jener Weise handelten: ,Wir
halten fest und treu zusammen! [...] Ist es da nicht angezeigt, jene Devisenstelle einmal
[...] freundlich zu bitten, etwas sorgsamer und liebevoller mit fremden Gut umzugehen?'?

Leider hat sich die Devisenstelle nicht an die Bitte von Missionar Hosbach gehalten.
Positiv politische Kommentare gegeniiber NSDAP und Staat waren weiterhin erlaubt.

Der Umweg

Allen Missionaren war die Zensur und die Uberpriifung der Briefsendungen auf
Bargeld bewusst, sodass sie nicht zuletzt wegen des sog. ,,Schweigebriefs* der
Leitung aus Bethel lernten politisch zu schweigen, bzw. vorsichtig zu agieren, wie
wohl so viele in dieser Zeit. Nach und nach &uferten sie ihre Meinungen vorsichtiger.
Dabei bedienten sie sich gewisser Codes, Anspielungen oder gaben Bibelstellen an,
deren Inhalt verdeckt ihre Einschitzung der politischen Lage in Deutschland und in
der Welt enthielt. Bedeutend wurde diese Vorgehensweise noch einmal, als mit
Ausbruch des Weltkriegs 1939 die deutschen Missionsmitarbeiter von den Briten
inhaftiert und in sog. Internierungscamps untergebracht wurden. Auch hier wurden
ihre Briefe von der Campleitung tiberpriift. Ein Lesen ,,zwischen den Zeilen®, das
Verstehen der Anspielungen und ein Nachgehen der genannten Bibelstellen gaben
aber Aufschliisse und Andeutungen iiber die Gedankenwelt der Missionare.

Sackgasse: Noch einmal — Die Selbstzensur der Mission und das
Bewusstsein der Beobachtung durch den Staat
An der Weltmissionskonferenz 1938 in Tambaram in Indien nahm auch eine deutsche

Delegation teil. Zu ihr gehorten u.a. Prof. Martin Schlunk, Direktor des Deutschen
Evangelischen Missions-Tags, Siegfried Knak, Direktor der Berliner Mission, und der

°  Ronicke (Bethel) an ,,Schwestern und Briider (Tanganyika), 29.8.1933, M 272,3, BL. 091. (Archiv- und
Museumsstiftung Wuppertal).

1" Hosbach (Bukoba) an Ronicke (Bethel), 8.11.1933, M 272,3, B. 042. (Archiv- und Museumsstiftung
Wuppertal).

evangelische missiologie39[2023]3 155



Missionar Heinrich Scholten, Bethel-Mission. Thre Teilnahme und der Weg dorthin
sind durch eine starke Selbstzensur geprégt. Jedoch anders als bei der Briefzensur
bedeutete diese Zensur weniger die Schwierigkeit, ,,zwischen den Zeilen® lesen zu
miissen oder iiber Bibelzitate mehr herauszufinden. Die Schwierigkeit der Erfor-
schung lag eher darin, dass die deutsche Delegation sich wihrend der Vorbereitung
und des gesamten Aufenthaltes iiberwiegend regimekonform und als Vertreter des
Deutschen Reiches verhielt, was sich auch in den Berichten widerspiegelt. Die
tatsichlichen politischen, theologischen sowie missionstheologischen Uberzeugungen
bleiben darum grofBtenteils verborgen. Es ist auch ungewiss, inwieweit sich die
personlichen Uberzeugungen der Teilnehmer mit dem &uBeren Erscheinungsbild der
deutschen Delegation deckten. Hinweise hierzu lieBen sich nur schwerlich
ausmachen. Dennoch kann iiber die deutsche Beteiligung und iiber die Umsténde bis
zur Reise und wihrend der Reise nach Indien Folgendes festgestellt werden.

Das Bewusstsein der Beobachtung durch den verlangerten Arm des Staates
im internationalen Kontext

1938 verschérfte sich der Druck des deutschen totalitdren Staates nochmals auf die
kirchlichen Einrichtungen, vornehmlich auch auf die Missionsgesellschaften, unter
anderem aufgrund der Devisenknappheit. Die Beteiligung einer deutschen Delegation
an der Weltmissionskonferenz sowie einzelner deutscher Missionare aus den Einsatz-
gebieten in Afrika und Asien war also alles andere als gesichert. Friedrich von
Bodelschwingh, der Leiter der Bethel-Mission, sah sich aufgrund der allgemeinen
Lage zu der AuBerung iiber die Teilnahme eines Bethel-Missionars gezwungen:

Wir [die Missionsleitung] muften vielmehr zu der Uberzeugung kommen, daB, wenn die
deutsche Delegation nicht teilnimmt, die Mitarbeit einzelner deutscher Missionare [von
den Missionsfeldern] Schwierigkeiten und Gefahren in sich schlieBt, die sich von drauflen
hier nicht {ibersehen lassen.'!

Bodelschwingh befiirchtete Repressalien gegeniiber der Bethel-Mission, in Form von
Spendensammelverboten, Streichung von Devisen oder anderer finanzieller Unter-
stiitzung. Im schlimmsten Fall sah er die Auflosung der Bethel-Mission. Aufgrund
einiger Umwege und nach Fiirsprache des Auswértigen Amtes unter Ernst von
Weizsécker und dem klugen Agieren eines Bethel-Missionars durften die Deutschen
nun doch an der Konferenz teilnehmen. Allerdings wurde nach der Ankunft in Indien
auch hier wieder deutlich, dass man unter Beobachtung der NSDAP stand. Der
dortige NSDAP-Stiitzpunktleiter schickte regelméBig Berichte iiber die Missionars-
delegation ins Deutsche Reich. Wie vorsichtig die deutsche Delegation agierte und
wie sehr sie sich des hohen Drucks bewusst waren und sich somit mehr als
regimekonform verhielt, davon zeugt eine AuBerung des &rtlichen NSDAP-Stiitz-
punktleiters. Er schreibt:

' Bodelschwingh (Bethel) an Scholten (Bukoba), 20.8.1938, M 238,7, BL 201. (Archiv- und
Museumsstiftung Wuppertal).

156 evangelische missiologie 39[2023]3



[Es] sei nochmal betont, dass man von allen deutschen Teilnehmern in politischer
Beziehung und auch kameradschaftlicher Hinsicht trotz der insgesamt sehr kurzen Zeit der
Fithlungnahme den besten Eindruck gewonnen hat. 2

Aufgrund dieses regimekonformen, vorsichtigen Verhaltens, der Selbstzensur im
Verhalten auf der Weltmissionskonferenz und auch in den Berichten hieriiber bleiben
leider die wahren Beweggriinde, die politischen und missionstheologischen Meinun-
gen und Einschdtzungen der deutschen Missionare verborgen. Im Abschlussbericht
iiber die Konferenz schreibt Martin Schlunk, dass es durch die Beteiligung der
deutschen Delegation gelungen sei,

manche Mifverstdndnisse und schiefe Urteile iiber Deutschland [...] aufzukléren [...], die
Vorurteile zu zerstreuen und [...] alle Wendungen fern zu halten, die als Angriff auf
Deutschland gedeutet werden kénnten.'3

Als Beispiel fiir ein Vorurteil nannte er die Religionsverfolgung sowie die Diskrimi-
nierung ,,fremder Rassen®, was er in dem offiziellen Bericht als ,,jiidische Propa-
ganda“ einordnete.!* Ob diese Zeilen nur zum Wohlgefallen und als Berechtigungs-
nachweis der Teilnahme an der Konferenz verfasst wurden oder sogar die personliche
Meinung von Schlunk waren, bleibt offen.

Bisher sind in diesem Text die Sackgassen bei der Erforschung im Hinblick auf die
Zeit zwischen 1933 und 1945 erwidhnt. Im Folgenden seien lediglich drei von
unzihlig vielen Beispielen dafiir genannt, in welche Sackgassen die Bethel-Mission
selbst in ihrer Arbeit geraten war.

3. Die Sackgassen, in die die Bethel-Mission hineingeriet
und wie sie iiber Umwege wieder hinauskam

Sackgasse: Die Rolle Bodelschwinghs, seine Einsichten und Problem-
I6sungsstrategien

Bodelschwingh selbst war Leiter der Inneren Mission sowie der AuBeren Mission
Bethels. Auf allgemein kirchlicher Ebene war er ebenso von immenser Wichtigkeit.
Er selbst trat 1933 bei der Wahl zum Reichsbischof gegen den von Hitler geférderten
Militarpfarrer Ludwig Miiller an. Wider Erwarten gewann Bodelschwingh die Wahl
am 17. Mai. Allerdings wurde er schnell durch die politischen Machenschaften auf
Reichsebene erniichtert und durchblickte die tatsdchlichen Strukturen, die weit in die
Kirche hineinragten. Sein Amt wurde durch einen ,,bevollmichtigten Staatskom-

12 Harenberg, NSDAP-Stiitzpunktleiter (Madras) an NSDAP, Leitung der Auslands-Organisation (Berlin),
12.3.1939, BArch R 58/5775c¢! Teil 2, Bl. 1366f. (Bundesarchiv).

13 Schlunk (Tibingen) an das Auswirtige Amt (Berlin), 3.3.1939, AA, RZ 509, Bl. 155. (Archiv des
Auswirtigen Amts).

14 Schlunk (Tibingen) an das Auswartige Amt (Berlin), 3.3.1939, AA, RZ 509, Bl. 155. (Archiv des
Auswirtigen Amts).

evangelische missiologie39[2023]3 157



missar ausgehohlt, sodass seine Position nun hinféllig wurde. Am Ende trat er
zuriick. Diese erste Konfrontation mit dem totalitdren Staat fithrte Bodelschwingh
deutlich vor Augen, wie sich innerhalb kiirzester Zeit die Bedingungen fiir kirchliche
und missionarische Arbeit zum Nachteil wenden konnten. Dariiber hinaus wurden in
demselben Zeitraum die Pldne der Deutschen Christen laut, die Anzahl der Missions-
gesellschaften um 40% zu reduzieren bzw. die von der Kirche unabhéngigen
Missionsgesellschaften aufzulosen und in die Reichskirche zu integrieren. Die Bethel-
Mission zdhlte zu den kleinen Missionsgesellschaften und sah sich durch die Kirchen-
politik auf Reichsebene bedringt und in eine existenzielle Notlage mandvriert. Einen
Ausweg sah sie in der Griindung einer Arbeitsgemeinschaft mit der Rheinischen
Mission im November 1933. So kam sie iiber einen Umweg zur weiteren Daseins-
berechtigung in dieser kirchenpolitisch krisenhaften Zeit. Einige Jahre spater, 1937,
befiirchtete Bodelschwingh erneut die Auflosung der Missionsgesellschaft, u.a., da
sich Strafanzeigen gegen Bethels Mitarbeiter hduften. Bodelschwingh hatte Angst vor
der Gleichschaltung seiner beiden Missionswerke in eine Art N.S.V., eine national-
sozialistische Volkswohlfahrt. '* Einen Ausweg, eine Art Umgehung der akuten
Bedrohungslage, sah er u.a. in einem iibervorsichtigen Verhalten und fast voraus-
eilenden Gehorsam. Beispielsweise nannte er die ,,Bekenntnisgottesdienste” der
Bekennenden Kirche ,,Bittgottesdienste” und den Fiihrereid am Geburtstag Hitlers,
der fiir Pfarrer nie verpflichtend war, leisteten sehr wahrscheinlich der Grofteil der
Bethel-Missionare. '® Dariiber hinaus waren an der Bodelschwingh-Schule im Tan-
ganyika Territory, auf der die europidischen Kinder von Lehrern der Bethel-Mission
unterrichtete wurden, die Hitler-Jugend sowie der Bund deutscher Médel, morgend-
liche Apelle und der Hitlergrul selbstverstindlich. Der Schulleiter versuchte die
Schulordnungen fiir Schulen auf deutschem Staatsgebiet in einem UbermalB zu
erfiillen, was fiir Auslandsschulen jedoch nicht verpflichtend war.!” Auch hier ist der
vorauseilende Gehorsam erneut zu finden.

Sackgasse: Die Parteimitgliedschaften und die Auswirkungen —
Ein Umweg einer Konfliktlage liber den angeblichen Patriotismus

Uberdies waren ein beachtlicher Teil, naimlich 38%, der ménnlichen Missionsmit-
arbeiter schon seit 1933 und 1934 NSDAP-Mitglieder. Von der deutschen Missions-
leitung hatte kein einziger einen Mitgliedsausweis.!® Die Parteimitgliedschaft, so kri-
tisch man sie heute sehen kann und muss, verhalf der Mission jedoch in einem Kon-
flikt zum Vorteil. Im Tanganyika Territory existierte neben der NSDAP-Auslandsor-
ganisation noch der sogenannte Deutsche Bund. Der Deutsche Bund sah seine eigene

15" Vgl. Bodelschwingh (Bethel) an Knak (Berlin),6.12.1937, HAB 2,50-2. (Hauptarchiv Bethel).

¢ D. Kahler, Hauptkanzlei (Bethel) ,,Aktennotiz*, HAB Bekennende Kirche 1,12,162. (Hauptarchiv
Bethel). Wenzel (Berlin) ,,Rundschreiben®, 29.8.1938, M 48,2, Bl. 369. (Archiv und Museumstiftung
Wuppertal).

Vgl. Bohme, Deutsches Konsulat (Nairobi), an die Friedrich-von-Bodelschwingh-Schule (Lwandai),
1.8.1934, Sachakte AA Nairobi 21, [keine Nummerierung der Aktenseiten]. (Archiv des Auswirtigen
Amts).

18 Vgl. BArch NSDAP 32000, Ortskartei. BArch NSDAP 3100, Zentralkartei. (Bundesarchiv).

158 evangelische missiologie 39[2023]3



Aufgabe darin, das angebliche Deutschtum im Ausland zu férdern und die wirtschaft-
lichen Interessen deutscher Unternehmer zu vertreten. Eben dieser Deutsche Bund
warf der Bethel-Mission eine ,,zu groBe Nihe“ zu der einheimischen Bevdlkerung
vor. Ausgerechnet der Leiter der NSDAP in Tanganyika, Troost, sicherte der Bethel-
Mission vollste Unterstiitzung zu, sodass diese gestirkt aus dem Konflikt hervorging.

Sackgasse: Eine mogliche endgiiltige Sackgasse fiir die Bethel-Mission —
Die Rolle der deutschen Missionsgesellschaften nach moéglicher
Wiedergewinnung der ehemals deutschen Kolonien durch Hitler

Mit der Machtergreifung Hitlers versprachen sich koloniale Kreise die Riick-
gewinnung ehemals deutscher Kolonien. Hitler selbst hatte vorerst weniger Interesse
daran. Dennoch wurde 1934 das kolonialpolitische Amt gegriindet, welches ent-
sprechende Vorbereitungen fiir die Wiedererrichtung deutscher Kolonien traf. Die
Plane fir Tanganyika Territory sahen keine Daseinsberechtigung mehr fiir die
Missionsgesellschaften im Land vor.!” Somit wire der Bethel-Mission das Tatigkeits-
feld genommen worden. Nicht nur das: Diese sogenannte ,,Operation Sisal* plante fiir
die einheimische Bevdlkerung Reservate, in denen sie sich aufhalten und Arbeits-
leistung fiir das Deutsche Reich erbringen sollte.?’ Diese Pline wurden aufgrund der
Niederlage Deutschlands im Zweiten Weltkrieg nie Wirklichkeit.

Es ist festzuhalten: Die Bethel-Mission wurde aufgrund des politischen, kirchen-
politischen und kolonialpolitischen Agierens in existentielle Sackgassen mandvriert.
Uber den Umweg des zum Teil vorauseilenden Gehorsams, durch vorsichtiges, ja zum
Teil tibervorsichtiges Verhalten gegeniiber staatlichen und kirchlichen Stellen, gelang
es ihr jedoch, ihr Werk weiterzufithren. Hier sei nun die Frage gestellt, ob dieses
Verhalten von Seiten der Mission in dieser Zeit tatsdchlich gefordert war, oder ob ein
mutiges Voranschreiten im Geiste der Bekennenden Kirche angesagter gewesen wire.

Die Uberholspuren

Nach dieser Darstellung zahlreicher Probleme sollen nun noch einige der
angekiindigten Uberholspuren angefiigt werden. Als Uberholspuren seien forschungs-
technisch die unerwarteten wertvollen Funde in den Archiven genannt sowie die
unerwartet positiven Entwicklungen fiir die Bethel-Mission und der einheimischen
Kirchengemeinden vor Ort.

Vgl. Ginther Hecht (0.0.), ,,Rassenpolitische Leitséitze zur deutschen Kolonialpolitik. Sonderdruck des
rassenpolitischen Amtes der NSDAP Mai 1940%, [Mai] 1940, Personalakte Ronicke, M 38,1, Bl. 218-
225, 218-223. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal).

20 Martin Baer & Olaf Schroter, Eine Kopfjagd. Deutsche in Ostafrika. Spuren kolonialer Herrschaft,
Berlin 2001, 167.

evangelische missiologie39[2023]3 159



Ein Blick in die Gedankenwelt der Missionare

Die Briefzensur verhinderte einen direkten, tiefen Einblick in die Haltungen, Ein-
schitzungen und Uberlegungen vieler Missionare zu den politischen und kirchen-
politischen Entwicklungen in Europa. Umso bedeutender sind ein Vortrag sowie ein
Protokoll iiber die Haltung der Missionsmitarbeiter gegeniiber der einheimischen
Bevolkerung. 2! Beides wurde anldsslich der Jahrestagung der Bethel-Mission in
Tanganyika angefertigt. Ebenso enthalten ist die sich anschlieBende Diskussion der
Missionare.

Inhalt dieses Vortrags und der Diskussion waren interessante Uberlegungen zum
Rassismus und zur Volkstumstheologie. Wahrend durch die NSDAP die Uber-
legenheit der Deutschen iiber andere propagiert wurde, sah man in der Bethel-Mission
in Tanganyika die Sache anders. Hier seien in aller Kiirze des Vortrags und der
Diskussion der Inhalt wiedergegeben: Missionar Kelber, der Vortragende auf der
Jahrestagung, kritisiert die Argumentationslinie der Nazis von der Uberlegenheit eines
Volkes. Er ist iiberzeugt, dass man keine Wertung korperlicher Merkmale durchfiihren
diirfe. Vielmehr seien sie neutral zu bewerten. Des Weiteren sei kein Mediziner in der
Lage zwei Gehirne aus zwei Kulturen voneinander zu unterscheiden. Nichtsdestotrotz
geht Kelber von der Existenz unterschiedlicher Volker aus. Die Zugehorigkeit zu
einem bestimmten Volk sei von Gott vorherbestimmt. Dariiber hinaus siecht er die
Aufgabe der Mission darin, die in den Menschen und Volksgruppen zu findenden
Gaben zu fordern und zu unterstiitzen, da letztlich Gott den Menschen ihre Gaben
anvertraut habe. 22 Andere Missionare teilten #hnliche Ansichten {iber die
Verschiedenheit der Volker, lehnten aber den nationalsozialistischen Rassegedanken
und Rasseniiberlegenheit ab. Sie sahen die Aufgabe der Mission darin, durch den
Glauben die Menschen zu fordern.?®

Die Uberholspuren fiir die Arbeit der Bethel-Mission und der
Kirchengemeinden in Tanganyika Territory

Wiéhrend die Bethel-Missionare inhaltlich iiber den Zusammenhang zwischen Volk-
und Volkszugehorigkeit und Gottes Schopfungsordnung debattierten, ergaben sich

organisatorisch in der Arbeit mit den Kirchengemeinden in Tanganyika Uberhol-
spuren, die z.T. durch duflere Zwinge katalysiert wurden.

Die finanzielle und organisatorische Entwicklung

In Deutschland unterlagen die Missionsgesellschaften strenger Spendensammel-
beschrankungen, ebenso fielen im Laufe der Zeit die Steuervergiinstigungen fiir

21 vgl. Kelber (Vuga) ,,Rassen und Mission“, M 594, Bl. 043-057. Vgl. Personn (Lwandai) ,,Protokoll der
Jahreskonferenz in Lwandai®, M 594, Bl. 004. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal).

22 Vgl. Kelber (Vuga) ,,Rassen!*, M 594, Bl. 050. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal).

2 Vgl. Hosbach (Buoba) an Ronicke (Bethel), 3.9.1934, Personalakte Hosbach, M 272,4, BI. 368. (Archiv
und Museumsstiftung Wuppertal).

160 evangelische missiologie 39[2023]3



Missionsgesellschaften weg.?* Die Beschrankungen bzw. die Sperre der Devisen in
das Missionsgebiet wurden schon an anderer Stelle erwihnt.?® Dies bedeutete weniger
Gehalt fiir die Missionare und auch eine eingeschrénkte finanzielle Forderung der
einheimischen Kirchengemeinden. So forderte u.a. diese finanzielle Krise eine Ent-
wicklung in den 1930er Jahren. Bisher bemiihten sich die europédischen Missionare
vergeblich, ein Kirchensteuersystem in den missionierten Gebieten zu installieren.
Zum Teil verfiigten die Christen nicht iiber Barvermdgen und es verbreitete sich ein
Misstrauen gegeniiber den europdischen Missionaren in finanziellen Angelegenheiten,
auch bei den einheimischen Pastoren.?® Ebenso wurde der Wunsch zur Unab-
hangigkeit immer deutlicher und zeigte sich nach Missionar Hermann Personn in dem
Ruf ,,‘Afrika den Afrikanern!‘“?’ Die Devisenknappheit bei der Bethel-Mission vor
Ort, die kritische Sicht der Christen in Tanganyika Territory und die allgemein
aufkommenden Unabhéngigkeitsbestrebungen fithrten dazu, dass die Bethel-
Missionare mit den einheimischen Pastoren ein Konzept zur iiberwiegend selbst-
stdndigen Organisation und finanziellen Verwaltung der Kirchenbezirke in Usambara
und im &uBersten Nordwesten Tanganyikas entwarfen.?® Anfinglich wurden die
einheimischen Pastoren dabei noch organisatorisch und finanziell durch die
Missionare unterstiitzt, allerdings durch die weiteren Devisen- und Sammel-
beschrinkungen war dieser Riickhalt bald verunmdglicht. Die européischen Missio-
nare waren daraufhin lediglich fiir die Aus- und Fortbildung der einheimischen
Kirchenangestellten sowie fiir die Leitung der Wirtschaftsbetriebe zustindig.

Eine Beschleunigung der Selbstandigkeitwerdung

1938 und 1939 verschirfte sich die allgemeine internationale politische Lage, sodass
sich viele Nationen auf Krieg einstimmten, wenn sie nicht schon léngst in lokalen
militdrischen Auseinandersetzungen involviert waren. Die Bethel-Mission stellte sich
darauf ein, dass ein Kriegsausbruch das Ende der Missionstétigkeit und die
Internierung der ménnlichen Missionsmitarbeiter durch die britische Mandatsregie-
rung bedeutete. Vorbereitend auf dieses Szenario statteten sie die einheimischen
Missionsangestellten mit Zentralvollmachten iiber die Kirchen, Pfarrhiuser,
Krankenhéuser und Schulen sowie iiber das gesamte Hab- und Gut der Mission vor
Ort aus.?” Ebenso wurden diese inhaltlich und organisatorisch auf die im vollen
Umfang eigenstindige Kirchen- und Missionsarbeit vorbereitet. Mit dem Angriff

24 Vgl. Beck (Bethel) an DEMR, Abteilung fiir Devisenanforderungen (Berlin), 8.2.1939, Personalakte
Ronicke, M 38,4, Bl. 038. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal).

= Vgl. DEMR, Abteilung fiir Devisenanforderungen (Berlin) ,,Aufstellung*; [1938], AA, RZ 509, BL. 032.
(Archiv und Museumsstiftung Wuppertal). (Archiv des Auswirtigen Amts).

26 Vgl. Leistner (Usambara), an Ronicke (Bethel), 25.7.1939, M 248,1, BL 205. (Archiv und

Museumsstiftung Wuppertal).

Personn (Lwandai) ,,Reaktion auf den Bericht: Grundsétzliches zur Missionsarbeit®, 8.2.1935, M 237,2,

BL. 145. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal).

Vgl. GleiB (0.0.) ,,Reaktion auf den Bericht: Grundsétzliches zur Missionsarbeit®, 4.12.1934, M 594, Bl.
586. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal). Vgl. Personn (Lwandai) ,,Satzung der Usambara-
Kirchenkasse®, [Juni] 1934, M 237,2, BI. 208-210. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal).

» Vgl. Leistner (0.0.) ,,Mitteilungen®, 2.5.1939, M 248,2. (Archiv und Museumsstiftung Wuppertal).

2

pN

2!

®

evangelische missiologie39[2023]3 161



Deutschlands auf Polen kam dies sofort zum Tragen. Viele der Missionare wurden
durch die britische Mandatsregierung verhaftet und interniert. Manche traten die
Reise nach Deutschland an. Einige Missionare durften noch auf den Stationen
bleiben, bis auf wenige Ausnahmen wurden sie jedoch auch nach und nach in Camps
gebracht. Von da an waren die einheimischen Kirchen zwar offiziell zunéchst unter
der Aufsicht der Augustana Synode aus den USA, die Unterstiitzung von schwe-
dischen Missionaren erhielt. 3 Jedenfalls forderte der Abzug der Missionspersonals
der Bethel-Mission die weitere Unabhéngigkeit der Kirchengemeinden vor Ort. Dies
war eine Beschleunigung auf den Weg zur vollstindigen Selbststindigwerdung.
Offiziell dauerte dies noch bis 1959 im Nordwesten und bis 1961 in Usambara. Erst
seit diesen genannten Jahren durften sie sich als unabhéngige Kirche bezeichnen, aber
die vorbereitenden Schritte wurden schon Ende der 1930er Jahre eingeleitet.

30 Wilson Niwagila, From the catacomb to a self-governing Church. A Case Study of the African Initiative
and the Participant of the Foreign Missions in the Mission History of the North-Western Diocese of the
Evangelical Lutheran Church in Tanzania, 1890-1965, Hamburg 1988 (Perspektiven der Weltmission 6),
273,275, 281.

162 evangelische missiologie 39[2023]3



Der Themenkomplex ,,Missionsgesellschaften
wahrend der Zeit des Nationalsozialismus“

Einige kritische Bemerkungen

Ulrich van der Heyden

In den gegenwartigen Debatten um die Notwendigkeit von Forschungen zur Kolonial-
und Missionsgeschichte wird der Eindruck vermittelt, als wenn die Geschichte des
Kolonialismus und die Verquickungen von Mission und Kolonialismus, resp. Faschis-
mus bisher kaum auf der Agenda der Missionsgeschichtsforschung standen. Man
kann dabei leicht Gbersehen, dass es zu diesen Fragen schon umfangreiche For-
schungsergebnisse gibt. Des Weiteren sei vor der Gefahr einer Pauschalisierung
gerade in Bezug auf den Themenkomplex Mission und Nationalsozialismus gewarnt.
Der Vortragstil dieses an einer Tagung in Berlin 2021 vorgetragenen Beitrags wurde
beibehalten.

Visiting-Prof. Dr. mult. Ulrich van der Heyden ist Historiker, Politik-
wissenschaftler und Spezialist fir die Kolonialgeschichte Afrikas und die
Geschichte der christlichen Mission. Er war an der Theologischen Fakultat
der Humboldt-Universitat Berlin tatig (nunmehr als Gastwissenschaftler) und
ist erster stellvertretender Vorsitzender der Berliner Gesellschaft fur
Missionsgeschichte.

Ein ,,weiRer Fleck”

Als ich vor etwa 40 Jahren begann, mich fiir Kolonial- und Missionsgeschichte inten-
siver zu interessieren, musste ich mir natirlich einen Uberblick iiber den
Forschungsstand verschaffen. Mir fiel ein groBer ,,weiler Fleck” zur Geschichte der
christlichen Mission zur Zeit des Faschismus von 1933 bis 1945 auf. Aber das
interessierte mich zundchst nicht weiter, beschiftigte ich mich doch mit der
Geschichte Siidafrikas und der dortigen Tatigkeit der deutschen Missionsgesell-
schaften in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts.

Direkt konfrontiert wurde ich mit dem ,,weilen Flecken-Thema“ im Sommer 1989,
als ich als letzter DDR-Biirger auf Grundlage des deutsch-deutschen Kultur-
abkommens in die Bundesrepublik reisen konnte und das Archiv der Hermannsburger
Missionsgesellschaft besuchte. Ich hatte dort viele Gespriache mit dem Archivar und
geschichtsinteressierten Missionszoglingen, nicht zuletzt iiber die in der Missions-
literatur wenig beachtete Zeit des Nationalsozialismus. Dabei erfuhr ich, dass die
Hermannsburger Missionsgesellschaft in der Nazi-Zeit einen jiidischen Mitbiirger
versteckt hielt. Um ihn vor den faschistischen Verfolgern zu tarnen, wurde er als

evangelische missiologie39[2023]3 163



Mitarbeiter ausgegeben. Ich arbeitete mit seinem mit der Schreibmaschine ange-
fertigten detaillierten Index der Hermannsburger Missionsblétter.

AuBerdem erfuhr ich auf Nachfrage, dass es nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs —
wenn ich mich nicht tdusche — drei Versuche gegeben habe, sich mit Themen der
Hermannsburger Mission in der Zeit des Nationalsozialismus in Dissertationen zu
befassen. Eine Doktorandin lernte ich in der dortigen Bibliothek auch personlich
kennen. Thr Thema war die Haltung der Hermannsburger Missionare in Australien
wihrend der Zeit von 1933 bis 1945. Weder ihre noch die anderen Promotions-
schriften konnten — so erfuhr ich — fertiggestellt werden. Auf meine Nachfrage wurde
mir mitgeteilt, dass es noch zu viele lebende zeitgendssische ,,Aktivisten* aus der
damaligen Zeit gébe, die nicht iiber jene Zeit sprechen wollten. Die Doktoranden
sollen alle an deren Schweigen gescheitert sein.

Heute sieht es anders aus. Ich glaube, die Hermannsburger Missionsgesellschaft hat
sich von allen evangelischen Missionsgesellschaften am intensivsten in den letzten
Jahren mit den aktiven Personen und deren Haltungen in der NS-Zeit beschiftigt;
zumindest sind zu dieser Thematik einige bemerkenswerte Biicher erschienen.

Im damaligen Scheitern der Bemithungen (weitere Beispiele lieBen sich sicherlich
finden), sich kritisch mit der Zeit des Nationalsozialismus auseinanderzusetzen, liegt
m.E. ein Hauptgrund, warum wir uns erst heute mit einer solchen Fragestellung in
dieser Konferenz befassen.

Die Aufarbeitung

Es ist im Wesentlichen bekannt und wurde kiirzlich erneut von Manfred Gailus in
dem Buch ,Gléubige Zeiten. Religiositdt im Dritten Reich® bestdtigt, dass die
Verbrechen der deutschen Faschisten nicht zuletzt durch den religiosen Charakter des
Nationalsozialismus zu erklaren sind, weil fiir viele Deutsche ein christlich-vélkischer
Synkretismus akzeptabel gewesen ist. Immerhin sollen 20 Prozent der evangelischen
Pfarrer NSDAP-Mitglieder gewesen sein. Bei den katholischen waren es weniger als
ein Prozent. Die NS-Affinitdt gab es vor allem in der professionellen Ebene der
Kirchen. Die Shoa fand statt, so Gailus, und sie ,,wurde aus einer christlichen
Gesellschaft heraus vollzogen®. Im juristischen Sinne kann man nicht von Tétern
sprechen, nur weil sie Mitglieder der NSDAP gewesen sind, aber die Geschichte der
Verquickung von Missionaren mit der NS-Herrschaft sollte genauso kritisch
aufgearbeitet werden, wie es fuir die Kirchen gilt. Es gab in fritheren Jahren noch viele
Zeitzeugen, Betroffene, Akteure, die moglicherweise wirklich in der national-
sozialistischen Ideologie verstrickt waren, die sich vielleicht schimten, die Angst
hatten, die sich nicht mehr erinnern wollten, die Mitldufer oder politische Ignoranten
oder Uninteressierte waren oder sonstige Griinde fiir die Ablehnung einer kritischen
Aufarbeitung dieses Kapitels der Missionsgeschichte hatten. Es war letztlich auch
eine Problematik aus der Heimatregion und darum war es eine offensichtliche
Aufgabe der traditionellen Kirchen- und Missionsgeschichtsschreibung, sich damit
auseinanderzusetzen. Die Thematik beriihrte ohnehin mutmaflich nur am Rande die
missionarische Arbeit in Ubersee. Insofern ist es aus subjektiver Sicht ein Stiick weit

164 evangelische missiologie 39[2023]3



verstidndlich, wenn wir uns erst heute, quasi in der folgenden Generation, mit dieser
Fragestellung befassen und damit kritisch auseinandersetzen wollen.

Den bedeutendsten Anstof3, sich mit der Problematik wissenschaftlich fundiert,
eingebettet in den historischen Kontext und anhand von Vergleichen verschiedener
Missionsgesellschaften zu befassen, verdanken wir Werner Ustorf und seinen
Pionierleistungen auf diesem Gebiet. Auch nachdem seine relevanten Publikationen
bereits erschienen waren, war er mit den Reaktionen vieler Kollegen und ,,Missions-
leute™ tiber sein Forschungsthema nicht zufrieden. Er wurde sogar als ,,Nestbe-
schmutzer betrachtet und verlie3 Ende der 1990er-Jahre einmal voller Zorn eine von
der Berliner Gesellschaft fiir Missionsgeschichte organisierte internationale Konfe-
renz. Er hat sich aber nicht beirren lassen und nimmermiide dafiir pladiert, dass dieses
»heie Eisen* angepackt wird. Ich erinnere mich an einige sehr interessante Vortrige
von ihm, die er in Berlin dazu gehalten hat. Das Verdienst von Werner Ustorf war und
ist, dass er nicht nur die Aufarbeitung des besagten ,,weilen Flecks* anmahnte,
sondern daran einen gewaltigen Anteil hat. Er wagte einen generellen Blick iiber die
Grenzen und Einfliisse einzelner Missionsgesellschaften hinweg. Auf der Basis einer
griindlichen Quellenauswertung suchte er nach einem grundsitzlichen, verallge-
meinernden Urteil. Er ist zweifelsohne der wirkungsmichtigste deutsche Historiker,
der sich diesem Thema zugewandt hat, aber mitnichten der einzige. Schon vorher gab
es, zumindest kann ich das fiir die Berliner Missionsgesellschaft sagen, vereinzelte
Aufsitze (so von Hans Heese, Gunter Pakendorf, Werner Schellack), des Weiteren
studentische Qualifizierungsschriften und, wenn ich mich nicht irre, auch
Dissertationen, eine in der DDR und mindestens zwei in Siidafrika, die sich der
Thematik in der einen oder anderen speziellen Fragestellung annahmen.

Ich kann mich gut der lebhaften Diskussionen zur Problematik zwischen Karla
Poewe, Werner Ustorf und anderen auf mindesten zwei Konferenzen der Berliner
Gesellschaft fiir Missionsgeschichte in Berlin erinnern. Es machte keineswegs den
Eindruck, als wére das Thema noch ein vollig ,,weiler Fleck™ gewesen.

Wir sollten zudem nicht vergessen, dass die Zeit des Faschismus in publizierten
autobiographischen Texten aus der Feder von Missionaren nicht ausgeklammert
wurde. Es existieren einige sehr subjektive Auseinandersetzungen von Missionaren
oder deren Ehefrauen mit der eigenen oder der familidren Rolle in jener Zeit. Das sind
keine wissenschaftlichen Studien, aber wichtige historische Quellen.

Zum Verhaltnis von Mission und Kolonialismus

Wie leider heute oft auch bei anderen Themen zu beobachten ist, ist auch bei der
Beschiftigung mit dieser Thematik die Gefahr gegeben, dass ein Narrativ entsteht,
welches einen zu rigorosen Eindruck vermittelt. Die gegenwértigen Diskussionen, die
vor allem fordern, sich nun endlich mit der kolonialen Vergangenheit der Deutschen
zu beschéftigen, ibersehen z. B., dass hier nicht bei Null angefangen werden muss.
Auch das Verhiltnis von Mission und Kolonialismus war immer ein Thema.
Beachtliche wissenschaftliche Ergebnisse liegen vor. Dennoch wird allzu oft ohne
Differenzierungen vorzunehmen und ohne es im Einzelnen kritisch zu hinterfragen,

evangelische missiologie39[2023]3 165



ein enges Verhiltnis zwischen Mission und Kolonialismus unterstellt.

Missionshistoriker sollten eindeutig sagen, dass man sich seit Langem in Fallstudien
und Ubersichtsdarstellungen mehr oder minder kritisch und wirkungsbreit mit dem
Verhiltnis von Mission und Kolonialismus auseinandergesetzt hat. Man sollte nicht
die eigene Unkenntnis als Malistab des wissenschaftlichen Forschungsstandes
nehmen!

Das hatten wir in Berlin schon gleich nach der Wende erkannt und die bereits
erwdhnte Berliner Gesellschaft fiir Missionsgeschichte Anfang der 1990er-Jahre
gegriindet. Die Ergebnisse sind u.a. an den von uns bislang herausgegebenen Bénden
der beiden Publikationsreihen sowie den von uns organisierten internationalen
wissenschaftlichen Konferenzen zu ersehen.

Notige Differenzierungen

Damit komme ich zu einer in der Geschichtswissenschaft eigentlich selbstver-
stindlichen und fiir die Missionshistoriographie m.E. besonders notwendigen
Vorgehensweise. Mit Pauschalurteilen zur Charakterisierung des Verhéltnisses von
Mission und Kolonialismus kommt man nicht weit. Jeder Fall von bewussten oder
unbewussten Verstrickungen zwischen Mission und Kolonialismus muss im Detail
untersucht werden, und zwar anhand von Zeit, Ort, historischem und politischem
Kontext, Missionsgesellschaft, Konfession, Personlichkeit, sozialer Herkunft und
hierarchischer Stellung und Funktion des Missionars, Besonderheiten der Gast-
bevolkerung etc. Das Gleiche trifft auf die Rolle der christlichen Mission bzw. der
Missionare im Nationalsozialismus zu. Es muss nach den Griinden gesucht werden,
warum Missionsgesellschaften oder Gruppierungen und Einzelpersonen in ihnen der
menschenverachtenden faschistischen Ideologie verfallen sind oder Widerstand und
Verweigerung, in welcher Form auch immer, geleistet haben. Es ist wichtig, zu
erkennen, unter welchen Umstinden und warum einige von ihnen aktiven oder
passiven Widerstand leisteten und andere nichts Vergleichbares taten. Pauschali-
sierungen sind — dies sei noch einmal betont — eindeutig fehl am Platz! Deshalb sind
biographische Forschungen, von deren Ergebnissen auf dieser Konferenz uns einige
vorgestellt werden, sehr wichtig. Sie sind wesentliche Bausteine fiir grofere,
zusammenfassende Beurteilungen der Haltung der deutschen Missionsgesellschaften
oder der deutschen Missionsbewegung zum nationalsozialistischen Herrschafts-
apparat und dessen Ideologie. Differenzierungen und Betonung der individuellen
Voraussetzungen fiir Handlungen und Einstellungen von Personlichkeiten in einem
bestimmten Kontext sind unumgénglich, wenn eine faktenorientierte ,,Auf-
arbeitung™ gelingen soll.

Offene Fragen

Bei den zukiinftigen Forschungen auf diesem Gebiet sollte also m.E. beachtet werden,
dass jetzt nicht das ,,Kind mit dem Bade* ausgeschiittet wird, denn es gab sicherlich

166 evangelische missiologie 39[2023]3



keinen Bonhoeffer in der deutschen Missionsbewegung, aber auch in Missionskreisen
existierten zumindest passiver Widerstand, Verweigerungen, Sympathien fiir die
Bekennende Kirche, Hilfe fiir in Not geratene Menschen (siche der Pastor jiidischer
Herkunft Hermann Gurland, der bei der Hermannsburger Mission Unterschlupf fand).
Dies gilt es genauso zu erforschen und zu wiirdigen wie eine schonungslose kritische
Auseinandersetzung mit Anbiederungen an das NS-Regime.

Damit will ich nicht sagen, dass die Aufarbeitung des Versagens bestimmter Kreise in
der Missionsbewegung bzw. einzelner Personlichkeiten hintenangestellt werden
sollte, denn mir fallen allein vier wichtige Fragestellungen ein, die m.E. unbedingt
aufgearbeitet werden sollten:

1.

Ich fand in Siidafrika einen personlichen Brief Adolf Hitlers an den Berliner
Missionar Friedrich Reuter. Das macht m.E. eine unbedingte missionshistorische
Beschéftigung mit der Rolle der NSDAP-Auslandsorganisation und der Christen
unter den Auslandsdeutschen notwendig.

Dem Missionar und Afrikanisten Professor Ernst Dammann wurde oftmals
vorgeworfen, im heutigen Tansania NSDAP-Funktiondr gewesen zu sein; in den
1950er Jahre wurde er Priasident der Berliner Mission, nachdem er in die DDR
gekommen war. Nach dem Mauerbau 1961 folgte er einem Ruf nach Marburg.
Schon in den 1980er-Jahre wurde er fiir seine wirklichen oder unterstellten
»Vergehen® in der NS-Zeit von Hamburger Kollegen kritisiert. Mir sagte er: Ich
war nicht fiir die Faschisten, ich war fiir die Monarchie. Das konnte/sollte man
ndher untersuchen. Vorarbeiten habe ich hierzu publiziert.

Die Rolle des Werner Eiselen, Sohn eines Berliner Missionars, des Erfinders der
Apartheid. Ich habe die Akten gefunden, die belegen, dass die Apartheid-
Gesetzgebung nicht allein von ihm erdacht wurde. Er bekam kognitive
Unterstiitzung von anderen in Siidafrika lebenden Deutschen, auch von
Missionaren und deren Kindern.

Es muss die Frage gekldrt werden, ob es einen Zusammenhang zwischen den
Missionsmethoden wihrend und nach der NS-Zeit auf dem Missionsfeld gegeben
hat. In diesem Zusammenhang wire es auch wichtig, der Tatsache nachzugehen,
ob und welchen Einfluss diese auf die etwa ein Jahrzehnt spdter erwachenden
nationalen Unabhéngigkeitsbewegungen insbesondere in Afrika hatten. Denn es
ist eine weithin bekannte Tatsache, dass so gut wie alle politischen Fiihrer auf dem
afrikanischen Kontinent, bevor sie ihre Lander in die staatliche Unabhéngigkeit
fiihrten, Missionsschulen besucht hatten.

evangelische missiologie39[2023]3 167



Die Leitung der Basler Mission in der Zeit des
Nationalsozialismus

Jurgen Quack

Im leitenden Komitee der Basler Mission (BM) waren fast nur Schweizer, aber die
hauptamtlichen Referenten und die Missionare waren zum groRen Teil Deutsche.
Ndher untersucht wurde bisher nur die Haltung des deutschen Direktors, des
wirttembergischen Pfarrers Dr. Karl Hartenstein. Der hatte im Ersten Weltkrieg als
Offizier gedient und war anfangs gegeniliber Hitlers Machtergreifung positiv
eingestellt, was bei den Schweizern auf Unverstandnis stiel. Hartenstein dnderte
aber seine Haltung sehr schnell und setzte sich schon 1934 dafiir ein, dass sich der
Deutsche Evangelische Missionsrat auf die Seite der Bekennenden Kirche stellte. Bei
Kriegsausbruch traten alle deutschen Mitglieder der Missionsleitung zurick.

Dr. Jirgen Quack war Mitarbeiter der Basler Mission (BM) in Nigeria, spater
Vorsitzender des Deutschen Zweiges der BM, Lehrbeauftragter der
Evangelisch-theologischen Fakultat in Tubingen flr Missionswissenschaft und
dkumenische Theologie sowie Referent fiir Mission, Okumene und
Entwicklung in der wiirttembergischen Kirchenleitung.

Zum Hintergrund

Die Basler Mission (BM) ist ein Sonderfall unter den deutschsprachigen Missions-
gesellschaften, da sie die einzige ,.internationale Missionsgesellschaft™ war. Juristisch
gesehen war sie ein Verein nach Schweizer Recht. Im ehrenamtlich titigen Komitee —
dem entscheidenden Gremium der Missionsleitung — saflen fast nur Schweizer, vor
allem Pfarrer und Kaufleute. Anders sah es bei den Hauptamtlichen aus: Der Direktor
war immer ein deutscher (genauer: wiirttembergischer) Theologe; auch die verschie-
denen Inspektoren und die Lehrer am Seminar waren in ihrer Mehrzahl Deutsche. Die
ausgesandten Missionare — 1939 ca. 300 — waren iiberwiegend Deutsche.

Die ,,Basis“ der Mission bestand aus Missionsfreunden vor allem in der Schweiz und
in Deutschland. Diese waren in Deutschland in 16 Hilfsvereinen organisiert, die
Delegierte zur Heimatgemeindevertretung (HGV) schickten. Diese Missionsfreunde
bildeten auch die finanzielle Basis der Mission, denn Zuschiisse von kirchlicher oder
staatlicher Seite gab es keine — abgesehen von der offiziés geforderten ,,National-
spende fiir die deutschen Missionen* in Deutschland zum 25. Regierungsjubildum
von Kaiser Wilhelm II. im Jahr 1913.

Im Ersten Weltkrieg wurde die BM in allen Kolonien als deutsche, also feindliche
Organisation behandelt. Die Mitarbeiter und ihre Familien wurden interniert! und der

' Die Schweizer durften bald ausreisen; von den Deutschen wurden die nicht ordinierten Ménner in

168 evangelische missiologie 39[2023]3



Besitz beschlagnahmt. Nach dem Krieg dauerte es lange, bis sie wieder ihre Arbeit
aufnehmen konnte.

Eine ausfiihrliche Darstellung der Haltung der BM gegeniiber dem National-
sozialismus liegt vor im 5. Band der ,,Geschichte der Basler Mission> vom friiheren
Inspektor Hermann Witschi, einem Schweizer. Dariiber hinaus gibt es drei Aufsitze
von Ruedi Brassel-Moser, ebenfalls einem Schweizer, iiber diese Jahre und iiber die
inner-missionarische Diskussion zwischen Deutschen und Schweizern nach dem
Krieg.3 Von deutscher Seite haben sich Gerold Schwarz, Karl Rennstich und Jiirgen
Quack mit dieser Zeit beschiftigt.* Alle diese Darstellungen konzentrieren sich auf
die Haltung von Karl Hartenstein, Direktor der Basler Mission von 1926 bis 1939.

Karl Hartenstein

Karl Hartenstein, geb. 1884 in Stuttgart - Bad Cannstatt, stammt aus einer der BM
verbundenen Familie. Sein Vater, der Bankier Max Hartenstein, war Schatzmeister
des Vereins fiir drztliche Mission; seine Mutter Helene war die Schwester von
Hermann Prétorius (1852-1883), einem fritheren Inspektor der Basler Mission.

Sein Theologiestudium wurde unterbrochen durch Militdrdienst im Ersten Weltkrieg
als Befehlshaber einer Artillerie-Einheit. Nach Beendigung des Studiums trat er in
den Dienst der wiirttembergischen Landeskirche und wurde 1923 Pfarrer in Urach.
Empfohlen wurde er dem Komitee vom Stuttgarter Oberkirchenrat Eduard Knapp,
den die Missionsleitung zunéchst ins Auge gefasst hatte.

Gegeniiber der nationalsozialistischen Bewegung war er zunéchst kritisch eingestellt.
In einem Rundschreiben an die Missionare in Indien warnte er 1932 gleichermalfien
vor der Gefahr einer ,,Bolschewisierung* wie vor der Gewaltverherrlichung und dem
Antisemitismus der Hitlerbewegung. Ein Jahr spéter hatte sich seine Sicht geéndert.
In der Wahl Hitlers zum Reichskanzler sah er ,,die Rettung vor der vorbereiteten
bolschewistischen Revolution in letzter Stunde™ und zeigte sich erleichtert, dass ,,der
dem Parteiwesen wesentliche Liberalismus endgiiltig erledigt® sei.’

wehrfdhigem Alter bis Kriegsende interniert.
2 Geschichte der Basler Mission, Bd. 5, 1920-1940, Basel 1970.

Ruedi Brassel-Moser, Ein Baum - zwei Zweige: zur Geschichte der Basler Mission zwischen 1930 und
1966, in: Zeitschrift fiir Mission, Jg. 29, 2003, S. 334-352. Ruedi Brassel-Moser, Trennung als Preis der
Einheit? ,,Ubernationalitit, Konfliktmanagement und Strukturwandel der Basler Missionsgesellschaft
in der Schweiz und in Siddeutschland, in: Artur Bogner uw.a. (Hg.), Weltmission und religiose
Organisationen. Protestantische Missionsgesellschaften im 19. und 20. Jahrhundert, Wiirzburg 2004, S.
355-376. Ruedi Brassel-Moser, Mission, Okumene und Ubermnationalitit. Zur Geschichte der Basler
Mission im 20. Jahrhundert, in: Bldtter zur wiirttembergischen Kirchengeschichte 107, 2007, S. 210-
238.

4 Gerold Schwarz, Mission, Gemeinde und Okumene in der Theologie Karl Hartensteins, Stuttgart 1980;
Karl Rennstich, Mission und bekennende Kirche: Weitersagen des Glaubens, Leiden und
Wiedergutmachung am Beispiel von Karl Hartenstein. Texte und Dokumente Nr. 15, Basler Mission,
1991; Jirgen Quack, Zur Geschichte der Basler Mission-Deutscher Zweig, in: Bldtter zur wiirttem-
bergischen Kirchengeschichte 116, 2016, S. 71-158.

5 Komitee-Protokoll 5.4.1933.

evangelische missiologie39[2023]3 169



Die Schweizer Komitee-Mitglieder schwiegen dazu. Das Protokoll vermerkt nur die
Mahnungen von Prisident Walter Burckhardt und Vizeprdsident Alphons Koechlin:
»Wir miissen volles Verstidndnis aufbringen fiir die deutsche Lage, 6kumenisch ja
nicht desolidarisierend, evtl. ein Wort der Abgrenzung sagend, aber die Gemeinschaft
festhalten.” Hartenstein war sich bewusst, dass viele Schweizer seine Sicht nicht
teilten. In der HGV im Juni 1933 lieB er die Deutschen sagen, ,,dass wir Gott nie
genug dafiir danken konnen, dass er sich unseres Volkes noch einmal erbarmt hat. Er
gab uns nach Jahren grosster Verzweiflung neue Hoffnung fiir Volk und Reich. Er
sandte uns nach den Zeiten grosser Verwirrung einen wirklichen Fiihrer, und gab uns
in ihm und seinen Mitarbeitern wirkliche Obrigkeit.“ Die Schweizer lie er sagen:
,Wir horen und sehen das Grofe, was in Deutschland geschieht. Wir mochten uns
auch wirklich mit euch freuen, aber es fillt uns nicht leicht, alles so zu verstehen, wie
ihr es versteht. Gott hat unser Volk andere Wege gefiihrt.*

Als 1933 die Stelle des Heimatinspektors fiir Deutschland neu besetzt werden musste,
wurde auf Hartensteins positives Votum hin Gustav Hannich, badischer Pfarrer und
NSDAP-Mitglied, berufen, ,da wir in der gegenwirtigen Lage den Vollblut-
Deutschen — verzeihen Sie den Ausdruck — brauchen®.” Aber schon im Laufe des
Jahres 1933 dnderte sich seine Haltung. Fiir die HGV Juni 1934 bereitete er einen
Beschluss vor, der die BM ,jin eine Front mit der Bekennenden Gemeinde zur
Bekenntnissynode von Barmen® stellte. Auf sein Betreiben stellte sich auch der
Deutsche Evangelische Missionsrat im Oktober 1934 auf die Seite der Bekennenden
Kirche. Aber diese innerkirchliche klare Positionierung betraf nicht die Haltung
gegeniiber der ,,Obrigkeit”. Da schwieg Hartenstein — und infolgedessen &uBlerte sich
auch die Basler Mission mit keinem Wort abgrenzend zum Nationalsozialismus.

Die BM stand dennoch unter Beobachtung des Staates. Die Dezember-Ausgabe des
Heidenboten 1934 wurde wegen eines Satzes im Leitartikel beschlagnahmt. Hannich
konnte durch ein Gesprich mit der Gestapo in Stuttgart die Freigabe erreichen. Die
Inspektorenkonferenz beschloss darauf, dass alle Leitartikel und alle Artikel mit
Bezug auf die Heimat dem Direktor vorzulegen seien. Hartenstein wollte jede
kritische AuBerung iiber die politische Entwicklung in Deutschland unterbinden.

Griinde dazu gab es viele: Zum einen war schon vor der Machtergreifung die
Uberweisung von Geld ins Ausland von der deutschen Regierung erschwert worden —
sowohl in die Schweiz wie nach Ubersee. Dazu wurden &ffentliche Sammlungen ver-
boten. Daher musste Ende 1934 die Halbbatzenkollekte — eine wichtige Finanzquelle
der Mission — beendet und stattdessen ein deutscher Kollekteverein gegriindet
werden, der nur noch Mitgliedsbeitrdge kassieren konnte. Mehrfach wurde Harten-
stein bei Besuchen in Stuttgart von der Gestapo zu Verhoren vorgeladen. Er berichtete
im Komitee im Mai 1937, dass er dabei die Mission als rein religiose Arbeit ohne
politische Komponente dargestellt habe. Das Protokoll schlieSt den Bericht mit den
Worten ,,Die Basler Mission bleibt dem Dritten Reich suspekt und ist in ihrer Eigenart
von ihm bedroht.*®

¢ Heidenbote, Juni 1935, S. 81.
7 Komitee-Protokoll 6.12.1933.
8 Komitee-Protokoll 21.5.1937.

170 evangelische missiologie 39[2023]3



Als am 1. September 1939 der Krieg ausbrach, traten die drei deutschen Mitglieder
des Komitees (Direktor Hartenstein, Inspektor Hannich und Verwalter Heinrich
Kiihner) von ihren Posten zuriick. Die Mission sollte eine rein schweizerische Leitung
haben, um dem Verbot und der Beschlagnahme zu entgehen. Hartenstein ging als
,Beauftragter der Mission nach Deutschland zurlick. Nun zeigte sich, dass das
Schweigen Hartensteins nicht nur Vorsicht und Taktik zum Schutz der Mission war.
Er erklirte, dass er bereit sei, sich wieder in die Wehrmacht einberufen zu lassen —
und erwartete das gleiche von den deutschen Zoglingen und Missionaren.

Sein fritherer Schweizer Kollege Hermann Witschi schrieb dazu: Bald nach 1933 war
Hartensteins Haltung von Erschrecken und tiefem Schmerz erfiillt. Er litt unter der
Entwicklung. Aber dieses Leiden ,,ging nie in einen offenen politischen Widerstand
iiber und blieb fiir unser Urteil auch krassen AuBerungen brutaler Gewalt gegeniiber,
wie etwa in der Judenverfolgung, auffallend stumm. Er lehnte jede revolutiondre, ja
auch nur illoyale Haltung selbst dieser Obrigkeit gegeniiber ab.“ Witschi sah drei
Griinde fiir diese Haltung. Zum einen den Wunsch, dass die Arbeit der Mission
weitergehen kann, zum anderen ,,seine Zugehorigkeit zur lutherischen Tradition seiner
Heimat.” Und drittens seine Verwurzelung im ,,endzeitlichen Denken der Wiirttem-
bergischen Viter. Er sah der Gemeinde Jesu in der Endzeit nicht die Moglichkeit der
offenen Auflehnung gegen den Antichristen gegeben, sondern das Leiden verordnet.*

Offene Fragen

Das Handeln des Direktors und seine Motivation sind in den genannten Verdffent-
lichungen ausfiihrlich untersucht und dargestellt worden. Es fehlen aber Unter-
suchungen zur Haltung und zu AuBerungen der anderen Mitglieder des Komitees —
der Schweizer wie der Deutschen.

Ebenso fehlen Untersuchungen zur Haltung deutscher Missionare in den iiber-
seeischen Einsatzorten — und zur Reaktion der Missionsleitung darauf. So erwahnt
Witschi zwar, dass 1934 das Amt des Préses in Kamerun von Johannes Ittmann auf
den Schweizer Hans Wildi iibertragen wurde,'? nicht aber, dass dies die Reaktion
darauf war, dass Ittmann am 1. Mérz 1934 in Buea in die NSDAP eingetreten war —
zu der Zeit als der neue Afrika-Inspektor Emanuel Kellerhals im Land weilte.!!

Wenig bekannt ist auch iiber das Verhalten der deutschen Heimatmissionare und die
Reaktion der Missionsleitung darauf. So wurde der frither in China titige Ernst Ruff
in Frankfurt, der sich offen gegen den Nationalsozialismus stellte, nach Verhaftung
und Freilassung 1941 von der Mission aus Frankfurt entfernt und auf eine ruhige
Stelle im Schwarzwald versetzt.'?

®  Wolfgang Metzger (Hg.), Karl Hartenstein. Ein Leben fiir Kirche und Mission. Stuttgart 1953. Darin
schrieb Witschi das Kapitel iiber Hartensteins Direktorat. Zitat S. 149f.

10 Hermann Witschi, Geschichte der Basler Mission, Bd. 5, 1920-1940, Basel, 1970, S. 369.

Andreas Selignow, Evangelium, afrikanisches Volkstum und geistiger Volksbesitz im Denken des
Missionars Johannes Ittmann, 1996, www.johannes-ittmann.de (zuletzt aufgerufen am 12.06.2023).

12" Hans Huppenbauer, Ein Wegbereiter Gottes in China. Das Leben von Ernst Ruff, 1887-1944, Basel
1946.

evangelische missiologie39[2023]3 171



Neuendettelsauer Mission und der National-
sozialismus

Hermann Vorlander

Viele evangelische Christen in Deutschland wandten sich schon friih dem National-
sozialismus zu, weil sie von ihm die Férderung ihres Glaubens und den Kampf gegen
Gottlosigkeit, Moralverlust, Individualismus und Bolschewismus erhofften. In der
Neuendettelsauer Mission identifizierten sich ihre fiihrenden Reprasentanten Missions-
direktor Dr. Friedrich Eppelein und Missionsinspektor Dr. h.c. Christian KeyfRer mit den
nationalsozialistischen Ideen, insbesondere im Bereich der Volksmission. Sie wollten
die in Neuguinea erlebte Einheit von Volk und Glaube in Deutschland verwirklichen.
Auch die meisten in Neuguinea tatigen Missionare traten in die NSDAP ein und
grundeten einen Stltzpunkt in Finschhafen. Der in der Kirche verbreitete Anti-
judaismus diente oft als Briicke zum Antisemitismus der Nationalsozialisten.

Dr. theol. Hermann Vorlander (geb. 1942) promovierte 1971 an der
Universitat Erlangen-Niirnberg mit einer Arbeit Gber die Vorstellung vom
»personlichen Gott”. Von 1972 bis 1976 lehrte er als Professor fir Altes
Testament an der Near East School of Theology in Beirut (Libanon).
AnschlieRend arbeitete er als Pfarrer in Kaufbeuren (Allgdu), Kirchenrat im
Landeskirchenamt und Dekan in Miinchen. Von 1992 bis 2007 leitete er das
bayerische Missionswerk, heute Centrum Mission EineWelt, in Neuen-
dettelsau. Im Ruhestand beschaftigt er sich insbesondere mit der Geschichte
der Mission und der Entstehung des Monotheismus im Alten Testament.

Dieser Beitrag ist eine liberarbeite und aktualisierte Fassung eines Artikels,
derin ,blick in die Welt” 3, 2011, veréffentlicht wurde. !

1. Zeitgeschichtlicher Hintergrund

Die 20er und 30er Jahre des 20. Jahrhunderts waren aus der Sicht vieler evangelischer
Christen gepriagt von Gottlosigkeit, Verlust moralischer MafBstébe, Kirchenaustritten,
Individualismus, Dekadenz und Bolschewismusgefahr. Viele waren unzufrieden mit

! Vgl. zum Folgenden: Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Die Neuendettelsauer Mission und die Anfinge

des Kirchenkampfes, in: Zeitschrift fiir bayerische Kirchengeschichte 40, 1971, 227-245; Bjorn
Mensing, Pfarrer und Nationalsozialismus, 3. Aufl. Bayreuth 2011; Werner Ustorf, Mission im
Nationalsozialismus, in: Berliner Beitrdge zur Missionsgeschichte Heft 3, 2002; Hermann Vorldnder,
Kirche in Bewegung - Die Geschichte der evangelischen Mission in Bayern, Neuendettelsau 2014, 53-
79; Hans RoBler, Nationalsozialismus in der frdnkischen Provinz — Neuendettelsau unterm Hakenkreuz,
Neuendettelsau 2017; Moritz Fischer, Schlaglichter auf die historischen Verflechtungen von deutscher
evangelischer Mission und ihrer Theologie mit dem NS-Regime und seiner Ideologie, in: Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft 48, 2022, 30-52.

172 evangelische missiologie 39[2023]3



der Demokratie und ihrem ,,Parteiengezénk®. Der Versailler Vertrag wurde von vielen
als Erniedrigung Deutschlands erlebt. Zu den Reparationsleistungen kamen spater die
Engpisse durch die Finanzkrise und die schreckliche Arbeitslosigkeit.

Viele evangelische Christen fiihlten sich nach dem Sturz des Kaiserreiches heimatlos.
Thren Schutzherrn, den Deutschen Kaiser, gab es nicht mehr und ihnen fehlte eine
politische Partei, die ihre Interessen vertrat, wihrend die Katholiken in der
Zentrumspartei und der Bayerischen Volkspartei ihre Stimme erhoben. Die Angst vor
einer katholischen Gegenreformation verband sich mit der Furcht vor der
sozialistisch-bolschewistischen Gottlosenbewegung. Deshalb wandten sich insbeson-
dere in Franken viele Protestanten der NSDAP zu, weil sie ihre Angste und Wiinsche
dort am besten aufgehoben sahen. Thre Anhdngerschaft rekrutierte sich vorwiegend
aus der Landbevodlkerung und dem Kleinbiirgertum. Der Antisemitismus blithte. Die
Juden wurden vielfach fiir alles verantwortlich gemacht, sowohl fiir den
Bolschewismus als auch fiir den Kapitalismus.

Die NSDAP vertrat in ihrem Parteiprogramm von 1922 den Standpunkt eines
»positiven Christentums®:

Wir fordern die Freiheit aller religiésen Bekenntnisse im Staat, soweit sie nicht dessen
Bestand gefdhrden oder gegen das Sittlichkeits- und Moralgefiihl der germanischen Rasse
verstof3en.

Deshalb gewann sie viele Anhénger unter den evangelischen Christen, wéhrend sich
die Katholiken eher zuriickhaltend verhielten. Die Partei propagierte Gemeinnutz vor
Eigennutz und das Zerbrechen der Zinsknechtschaft. Juden und Freimaurer wurden
pauschal als Zersetzer und Zerstorer angesehen. 1932 beteiligte sich die Partei an den
Kirchenvorstandswahlen; die SA zog in die Kirchen ein und stand 1933 Spalier vor
der Lorenzkirche in Niirnberg bei der Einfliihrung von Landesbischof Hans Meiser
(1881-1956). So gab es scheinbar viele Ubereinstimmungen zwischen National-
sozialismus und Protestantismus.

In seinem Buch ,Mein Kampf*? duBerte sich Hitler kritisch gegeniiber der Mission.
Er kritisierte deren Erfolglosigkeit bei den ,,Hottentotten und Zulukaffern®, wahrend
gleichzeitig das eigene Volk vernachldssigt wiirde. Die Mission dringe sich den
nichtchristlichen Volkern auf und verderbe sie durch eine angeblich ,,héhere Kultur®.
Die durch diese Sitze hervorgerufene Kritik evangelischer Missionskreise wurde
durch die Thesen des Tiibinger Theologieprofessors Karl Fetzer von 1933 zerstreut:
»Wir [d. h. die Deutschen Christen] treten ein fiir das Werk der deutschen
evangelischen Heidenmission, das der Missionswille Christi von der Kirche fordert
und das wir als ein heiliges Erbe von den Vitern iibernehmen.*?

2 Adolf Hitler, Mein Kampf, Miinchen 1925/1926, 292, 445f., 478f.
3 Zitat nach Bjorn Mensing, Pfarrer und Nationalsozialismus, 3. Aufl. Bayreuth 2011, 100.

evangelische missiologie39[2023]3 173



2. Die Ereignisse in der Missionsanstalt 1930 bis 19454

In Neuendettelsau wihlte bereits 1932 die Mehrheit der Bevolkerung die NSDAP.
Adolf Traunfelder (1899-1975), der Ortsgruppenleiter der NSDAP und spitere
Biirgermeister (1940-1945), setzte bereits 1933 durch, dass am 4.9.1933 die erste
Judentafel am Bahnhof aufgestellt wurde. Sie trug die Inschrift: , Neuendettelsau.
Juden haben in dieser Ortschaft keinen Zutritt. Der Gemeinderat. Sie wurde erst kurz
vor dem Einmarsch der Amerikaner im April 1945 entfernt. Bald wurden auch zwei
Hitler-Eichen gepflanzt, eine auf dem Geldnde der Missionsanstalt. Aus Neuen-
dettelsau wurden mit einer Postkarte ,,Heilsgriile* versandt, auf der das Hakenkreuz
iiber der St. Nikolaikirche erstrahlte. Beim Festgottesdienst zum 50jdhrigen Jubildum
der Neuguinea-Mission in Gunzenhausen im Juli 1936 wurde Landesbischof Hans
Meiser von Glaubigen mit dem Hitlergrul} begriift.

Traunfelder kam 1924 als Lehrer an die Volksschule in Neuendettelsau. Seit 1929 war
er auch als Lehrer fiir Pddagogik und Didaktik am Missionsseminar tdtig und betreute
die Studierenden bei ihren praktischen Ubungen in der Schule. Nach seinem Austritt
aus der Kirche erteilte er keinen Unterricht mehr am Missionsseminar, erhielt aber
weiterhin sein Gehalt. Eppelein und KeyBer begriindeten dies 1945 damit, dass Traun-
felder als Staatskommissar eingesetzt worden wére, wenn das Seminar unter staatliche
Aufsicht gestellt worden wire. Deshalb sei ihnen an guten Beziehungen gelegen
gewesen. Auch stellte sich Traunfelder schiitzend vor Missionssenior Johann Flierl
(1858-1947) und Christian KeyBer (1877-1961), die gewisse Verordnungen der
NSDAP o6ffentlich kritisiert hatten, und verhinderte ihre Verhaftung.

Missionsdirektor Dr. Friedrich Eppelein

Die fithrenden Minner der Missionsanstalt, Dr. Friedrich Eppelein und Dr. h.c.
Christian KeyBer, kniipften schon friih Kontakte zum Nationalsozialismus. Dr.
Friedrich Eppelein (1887-1969) wirkte seit 1912 volksmissionarisch in einem {iiber-
wiegend armen Viertel in Bayreuth und wurde 1919 mit einer Arbeit iiber
»Wohnungswesen und Moral“ von der Universitit Erlangen zum Dr. phil. promoviert.
1926 begann er seinen Dienst als Inspektor fiir Volksmission bei der Neuendettelsauer
Mission und wurde 1928 zu ihrem Direktor gewéhlt. Er war ein kluger Theologe mit
sozialpolitischem Engagement, der der Arbeit der Missionsanstalt wichtige Impulse
vermittelte und sich fleiBig als Schriftsteller und Vortragsredner betdtigte. Er wirkte
viele Jahre als Lehrbeauftragter fiir Missionswissenschaft an der Universitit Erlangen.
Er verwies auf die internationalen Kontakte der Mission und hob ihre Bedeutung fiir
die AuBlenpolitik Deutschlands hervor. 1935 stellte er das weltweit erste Missions-
flugzeug fiir die Mission im Hochland Neuguineas in den Dienst der Neuendettelsauer
Mission. Fir die Studierenden des Missionsseminars richtete er einen ,,Missions-
trupp* der SA ein.

4 Vgl. zum Folgenden Friedrich Eppelein, Das Neuendettelsauer Missionswerk und seine 4
Arbeitsgebiete, Neuendettelsau 1933.

> Adam Schuster, Aus tausend Jahren Neuendettelsauer Geschichte, Ansbach 1963, 238.

174 evangelische missiologie 39[2023]3



In Berithrung kamen Mission und Nationalsozialismus insbesondere im Bereich der
Volksmission. Tropenuntaugliche Missionare sowie Absolventen des Missions-
seminars, die aus politischen Griinden nach dem Ersten Weltkrieg zunéchst nicht nach
Neuguinea ausreisen durften, wurden hiufig als Heimatmissionare eingesetzt. Zu
ihnen gehorte auch Franz Lossin (1891-1969), der ab 1921 in Bayreuth wirkte. Seit
1928 engagierte er sich zunehmend fiir den Nationalsozialismus und trat im
Wahlkampf als Parteiredner auf. Dabei vertrat er stark antisemitische Meinungen und
rief seine Pfarrerskollegen zum Anschluss an die nationalsozialistische Bewegung
auf. Dies erschien der Missionsanstalt als nicht mehr tragbar, so dass er 1930
entlassen wurde, was erhebliches Aufsehen erregte.

Am 25. Mérz 1931 lud die Missionsanstalt mit Zustimmung des damaligen Ober-
kirchenrats Hans Meiser und als erste evangelische Einrichtung in Deutschland
Volksmissions-Pfarrer und NS-Politiker zu einem Gesprach nach Niirnberg ein. Die
Delegation der NSDAP wurde vom damaligen Reichstagsabgeordneten und spéteren
bayerischen Kultusminister Hans Schemm (1891-1935) geleitet, den Eppelein von
seiner Lehrtitigkeit in einer Bayreuther Schule her kannte. Er vermittelte zwischen
der Kirche und den kirchenfeindlichen Tendenzen in der NSDAP und fasste seine
Haltung in das Votum zusammen: ,,Meine Politik heiflt Deutschland, meine Religion
heif3t Christus.” Zum Auftakt des gemeinsamen Gesprachs betonte Eppelein:

Auch die Neuendettelsauer Volksmission will nichts anderes als dem deutschen Volk auf
ihre Weise zu dienen. Da wir die Uberzeugung haben, dass auch die NSDAP nichts
anderes will als dem deutschen Volk dienen, baten wir um Fiihlungnahme. Wir erwarten
von der NSDAP viel. Wir haben uns bis jetzt noch mit keiner Partei in dhnlicher Weise in
Verbindung gesetzt und ausgesprochen.

Allerdings kamen auch ,,Sorgen und Anfragen* wie die Verabsolutierung der Rasse
zur Sprache. Pfarrer Helmut Kern (1892-1944), der spéter als Sonderbeauftragter fiir
Volksmission die Unterstiitzung fiir Landesbischof Meiser organisierte und das
heutige Amt fiir Gemeindedienst begriindete, hob jedoch hervor: ,,.Die Hauptsache ist
der Kampf gegen den Bolschewismus.” Ein Protokoll dieser ,streng vertraulichen
Aussprache™ ging an Oberkirchenrat Meiser, der es dem Landeskirchenrat zur
Kenntnis gab.

Die in der Volksmission gebrauchte Terminologie zeigte auffallende Parallelen zur
Ideologie und martialischen Sprache des Nationalsozialismus. So begann die
Beschreibung der Neuendettelsauer Volksmission durch Helmut Kern unter der
Uberschrift ,,Der Kampf geht weiter!“ mit den Worten:

Der Kampf um die Stadt, um das Dorf, um das Volk, um die Gemeinde, um die Kirche, -
der Kampf Gottes um die Welt, um dich und um mich, der Kampf Gottes um das deutsche
Volk, um die Volker.

Als Feinde werden der Bolschewismus und das Gottlosentum genannt. Das erklért,
warum viele Christen im Nationalsozialismus Verbiindete sahen.

Auch Eppelein schloss sich am 12.4.1933 der NSDAP an, obwohl er 1932 noch in
dem von ihm herausgegebenen ,,.Lutherischen Wochenblatt fiir Kirche und Volk —
Freimund* fiir Abstand gegeniiber jeder Parteipolitik plddiert hatte. Er begriindete die
Mitgliedschaft im ,,Freimund* mit der Absicht, seine ,,schwache Kraft der groBen

evangelische missiologie39[2023]3 175



vaterlandischen Bewegung zur Verfiigung zu stellen“. Er wisse zwar, dass es in der
NSDAP auch Personlichkeiten gebe, ,,die einem Christen zur inneren Not werden
konnen“. Doch zweifle er , keinen Augenblick daran, dass diese Sorgen und Bedenken
nicht auch den gottgeschenkten Fiihrer dieser Bewegung und seine Getreuen
driicken®. Er fiihle sich in seinem Gewissen verpflichtet, dieser Bewegung, ,.flir die
wir Gott um unseres Volkes und um unserer Kirche willen [...] herzlich danken
miissen®, zu dienen. Gleichzeitig trat er dem Nationalsozialistischen Evangelischen
Pfarrerbund bei.

In einem ,,Wort der Schriftleitung zur heutigen Lage* im ,,Freimund* warnte Eppelein
1933 sowohl vor Uber- als auch vor Unterschitzung der nationalsozialistischen
Begeisterung: Wir miissen Gott

fiir jene Ménner trotz aller ihrer Flecken und wirklichen Siinden auf den Knien danken,
weil Gottes grundlose Barmherzigkeit diese Méanner als Werkzeuge beniitzt hat. [...]
Hindenburg, Adolf Hitler und die {ibrigen Méanner dieser Reichsregierung sind und bleiben,
wie alle Menschen dieser Welt, irrtumsfahige, siindige Menschen.

Diese Aussagen wurden in der NS-Zeitung , Frankisches Volk* als ,,unerhorte Ent-
gleisung eines unmoglichen Missionsdirektors® kritisiert.

Dies hinderte Eppelein jedoch nicht daran, sich zusammen mit KeyBer der Bewegung
»Deutsche Christen* (DC) anzuschlieBen. In groBer Aufmachung fiihrten beide im
,,Freimund“ vom 14.9.1933 die Griinde dafiir auf:

1. Der Fluch eines Tberstiegenen Individualismus hat sich verhdngnisvoll
ausgewirkt. Der Glaube ist zur Privatangelegenheit geworden, was in der Kirche
unermesslichen Schaden angerichtet hat.

2. In Neuguinea stehen Christentum und Volkstum in ganz anderer Beziehung
zueinander als in unserem vom Individualismus verseuchten Volk und Vaterland.
Deshalb sollen jetzt Christentum und Volkstum in ein viel innigeres Verhiltnis
kommen.

3. Die Bewegung der Deutschen Christen (DC) macht Volks- und Heidenmission zur
Kirchensache. Mit der Zugehorigkeit zu dieser Bewegung soll ein ,,volksmissiona-
rischer Rettungsdienst” geleistet werden, der zugleich verhiitet, dass die
Bewegung auf Abwege gerét und zur ,,Plattform fiir falsche Propheten und Tempel
einer heidnisch-volkischen Frommigkeit* wird.

4. Die NSDAP vertritt den Standpunkt eines positiven Christentums. Zwar besteht
die Gefahr, dass die Heidenmission vernichtet und eine neuheidnisch-germanische
Religion eingefiihrt wird. Doch will die DC-Bewegung diese Tendenzen als
»verheiBungsvolle Sturmtruppe® bekdmpfen, um die enge Bezichung von
Luthertum und Volkstum deutlich und grof3 zu machen.

5. Die Zugehorigkeit zur DC-Bewegung steht und féllt mit der Treue zum lutheri-
schen Bekenntnis und zum ,,Fiihrer unserer Landeskirche® (Hans Meiser). Auch
die geplante Reichskirche muss lutherisch geprégt sein.

Um die Bedenken der amerikanischen Lutheraner zu zerstreuen, schrieb Eppelein

einen im ,,Freimund* verdffentlichten Brief, in welcher er die Regierungserkldrung

Hitlers vom 23.3.1933 zitiert: ,,Die Regierung sieht in den beiden christlichen Kon-

176 evangelische missiologie 39[2023]3



fessionen den wichtigsten Faktor der Erhaltung des Volkstums.* Auch spéter wurden
im ,Freimund“ regelméBig ,wichtige Worte unseres Fiihrers Adolf Hit-
ler” ver6ffentlicht. Offensichtlich wollte Eppelein als Herausgeber Befiirchtungen
entgegentreten, das NS-Regime verfolgte einen antikirchlichen Kurs.

Auch die in dem Neuguinea-Heim untergebrachten Missionarskinder wurden von der
nationalsozialistischen Propaganda beeinflusst. So schrieb Siegfried Wacke 1937 an
seine Eltern in Neuguinea: ,,Es ist dunkel, die einzigen Lichtpunkte sind fiir mich die
Bibel und das Hakenkreuz.” Siegfried fiel wenig spéter im Zweiten Weltkrieg.

Obwohl sich die Neuendettelsauer Mission und andere Missionsgesellschaften gegen-
iiber dem NS-Regime loyal verhielten, wurden bereits 1934 6ffentliche Sammlungen
fiir die Mission verboten. Lediglich Kollekten in Gottesdiensten und Mitgliedersamm-
lungen waren erlaubt. Diese Einschrankungen bedeuteten eine erhebliche Minderung
der Einnahmen der Missionsanstalt. Dennoch dankte die Neuendettelsauer Klein-
sammlung ihren Mitgliedern mit einem Bild ,,Missionarskind aus Neuguinea griifit
den Fiihrer!*

Nach Kriegsende betonte Eppelein, er habe keine Parteiauszeichnungen erhalten,
weder Amter innegehabt noch Vorteile aus seiner Mitgliedschaft gezogen und ,,nur
selten* an Parteiversammlungen teilgenommen. Auch habe er nie ein Parteibuch er-
halten. Er sei der Partei um der Mission willen beigetreten, weil er befiirchtete, dass
das Missionsseminar unter staatliche Aufsicht gestellt werden wiirde und er dann als
Parteimitglied besser verhandeln konne. Er und KeyBer bezeichneten ihren Anschluss
an die DC-Bewegung als ,lose Verbindung® bzw. ,rein ideelle Beziehung® ohne
eingeschriebene Mitgliedschaft und Beitragszahlung: ,Neuendettelsau war kein
Nazinest, wie heute von Leuten behauptet wird.“ Er und KeyBer hétten auch nicht als
»haive Kinder” gehandelt, sondern geleitet von theologischen Gesichtspunkten. Thre
Absicht sei es gewesen, der lutherischen Kirche und ihrer Mission ,,in getroster
Verzweiflung® (Martin Luther) zu dienen, da sie in dem damaligen Staatswesen
Gottes verborgene geschichtliche Fiihrung erkannten.

Obwohl sich Eppelein im ,,Freimund* immer wieder zum nationalsozialistischen Staat
bekannte, erregten einzelne Ausgaben und Flugblatter mehrfach den Zorn der Partei
und wurden unter Androhung von Schutzhaft beschlagnahmt. Als die DC-Bewegung
in Bayern 1934 die Eingliederung der bayerischen Landeskirche in die Deutsche
Evangelische Kirche forderte, wandte sich Eppelein immer mehr von dieser
Glaubensbewegung ab.

Am 15.10.1935 wurde Eppelein durch ecine einstweilige Verfligung des Kreisleiters
der NSDAP und Ansbacher Oberbiirgermeisters Richard Héanel (1895-?) aus der
NSDAP ausgeschlossen:

In Nr. 40 des Freimund, 1935, haben Sie als verantwortlicher Schriftleiter eine
Abhandlung Aus unseren Pflegeanstalten fiir Schwachsinnige, verfasst von Pfr. Justus
Gotz, zugelassen. Darin werden die erbgesundheitlichen Grundsétze und Gesetze des
nationalsozialistischen Staates in unerhorter, wenn auch versteckter Form angegriffen [...]
Die Abhandlung enthilt weiter unter der Uberschrift Begeisterung fiir die SA folgende
Sitze: Kithel ist von der SA so entziickt, dass sie meint, alle Méanner seien bei der SA
gewesen. War Abraham auch ein SA-Mann? fragt sie einmal. Diese einer Schwach-
sinnigen in den Mund gelegte merkwiirdige Begeisterung des Verfassers fiir die SA stellt

evangelische missiologie39[2023]3 177



eine grobe Beleidigung dieser Gliederung der Partei vor [...] Damit haben Sie in grobster
Form gegen die Pflichten eines Mitglieds der NSDAP verstoflen und sind nicht wiirdig,
weiterhin der NSDAP anzugehoren.

Eppelein betonte in seinem Widerspruch ausdriicklich, dass er nach wie vor auf dem
Boden des Dritten Reiches stehe und es ihm absolut fern liege, gegen die erbgesund-
heitlichen Grundsidtze und Gesetze des Staates Stellung zu nehmen, ,,weil ich sie
personlich fiir richtig halte. Der Satz liber die SA sei ihm leider wegen sonstiger
Arbeitsbelastungen beim Lesen der Korrekturen entgangen. Gemeint sei keine
Herabwiirdigung der SA. Sein Widerspruch wurde jedoch am 27.5.1936 endgiiltig
abgelehnt, obwohl er in einem mit ,,Heil Hitler unterschriebenen Brief an Hénel
darum bat, er ,,mdchte weiterhin in aller Schlichtheit der Partei angehoren und ,,dem
Dritten Reich und seinem Fiihrer jederzeit Gehorsam leisten, den mir nicht nur die
vaterlindische Liebe, sondern auch mein christliches Gewissen zu erweisen ver-
pflichtet.”“ Es schmerze ihn, zum Staatsfeind gestempelt zu werden. Nach dem Krieg
bekannte er, dass er ,,die Grenze zwischen parteipolitischer Betétigung und kirch-
lichem Dienst schirfer hitte zichen® sollen.

Am 23.2.1937 teilte ihm der Prasident der Reichspressekammer in Berlin mit:

Nach langer, sorgfiltiger Priifung der Sachlage bin ich zu der Uberzeugung gelangt, dass
ich von Thnen, einem aus der NSDAP Ausgeschlossenen, nicht einen jederzeit riickhalt-
losen Einsatz fiir den Nationalsozialismus und den von ihm getragenen Staat erwarten
kann.

Er wurde deshalb aus der Reichspressekammer ausgeschlossen und verlor ,,das Recht
zu jeder irgendwie gearteten pressemifBigen Betdtigung®. Am 31.1.1941 wurde
Eppelein schlieBlich vom Présidenten der Reichsschrifttumskammer jede Betétigung
als Schriftsteller untersagt. Allerdings bestitigte ihm Professor Paul Althaus als Dekan
der Theologischen Fakultdt am 23.3.1944 in einem Brief an den Rektor der
Universitit Erlangen, dass Eppelein seinerzeit aus innerster Uberzeugung der Partei
beigetreten sei und im ,,Freimund® um Verstindnis fiir die Gedanken des Fiihrers und
das neue Deutschland im Ausland geworben habe.

Eppelein verteidigte tapfer die Heidenmission, die nicht nur Menschen im Ausland,
sondern auch in der Heimat zugutekomme und das Ansehen des Deutschen Reiches
stirke. Er wies darauf hin, dass er seine Auslandsbezichungen und —besuche bereits
1932 dazu nutzte, die Absichten der nationalsozialistischen Bewegung zu erlautern.
Durch seine Mitgliedschaft in der NSDAP wolle er den Deutschen im Ausland
beweisen, dass sich die Zugehdrigkeit zur Partei mit der Treue zum Iutherischen
Bekenntnis vereinigen lieBe. Die Missionare bezeichnete er als die ,,SA-Ménner der
Kirche*

Nach Kriegsende kam bereits im Juli 1945 ein Major der amerikanischen
Militarregierung mit dem neuen Landrat nach Neuendettelsau. ,,Neuendettelsau habe
eine schlechte Note als Schrittmacher des Nationalsozialismus®, heiflit es in einem
Protokoll der Diakonie. Am 15.10. 1945 wird Eppelein durch den Obmann der Gesell-
schaft fiir Innere und AuBere Mission und spéteren Kreisdekan Heinrich Koch
dariiber informiert, dass die amerikanische Militdrregierung ihn politisch fiir zu
belastet halte, als dass er Leiter der Missionsanstalt bleiben kénne. Am 23.10.1945
verkiindete Eppelein seinen (unfreiwilligen) Riicktritt mit folgender Begriindung:

178 evangelische missiologie 39[2023]3



1. Ich stelle das Wohl des Werkes tiber meine Person.

2. Ich gehorche dem Obmann bzw. den Vereinigten Ausschiissen der ,,Gesell-
schaft und dem Landeskirchenrat, der 1937 mich und alle Pfarrer auf Adolf Hitler
vereidigen lieB3.

3. Ich treffe selbst keine Entscheidung. Die Verantwortung fiir meinen Abgang und
die Art des Abganges tragen restlos diejenigen, die mich gehen heiflen.

Die iibrigen Mitglieder des Direktoriums stimmten ,nach langem Zogern und
schweren inneren Kdmpfen“ zu. Am 11. November 1945 besuchte Landesbischof
Meiser Eppelein und forderte ihn auf, sich um eine Pfarrstelle zu bewerben. 1946
wurde ihm die erste Pfarrstelle Zirndorf verlichen. Eppelein blieb zeit seines Lebens
verbittert iber diesen Abgang und nahm an keinerlei Veranstaltungen der Missions-
anstalt mehr teil.

Missionsinspektor Dr. h.c. Christian KeyBer

Missionsinspektor KeyBer (1877-1961) zdhlt zu den bedeutendsten Gestalten der
Neuendettelsauer Mission und war ein in ganz Deutschland bekannter Vortragsredner.
Er arbeitete von 1899 bis 1920 als Missionar in Neuguinea und verhalf dort der
Mission zum Durchbruch durch sein Konzept der Hinwendung eines ganzen Stammes
zum Christentum — im Unterschied zu der von Johann Flierl vertretenen Individual-
bekehrung. Fiir sein Worterbuch der Sprache des Kotte-Stammes verlieh ihm 1929 die
Universitit Erlangen den Titel Dr. phil. h.c. Er gewann aufgrund seiner praktischen
Erfahrung die Erkenntnis, dass Volkstum und Glaube eng zusammengehdren. Dieses
Konzept wollte er nach seiner (unfreiwilligen) Riickkehr nach Deutschland auch in
der Heimat verwirklichen, und mit ihm prégte er als Dozent am Missionsseminar eine
ganze Missionarsgeneration. Die Kirche in Deutschland erschien ihm als erstarrt,
reformunwillig und missionarisch uninteressiert. Deshalb plédierte er fiir einen volks-
missionarischen Aufbruch. Eppelein stimmte mit seinem missionarischen Konzept,
dessen Erfolg er bei seiner Reise nach Neuguinea 1930 vor Ort kennen lernte, weithin
iiberein. KeyBer trat im April 1933 auf Anraten von Eppelein der NSDAP bei und
schloss sich der Bewegung Deutsche Christen (DC) an. Zu Hitlers 44. Geburtstag am
20. April 1933 entboten Friedrich Eppelein, Rektor Hans Lauerer und Biirgermeister
Johann Kolb im ,,Freimund* ihren Segenswunsch verbunden mit einem von KeyBer
verfassten ,,Hitlerlied*:

Ein Ruf erscholl, als wir in Not und Sorgen

Am Boden lagen, dréhnend durch die Nacht:

Du deutsches Volk, erwache endlich, es wird Morgen;
Der Tag bricht an, der Freiheit und der Macht!

Es ist ein Fiihrer uns von Gott gegeben;

Er stlirmt voran, wir folgen treu gesinnt.

Es geht durch Nacht und Tod hindurch zu Licht und Leben;
es wird nicht Ruhe, bis wir Sieger sind.

Das Volk erwacht, die Ketten krachend brechen;
Der Jubel braust, er fegt die Gassen blank.

evangelische missiologie39[2023]3 179



O Deutschland, aller Herzen sollen einig sprechen:
Herr Gott im Himmel, Dir sei ewig Dank!*

Auf dem Hintergrund von Hitlers kirchenfreundlichen AuBerungen erblickten KeyBer
und viele andere in seiner Machtiibernahme das sichtbare Wirken Gottes.

In zahlreichen Verdffentlichungen, insbesondere in dem von ihm herausgegebenen
Neuendettelsauer Missionsblatt, erlduterte KeyBer seine Position. In einer idealisie-
renden Sicht aus der Ferne und Vergangenheit beschrieb er das Christentum in
Neuguinea als Finheit von Volk und Glaube, die er sich auch fiir Deutschland
gemeinsam mit den Nationalsozialisten erhoffte. Auf Wunsch eines Papuastammes
schickte er 1934 Hitlerbilder nach Neuguinea.

Doch auch KeyBer wurde verschiedentlich von den Behdrden angegriffen. Im Januar
1936 wurde er von der Gestapo wegen einer Missionsveranstaltung verhort. Die Auf-
fiihrung seines Papua-Spiels wurde 1937 wegen ,,Verherrlichung der papuanischen
Rasse* verboten. Die Gestapo verhorte ihn wegen einer Bildunterschrift im Neuen-
dettelsauer Kinderblatt: ,,Der braune Mann steht da wie ein Soldat der Wehr-
macht.“ Dadurch wiirde die ,,Wehrmacht* l4cherlich gemacht. KeyBer blieb aber in
der Partei, ,,denn ich wollte kein hin- und her schwankendes Rohr sein [...] und fiir
die Heidenmission eintreten®.

KeyBer wurde am 19.11.1945 von Obmann Heinrich Koch in den Ruhestand versetzt.
Er war ohnehin schon 68 Jahre alt und gesundheitlich angeschlagen. Schlimmer war,
dass er am 25.9. 1946 ohne miindliche Verhandlung und Anhérung von einer Spruch-
kammer in Ansbach in die zweithdchste Belastungsstufe II eingestuft wurde. Das
Urteil lautete: 3 Jahre Sonderarbeiten, Einzug von 75% seines Vermogens ,,als Beitrag
zur Wiedergutmachung®, dauernde Unféhigkeit, ein 6ffentliches Amt zu bekleiden,
Verlust aller biirgerlichen Rechte, Verbot fiir fiinf Jahre, als Lehrer und Prediger tétig
zu sein.

Auf Anraten von Landesbischof Meiser, der bei einem Besuch am 28.10.1946 das
gefallte Urteil als ungerecht einstufte, und mit Unterstiitzung des Direktoriums erhob
KeyBer Einspruch. Bei der Berufungsverhandlung nannte ihn sein Rechtsanwalt einen
nreligiosen Idealisten [...], der im guten Glauben hinnahm, was der National-
sozialismus gepredigt hat.” KeyBer wies darauf hin, dass der Nationalsozialismus auf
legalem Wege an die Macht gekommen und vom Ausland anerkannt worden sei.

Ich vermag nicht einzusehen, dass meine einfache, gutgldubige Zugehdrigkeit zur Partei
ein Verbrechen sein soll. Wo mir ein offenkundiges Unrecht bekannt wurde, glaubte ich
meine Stimme erheben zu miissen.

Darauthin wurde er als ,,Mitldufer eingestuft und zu lediglich 1000 Mark Strafe
verurteilt. Die Militdrregierung hob diesen Spruchkammerbescheid zundchst auf,
revidierte ihn aber spiter als ,,Irrtum* so dass KeyBer 1948 endgiiltig freigesprochen
wurde.

Waihrend sich bei Eppelein nur pauschale Hinweise auf die ,,Gréuelpropaganda der
Juden und Judengenossen® o.4. finden, hat KeyBer das Alte Testament zwar als Teil
der Bibel verteidigt, sich gegeniiber dem Judentum jedoch sehr negativ geduBert:

Das Judenvolk [...] lebt in der Zerstreuung, ruhelos und iiberall unbeliebt. Auf seiner
Arbeit ruht kein Segen [...] Zur Zeit sind die Juden nicht das auserwéhlte, sondern das

180 evangelische missiologie 39[2023]3



einzige mit einem Gottesfluch belastete Volk auf Erden [...] Viele weiche Gemiiter halten
die Behandlung, die zur Zeit den Juden bei uns in Deutschland widerféhrt, fiir zu hart und
fiir unchristlich. Sie mogen ins Alte Testament hineinsehen, wo es um Volkswerte und
Volkserzichung geht! Da mussten z.B. nach Esra 10 die Juden alle ihre volksfremden
Frauen mitsamt deren Kindern entlassen. Gewiss eine grausame MafBnahme; aber sie
geschieht um des Volkes und seiner Rasseneinheit willen. Unsere Milde gegeniiber den
Einzelmenschen ist nicht selten in Wahrheit die grofte Riicksichtslosigkeit ja
Ungerechtigkeit gegeniiber dem Volksganzen.

Aus seiner Missionserfahrung habe er nimlich die Erkenntnis gewonnen, dass die von
Gott geschaffenen Rassen nicht vermischt werden diirften. Nach dem Krieg bezeich-
nete er die Behandlung der Juden allerdings als ,,Unrecht®.

Es ist bezeichnend, dass Georg Pilhofer (1881-1973) in seiner ,,Geschichte des
Neuendettelsauer Missionshauses™ nur lapidar vermerkt: , Eppelein wurde von der
Militdrregierung abgelehnt”. Einen Grund hierfiir gibt er nicht an. Man kann sich des
Eindrucks nicht erwehren, dass die Missionsleute ihre eigene schuldhafte Ver-
strickung in das verbrecherische Naziregime weithin verschwiegen und verdringt
haben. Eine echte BuBlstimmung und ein Erschrecken dariiber, von verbrecherischen
Machthabern missbraucht worden zu sein, ist nicht festzustellen. Vielmehr lag die
Betonung auf Rechtfertigung, ohne Verantwortung fiir das eigene Tun zu iibernehmen.
Man empfand sich eher als Opfer denn als Téter und verwies auf die zahlreichen
Behinderungen von Seiten der NS-Behorden. In den Personalakten der Neuendettels-
auer Mission finden sich nur wenige Hinweise auf Parteiaktivititen der Missionare,
da diese offensichtlich nach dem Krieg weithin entfernt wurden.

In der Missionsanstalt waren noch weitere Personen beschiftigt, die Mitglieder der
NSDAP und ihrer Organisationen gewesen waren. Anfang 1946 machten die Ame-
rikaner fiir die Wiederer6ffnung des Seminarbetriebs die ,,vollstindige Entnazifi-
zierung der Missionsanstalt zur Bedingung. Erst nachdem alle Betroffenen entlassen
worden waren, konnte im Mairz 1946 der Unterricht unter der Leitung des neuen
Direktors Lic. theol. Woldemar Schilberg (1911-1972) beginnen.

Resiimee

Zusammenfassend kdnnen folgende Griinde fiir die Verflechtung der Mission mit dem
Nationalsozialismus angefiihrt werden:

1 1933 herrschte eine gewaltige Aufbruchsstimmung. Die NSDAP verfolgte nach
Einschiatzung vieler evangelischer Christen &hnliche Ziele wie Kirche und
Mission: Gemeinnutz vor Eigennutz, Kampf gegen neuzeitliche Autonomie und
Individualismus, Demokratie und moderne Zivilisation, Liberalismus und
Bolschewismus. Die Mission wollte einen gemeinsamen ,,volksmissionarischen
Rettungsdienst” beginnen.

2. Auf dem Hintergrund einer verklarten Wahrnehmung der Missionsarbeit in Neu-
guinea sahen Eppelein und KeyBer das Postulat einer Einheit von Volkstum und
Christentum bei den Nationalsozialisten hervorragend aufgenommen. In der Nach-

evangelische missiologie39[2023]3 181



folge Luthers, des ,,deutschesten aller Deutschen®, und Lohes wollten sie dieses
Ziel verfolgen.

3. Nach lutherischer Schopfungslehre habe, so die Begriindung, Gott die Menschen
in Rassen und Volkern geschaffen. Deshalb erschien die Betonung der deutschen
Rasse theologisch als legitim, wenn auch das Evangelium fiir alle Volker da sei.

4. Gott habe sein Handeln vor und neben der Heilsoffenbarung in Jesus Christus in
Ereignissen von Natur und Geschichte sowie im Gewissen geoffenbart. Die
Machtergreifung 1933 wurde als Eingreifen Gottes in die Geschichte verstanden,
dem man entsprechen zu miissen meinte.

5. Zur theologischen Begriindung wurde des Weiteren herangezogen, dass ein Christ
gemifl Rom 13 und Mt 22,21 seiner Obrigkeit gehorchen miisse, auch wenn sie
Schlechtes tut. Nach Luther miisse er gegebenenfalls auch leiden statt sich gegen
sie aufzulehnen.

6. Eppelein und KeyBer betonten, dass sie um der Mission willen in die Partei einge-
treten seien. Sie wollten der Missionsfeindlichkeit der Partei entgegenwirken und
die Moglichkeiten der Missionsarbeit erhalten bzw. verbessern.

7. Eppelein und KeyBer sahen durchaus kritische Aspekte, insbesondere bei der
Verherrlichung der germanischen Religion, der Abschaffung des Alten Testaments
und der Verunglimpfung der Kirche. Sie seien der Partei beigetreten, um die kir-
chenfreundlichen, guten Krifte in der Partei zu starken.

3. Die Ereignisse in Neuguinea und Australien¢

Der Nationalsozialismus sowie sein Einfluss auf die Missionare gingen auch an
Neuguinea und Australien, den Missionsgebieten der Neuendettelsauer Mission, nicht
spurlos vorbei. In den 1930er Jahren gingen zahlreiche junge Missionare nach
Neuguinea. Sie nahmen die allgemeine Begeisterung fiir den Nationalsozialismus mit,
die sie in Deutschland und in der Missionsanstalt erlebt hatten, wo sie dem
»Missionstrupp der SA“ angehorten. Seit 1920 stand Neuguinea unter australischer
Mandatsverwaltung. Zwischen der Regierung und den Missionaren gab es vielerlei
Spannungen. Die Missionare beklagten, dass die Australier ihre Arbeit behinderten
und einem modernen Geist den Weg bereiteten, der das Dorf- und Gemeindeleben
zerstore. Die Australier forderten die englische Sprache und wollten diese auch in den

6 Vgl. zum Folgenden: H.N. Nelson, Loyalties at Sword-point: The Lutheran Missionaries in Wartime
New Guinea 1934-45, in: The Australian Journal of Polities and History 24, 1978, 199-217; John
Perkins, The Swastika Among the Coconuts: Nazism in New Guinea in the 1930°s, in: Ugelvik Larsen
Stein, Fascism outside Europe, 2001, 287-309; Christine Winter, The Long Arm of the Third Reich:
Internment of New Guinea Germans in Tatura, in: The Journal of Pacific History 38, 2003, 85-108;
dies., Looking After One’s Own — The Rise of Nationalism and the Politics of the Neuendettelsau
Mission in Germany, New Guinea and Australia, Berlin 2012; Emily Turner-Graham & Christine
Winter (Eds.), National Socialism in Oceania, Frankfurt 2010; dies., Victims of their Own Ambition.
The Founding of the NSDAP Stronghold Finschhafen - A Case Study in Power and Political Paralysis,
in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft 48, 2022, 123-143.

182 evangelische missiologie 39[2023]3



Schulen einfithren, wihrend die Neuendettelsauer Missionare in den einheimischen
Sprachen unterrichteten. Umgekehrt waren die Australier gegeniiber den Missionaren
misstrauisch, da diese auf Grund ihrer Kenntnis der einheimischen Sprachen und
Kulturen viel néher bei den Menschen waren als sie.

Die Missionare hofften auf die Riickkehr der deutschen Verwaltung, insbesondere
nachdem Hitler 1937 o6ffentlich die Riickgabe der Kolonien gefordert hatte. IThre Hoff-
nung wurde durch die vielfdltigen Aktivitdten unterstiitzt, die die NSDAP in
Australien und im pazifischen Raum entfaltete. 1936 besuchte Konsul Walter Hellen-
thal Neuguinea und freute sich, dass ihm bei seiner Ankunft in Finschhafen ein
Posaunenchor der Mission das Horst-Wessel-Lied spielte und tiberall Hakenkreuz-
fahnen flatterten. Er fand einen ,,ausgezeichneten* nationalsozialistischen Geist vor
und sagte: ,,Besonders die Deutschen im Ausland sind jetzt gefordert, nicht nur mit
Worten den Fiithrer zu bejahen, sondern auch Parteigenossen zu wer-
den.” Entsprechend stellten fast alle Missionare den Antrag auf Mitgliedschaft und
griindeten 1937 mit Zustimmung des amtierenden Feldleiters Pilhofer einen
Stiitzpunkt der NSDAP in Finschhafen, der von dem Missionar und Tréager des
goldenen Parteiabzeichens Hubert Stiirzenhofecker (1906-1974) geleitet wurde.
Wilhelm Fugmann (1907-2007) fungierte als Schatzmeister. Die Missionsleitung in
Neuendettelsau hat diese Aktivititen nicht gefordert, denn ,,der Nationalsozialismus
ist kein Exportartikel®, so KeyBer nach dem Krieg.

Nach dem Ausbruch des Zweiten Weltkriegs wurden im September 1939 die ersten 16
Missionare verhaftet und nach Australien deportiert. Es handelte sich iiberwiegend um
Parteimitglieder oder -anwirter, die von ihren weinenden Frauen mit HitlergruB3 und
Deutschlandlied verabschiedet wurden. Unter ihnen gab es auch einige wenige
ausgesprochene Gegner des Nationalsozialismus, wie z.B. den spiter von den
Japanern ermordeten Adolph Wagner. Bereits 1940 wurden weitere Missionare
deportiert. Spéter haben sich einige Missionare damit verteidigt, ihre Antrdge auf
Aufnahme in die Partei seien noch nicht genehmigt gewesen. Die Australier machten
jedoch keinen Unterschied, da sich die meisten ganz offen als Anhénger der
nationalsozialistischen Bewegung ausgaben.

Die meisten katholischen Missionare blieben im Land, was viele von ihnen spéter mit
dem Leben bezahlen mussten. Denn als die Japaner sie 1943 deportierten, wurde das
Schiff von Amerikanern bombardiert, und viele starben. So hat die Partei-
mitgliedschaft und Deportation nach Australien den Neuendettelsauer Missionaren
wahrscheinlich das Leben gerettet. Als Begriindung fiir die Deportation gaben die
Australier an, sie befiirchteten, die Missionare kdnnten die Einheimischen gegen sie
aufstacheln und zu einer Fiinften Kolonie werden. Auch koénnten sie den mit
Deutschland verbiindeten Japanern helfen, die 1942 den Norden Neuguineas besetzt
hatten.

Die Missionarsfrauen kamen mit ihren Kindern Ende 1941 nach Australien und
wurden zunéchst in lutherischen Familien untergebracht. Dann durften sie 1943 zu
ihren Maéannern in das Lager Tatura im Staat Victoria kommen. Tatura galt
offensichtlich als ,,Nazi Camp* fiir ,,Reichstreue®. Dort gab es ein Ehrengericht, das
auf Vorschlag der Partei besetzt wurde und Disziplinarstrafen verhédngen konnte. Man
beging die Nationalfeiertage, bei denen die Parteigenossen ihre Parteiabzeichen
trugen und Hakenkreuzfahnen und Hitlerbilder aufgehédngt wurden. Es gab zwar keine

evangelische missiologie39[2023]3 183



Parteiversammlungen, aber so genannte Kameradschaftsabende sowie HJ- und BDM-
Gruppen, die bei Feierlichkeiten in Uniform antraten. Als Ende April 1945 der
angebliche Heldentod Hitlers bekannt wurde, feierte die Lagergemeinde am 6. Mai
einen Gedenkgottesdienst, bei dem man das Lied vom Guten Kameraden sang. Der
Pfarrer predigte iiber Johannes 15,13 ,,Niemand hat groere Liebe denn die, dass er
sein Leben lésst fiir seine Freunde.”” Nach der Kapitulation durften die Missionare
entweder nach Deutschland zuriickkehren oder spiter ihre Missionsarbeit in
Neuguinea wieder aufnehmen.

4. Abschluss

Es ist gewiss schwierig, sich in eine Zeit hineinzuversetzen, die iiber 80 Jahre
zuriickliegt. Die Missionsleute handelten in dem Glauben, etwas Gutes fiir Kirche und
Mission zu tun. Thre Aussagen lassen erkennen, dass sie tragisch hin- und hergerissen
waren zwischen Nidhe und Distanz, Zustimmung und Kritik gegeniiber dem
Nationalsozialismus. Ich vermisse allerdings bei ihnen das Eingestéindnis ihrer
schuldhaften Verstrickung in den Nationalsozialismus und das Erschrecken dariiber,
dass sie von verbrecherischen Machthabern fiir ihre Zwecke missbraucht wurden.
Eine BuBstimmung nach dem Zweiten Weltkrieg kann ich nicht feststellen. Vielmehr
lag die Betonung auf der Rechtfertigung ihres Handelns, ohne Verantwortung fiir ihr
Tun zu iibernehmen. Sie empfanden sich eher als Opfer denn als Téiter und verwiesen
auf die zahlreichen Behinderungen von Seiten der Nazibehorden.

In einem Brief vom 17.8.1945 an Landesbischof Meiser legten die beiden Obleute der
Gesellschaft fiir Innere und Aulere Mission, Heinrich Koch und Friedrich Eppelein,
ein sehr allgemeines theologisierendes Schuldbekenntnis ab:

Mitten im Gericht Gottes, unter das wir uns zusammen mit unserem deutschen Volk als
Glieder der Evangelisch-Lutherischen Kirche beugen, indem wir unser aller Schuld und
Versagen in den hinter uns liegenden Jahren erkennen und bekennen, diirfen wir dennoch
Gottes Barmherzigkeit erfahren, die {iber uns und iiber unserer Lutherischen Kirche noch
kein Ende hat.

Im Folgenden geht es jedoch hauptsichlich um die Wahrung des lutherischen
Bekenntnisses bei der Gestaltung der Evangelischen Kirche in Deutschland. Am
22.10.1946 formulierten die Vereinigten Ausschiisse der ,,Gesellschaft* dhnlich vage:

Der gemeinsame Kampf der lutherischen Kirchen in Deutschland um ihr Bekenntnis und
um ihre Freiheit kann nur gefiihrt werden in klarer Erkenntnis der Schuld, dass sie selbst in
vielen Entscheidungen dem Bekenntnis untreu waren und im Bekennen versagt haben.

Werner Ustorf® kommt in seinen Untersuchungen iiber das Verhiltnis von Mission
und Nationalsozialismus zu dem Ergebnis, dass sich die anderen Missionen in

Vgl. Wilhelm Fugmann, Laf} dein Brot iibers Wasser fahren, Treuchtlingen 1996, 96. Wahrscheinlich
handelt es sich um den aus Paléstina deportierten Hermann Schneller, Enkel des Griinders des Syrischen
Waisenhauses Johann Ludwig Schneller.

8 Aa.O,S5f

184 evangelische missiologie 39[2023]3



Deutschland dhnlich verhalten haben. Sie ,,hatten auch nicht besonders zu leiden in
Nazi-Deutschland®, denn die Restriktionen betrafen alle gesellschaftlichen Gruppen.
Im Unterschied zu den Gewerkschaften und politischen Parteien wurden die
Missionen niemals verboten. ,,Im Gegenteil, sie genossen eine gewisse Beachtung in
der NS-AuBenpolitik.“ So bildet das Verhalten der Neuendettelsauer Mission keinen
Ausnahmefall, denn z.B. auch die Hermannsburger Mission zeigt anfinglich aus
volksmissionarischen Motiven heraus eine dhnlich groBe Néhe zum National-
sozialismus. Allerdings haben es die leitenden Personen anderer Missionsgesell-
schaften zumeist vermieden, der NSDAP beizutreten. Im Oktober 1945 konnten sich
die Vertreter der Missionswerke auf Drangen des Internationalen Missionsrates nach
kontroversen Diskussionen in Hermannsburg nur mithsam auf ein sehr generali-
sierendes Schuldbekenntnis einigen:

Deshalb mochten wir unseren Briidern in den anderen Missionen sagen, dass wir schwer
an der Schuld unseres Volkes tragen, die auch unsere Schuld ist, und wissen, dass neues
Leben und neue Gemeinschaft nur moglich [...] ist aus der Vergebung der Siinden und im
Stande der Vergebung.’

Diese Studie will dazu beitragen, das Verhalten der Neuendettelsauer Mission in der
NS-Zeit aufzuarbeiten und die zugrunde liegenden Motive zu erkldren, um daraus
Lehren fiir die gegenwirtige und zukiinftige Missionsarbeit zu ziehen.

°  Zitiert in: Gunther Schendel, Die Missionsanstalt Hermannsburg in der Zeit des Nationalsozialismus, in:

Georg Gremels (Hg.), Die Hermannsburger Mission und das ,, Dritte Reich ", Miinster 2005, 117.

evangelische missiologie39[2023]3 185



Rezensionen

Christof Sauer, Martyrium und Mission im Kontext: Analyse ausgewdihlter
theologischer Positionen aus der weltweiten Christenheit, Neuendettelsau:
Erlanger Verlag fiir Mission und Okumene, 2021. ISBN 978-3-8721-4367-9.
Paperback, 486 Seiten, 25,00 €.

Die missionswissenschaftliche Untersuchung von Christof Sauer wurde im Jahr 2013
von der Kirchlichen Hochschule Wuppertal/Bethel als Habilitationsschrift ange-
nommen. Fiir die Drucklegung wurde die Arbeit leicht iiberarbeitet und gekiirzt.

Sauer untersucht am Beispiel der Theologen Jon Sobrino (El Salvador; romisch-
katholisch), Anba Juanis (Agypten; koptisch-orthodox), Young Kee Lee (Siidkorea;
evangelikal) und Paul-Werner Scheele (Deutschland; romisch-katholisch) die
theologische Verarbeitung von Verfolgung und Martyrium in verschiedenen
Kontexten (Teil I, 41-270). Dabei werden diese Ansétze jeweils mit der Sendung der
Gemeinde Jesu (,,Mission®) in Verbindung gebracht.

In Teil II (271-362) analysiert Sauer die dargestellten Positionen und versucht daraus
,»Qrundziige einer doxologisch-martyrologischen Missionstheologie® zu entwickeln.
Teil III (363-427) leitet daraus ,,Mogliche Konsequenzen fiir die Praxis von Kirche
und Mission“ ab. Dabei beschriankt der Autor sich notwendigerweise auf ,,den Kon-
text kirchlicher und missionarischer Leitungsverantwortung in der Bundesrepublik
Deutschland (363). Der evangelisch-landeskirchliche Kontext steht im Vordergrund.

Der zentralamerikanische Theologe Sobrino betrachtet Martyrium und Mission aus
einer befreiungstheologischen Perspektive. Er nimmt dabei bewusst eine Umdeutung
bisheriger Definitionen von Martyrium vor. ,,Mission* ist demnach die Solidaritit mit
den und der Kampf fiir die Armen und Unterdriickten im lateinamerikanischen
Kontext. ,,Mértyrer sind alle, die im Kampf fiir politisch verstandene Gerechtigkeit
ihr Leben geben.

Bischof Anba Juanis ist aus der ,,Sonntagschulbewegung®, einer geistlichen
Erneuerung innerhalb der koptisch-orthodoxen Kirche Agyptens, hervorgegangen. In
seiner Theologie kann er auf eine lange Tradition dgyptischer Christen im Umgang
mit Verfolgung und Martyrium zuriickgreifen. Fiir ihn ist das Martyrium ein non-
verbales Zeugnis, das die Predigt der Kirche bekriftigt. Dass die Kirche in Agypten
durch Verfolgung nicht iiberwunden werden konnte, ist nach Juanis ein Beweis fiir die
Wirklichkeit Gottes und ein Hinweis darauf, dass sie auch zukiinftig nicht ausgeldscht
werden kann.

Auch der evangelikale Theologe Young Kee Lee schreibt auf dem Hintergrund der
Erfahrung der Christen in seinem koreanischen Volk. Gerade die Anfangszeit der
Gemeinde Jesu in Korea im 19. und 20. Jahrhundert war von Leiden um des Glaubens
willen geprdgt. Fiir Lee steht dabei ,instrumental suffering” im Vordergrund:
Verfolgung und Martyrium sind ein Instrument, durch das der lebendige Gott Christen
an seiner Mission zur Rettung von Menschen beteiligt.

Der 2019 verstorbene Paul-Werner Scheele war viele Jahre Bischof von Wiirzburg.
Sein zum Thema wesentliches Werk titelt Scheele ,,Zum Zeugnis berufen” und zeigt

186 evangelische missiologie 39[2023]3



damit sein Bewusstsein fiir den Zusammenhang von Martyrium und Mission. Auch er
schildert aus der Kirchengeschichte, wie Leiden und Martyrium der Boten Jesu zum
missionarischen Zeugnis werden konnen. Sauer vermisst allerdings bei Scheele eine
etwas kritischere Auseinandersetzung mit den sehr unterschiedlichen kirchen-
historischen Martyrerberichten.

Von einer Analyse der Positionen aus verschiedenen Kontexten und unterschiedlichen
theologischen Standpunkten geht Christof Sauer iiber zu einem Versuch, selbst
,»Qrundziige einer doxologisch-martyrologischen Missionstheologie® zu entwerfen.
Als ,,doxologisch* bezeichnet der Autor diese Theologie, weil die Verherrlichung des
dreieinigen Gottes Ziel der Mission und auch des Leidens in der Mission ist. Bis es zu
der fiir alle sichtbaren Offenbarung der Herrlichkeit Gottes in Christus kommt, ist die
christliche Mission umkadmpft. Die doxologische Dimension ist also verkniipft mit
antagonistischen und ddmonologischen Aspekten, die in der Beurteilung von
Christenverfolgung nicht auler Acht gelassen werden diirfen.

Sauer findet im Leiden fiir Christus neben der doxologischen auch die christologische
Dimension, die Dimension der Nachfolge Christi, die 6kumenische Dimension und
die eschatologische Dimension und schildert die Einbettung einer Theologie der
Verfolgung in das Gesamtzeugnis der Bibel von Gottes Wegen.

Im abschlieBenden Teil seiner Arbeit ermittelt Sauer schlieBlich ,Mogliche
Konsequenzen fiir die Praxis von Kirche und Mission“. Der heute in der Gemeinde
Jesu stirker beachtete diakonische Einsatz fiir verfolgte Christen sowie das
Engagement fiir Religionsfreiheit sind nicht die einzigen Konsequenzen einer
martyrologischen Missionstheologie fiir das Gemeindeleben. Der Autor sieht eine
wichtige Folgerung auch im Gedenken der christlichen Gemeinde an die Mértyrer der
Vergangenheit, das zu einem opferbereiten Zeugnis heute ermutigen kann. Verfolgung
und Martyrium sollten einen wichtigen Platz auch in der sonntdglichen Liturgie der
Gemeinde, etwa im Zusammenhang mit dem Abendmahl, einnehmen. Durch die
Martyrologie kann die Erfolgsorientiertheit der christlichen Gemeinde in Frage
gestellt und Raum fiir eine Mission in Schwachheit geschaffen werden.

Vermutlich ist Christof Sauers Habilitationsschrift zumindest im deutschsprachigen
Raum die erste Arbeit, die auf dieser akademischen Ebene das Verhéltnis von Mission
und Martyrium untersucht. Sdmtliche in ihr aufgezeigte Aspekte kdnnen hier nicht
aufgereiht und erschopfend wiedergegeben werden. Es ist zu hoffen, dass Sauers
Arbeit von vielen Pastoren und theologischen Lehrern als reiche Fundgrube entdeckt
wird, da es in der ,,martyrologischen Missionstheologie® zahlreiche biblisch belegte
Querverbindungen zu anderen Fragen biblischer Theologie und gelebter Nachfolge
Christi gibt.

Wolfgang Hdiide, D.Th. (Unisa), Martin Bucer Seminar e.V., Tiirkei

Joseph W. Handley, Jr., Polycentric Mission Leadership: Toward a New
Theoretical Model for Global Leadership, Oxford: Regnum Books International,
2022. ISBN 978-1-914454-56-1. Paperback, 132 Seiten, ca. 17,00 €.

Die These dieses Buches ist, dass die Komplexitit der heutigen Welt und die Realitét
der globalen Christenheit ein neues Leitungsmodel in internationalen Organisationen
erfordert. Joseph Handley hat iiber 30 Jahre Erfahrung in Leitungspositionen ver-
schiedener Missionsorganisationen, vor allem in Amerika und Asien, seit 2008 als

evangelische missiologie39[2023]3 187



Président von Asian Access. Sein Konzept ,,polyzentrischer Missionsleitung® basiert
sowohl auf seinen Experimenten in der Praxis als auch der Forschung im Rahmen
seiner Promotion. Handley definiert ,,polyzentrische Missionsleitung® genauer als
»eine kollaborative, kommunale Leiterschaft, die multiple Einflusszentren fordert und
eine diverse Gruppe von Leitern bevollmichtigt, die den Herausforderungen von
heute begegnen konnen“ (https://polycentricleadership.com). Zur Unterstiitzung
dieser These werden Forschungen in den Bereichen Polyzentrismus, Missions-
geschichte, Kirchen- und Missionsorganisation und Theorien sozialer Bewegungen
herangezogen. Zudem stdrken die Einsichten 33 Interviews mit globalen Leitern in
Netzwerken der Lausanne Bewegung. Letztere, zusammen mit Handleys langjéhriger
Erfahrung in der Leitung einer internationalen Missionsorganisation, geben dieser
Abhandlung hilfreiche praktische Illustrationen.

Die geschichtlichen Ausfiihrungen folgen der inzwischen weitgehend akzeptierten
Entwicklung der Geschichtsschreibung weg von einzelnen Heldenfiguren hin zu
Bewegungen mit vielen Facetten, geprigt von verschiedenen Akteuren, Missions-
initiativen und Zentren der Christenheit. Dabei folgt Handley der Miinchner Schule,
allen voran Klaus Koschorke, mit dem Fokus auf Polyzentrische Strukturen in der
Geschichte des Weltchristentums (2014). Missiologisch baut er stark auf Allen Yehs
Polycentric Missiology (2016) und einen trinitarischen Ansatz in Mission und
Leiterschaft. Zudem werden neuere Modelle von Leiterschaft herangezogen, um die
Notwendigkeit von polyzentrischer Leitung zu untermauern. Handley zitiert organi-
satorische Studien aus verschiedenen Kontexten bis hin zu Rufen von erfahrenen
Missionsleitern nach einem Umdenken {iber Leitungsstrukturen auch in christlichen
Missionsorganisationen. Er zieht wirtschaftliche, missiologische und biblische
Studien heran, um das Argument zu stirken, dass sowohl die Praxis als auch die
Formen und Strukturen der Leitung in Missionen der Verdnderung bediirfen. Sein
Modell soll zu den multiplen Bewegungen und polyzentrischen Realitdten von heute
noch besser passen.

Im zentralen 4. Kapitel werden sechs Schliisselthemen oder Charakteristiken poly-
zentrischer Leiterschaft aufgefiihrt und erklart: Charisma, Kollaboration, Gemein-
schaftlichkeit, unternehmerische Freiheit, Beziehungsorientierung und Diversitit.
»Charismatische Leiterschaft” ist dabei nicht im populdren Sinn einer gewinnenden
Personlichkeit gemeint, sondern zeigt sich in Charakter, Verldsslichkeit, geistlicher
Fundierung, Werteorientierung und klarer Vision. ,,Kollaboration* meint partizipative
Zusammenarbeit. ,,Gemeinschaftlichkeit* besteht in Teamarbeit und der Bereitschaft,
voneinander Perspektiven und Einsichten zu gewinnen, die auch als gegenseitige
Korrektur dienen, um effektiver zu arbeiten. ,,Unternehmerische Freiheit” erlaubt
Eigenstdndigkeit, Experimente und Innovation in &rtlichen Teams und ,,Beziehungs-
orientierung® beinhaltet, personliche Verbindungen aufzubauen sowie durch Fiirsorge
und Mentoring andere zu beféhigen und bevollméichtigen. Zuletzt hat polyzentrische
Leiterschaft grole Hochachtung fiir ,,Diversitit”, eine Vielfalt der Generationen,
Altersgruppen, Nationalitdten und ethnischer, kultureller, sozialer, wirtschaftlicher
und politischer Hintergriinde im Leitungsteam.

Auf dieses entscheidende Kapitel folgen die Ergebnisse der Interviews mit Leitern aus
aller Welt in der Lausanne Bewegung, die ,,nach der Beurteilung anderer in und
auflerhalb der Bewegung besonders erfolgreich sind in ihrem Dienst und

188 evangelische missiologie 39[2023]3



Einflussbereich® (91). Illustriert durch gezielte Zitate, bestitigen diese Leiter in
eindrucksvoller Weise die sechs Merkmale Polyzentrischer Leiterschaft, die in den
vorherigen Kapiteln aufgezeigt wurden. Die internationalen Perspektiven und
Beispiele aus der Praxis einer global aufgestellten Organisation bestirken das
Argument fiir den neuen, partizipativen Fiihrungsstil, den Handley fordert.

Im abschlieBenden Kapitel wird das theoretische Model nach Stirken und Schwéchen
beurteilt und zu weiterer Forschung eingeladen. Es wirkt etwas repetitiv, weil die
Forschungsfragen und allgemeinen Einsichten der Studie wiederholt werden. Aber es
beinhaltet auch eine Bewertung der Lausanner Bewegung in Bezug auf polyzentrische
Leiterschaft und listet verschiedene Bereiche fiir weitere Nachforschungen.

Handley artikuliert sein Model klar als ein theoretisches Model der Leiterschaft, das
sich noch in der Entwicklung befindet und weiterer Exploration bedarf. Es wire
sicher von groflem Interesse, diese Schliisselthemen in verschiedenen Kontexten zu
testen, um das Model weiterzuentwickeln und zu erweitern, sowohl geographisch als
auch in anderen global agierenden Missionsorganisationen. Die meisten Werte, die in
diesem Modell gefordert werden, sind egalitér in ihrer Grundausrichtung. Daher kann
es nicht in allen Kulturen und in jeder Situation selbstverstindlich als richtige
Herangehensweise gelten. Auf der anderen Seite ist die kommunale, gemein-
schaftliche Betonung einer partizipativen Leitungsstruktur sicher wichtig in den
multikulturellen, globalen Organisationen, die heute mehrheitlich missionarisch
unterwegs sind.

Polyzentrische Leiterschaft ist notig in der multidirektionalen internationalen Realitét
der Weltmission, aber in der Praxis wird es dazu an vielen Stellen des Umdenkens
bediirfen und gezielter Vorbereitung. Ich hdtte mir gewiinscht, dass Handley die
offensichtlichen Herausforderungen mehr kommentiert und auf sie eingeht. Natiirlich
brauchen wir eine Vielzahl von Perspektiven, um die Vielfalt von Situationen und
Herausforderungen zu verstehen, die uns in globalen Missionen begegnen, und
angemessen auf sie zu reagieren. Aber daraus resultieren oft auch Spannungen und
Konflikte. Vorurteile und falsche Vorstellungen voneinander iiber kulturelle und
andere Verschiedenheiten hinweg, oder einfach nur Missverstdndnisse, sind nicht so
leicht iiberwunden. Noch schwerer ist es oft, eingefahrene organisatorische Tradi-
tionen und Strukturen abzulegen. Polyzentrische Leiter werden exzellente multi-
kulturelle Team-Féhigkeiten brauchen, zusétzlich zu tiefer geistlicher Verwurzelung,
Integritdt und Charakter. Fiir alle, die Leitungsrollen in internationalen Missions-
organisationen begleiten, zeigt dieses Buch wegweisende Perspektiven auf. An vielen
Orten ist eine Revision unserer organisatorischen Strukturen und Praktiken ange-
bracht. In der weltweiten Christenheit gibt es iiberall reife und erfahrene Leiter und es
ist an der Zeit, polyzentrische Leitung zu praktizieren, die vor Ort Kreativitit ermutigt
und es zulédsst, dass Entscheidungen lokal geféllt werden, von denen, die sie umsetzen
miissen und am meisten davon betroffen sind. Wir sollten mehr und mehr in wirklich
gleichberechtigter Partnerschaft zusammenarbeiten und Beziehungen pflegen, die
Verschiedenheit als Bereicherung und Vorteil sehen, und in denen wir uns gegenseitig
herausfordern und ermutigen kdnnen.

Birgit Herppich, PhD, WEC International, Fuller Theological Seminary

evangelische missiologie39[2023]3 189



Sherwood G. Lingenfelter/ Julie A. Green, Teamwork Cross-Culturally: Christ-
Centered Solutions for Leading Multinational Teams, Baker Academic, 2022.
ISBN: 978-1-54096-563-9. Paperback, 224 Seiten, ca. 22,00 €.

Sherwood Lingenfelter ist Missiologe und Anthropologe, der jahrelang mit SIL
gearbeitet hat und als Professor in verschiedenen Universititen tdtig war. Dieses
Buch, das er zusammen mit Julie Green geschrieben hat, ist sein viertes Werk, dass
sich mit Mission und interkultureller (Zusammen-) Arbeit auseinandersetzt. Der
Untertitel gib die Hauptzielrichtung des Buches wieder: Christus-zentrierte Losungen
fiir das Leiten von multinationalen Teams. Wenn Menschen aus unterschiedlichen
kulturellen Kontexten in einem Team zusammenarbeiten, kommt es wegen dieser
kulturellen Divergenz im Arbeitsalltag fast zwangsléufig zu ,,wicked problems®, die
trotz des gemeinsamen Zieles die Zusammenarbeit massiv gefdahrden. ,,Wicked
problems® sind Konflikte, die sich nicht durch fertige Leitungsmethoden fiir alle
zufriedenstellend 16sen lassen, weil sowohl das Problem als auch ihre Losung zu
komplex sind, um einfach durchschaut und bestimmt werden kénnen (4). Denn jeder
einfache Losungsversuch aus einer bestimmten kulturellen Perspektive wird in einer
anderen Kultur als falsch oder verletzend empfunden. Die Antwort der Autoren ist,
dass es einen christuszentrierten Leitungsansatz braucht und die Bereitschaft, sich mit
»clumsy solutions*, also pragmatischen ,,ungehobelten* Losungen, zufriedenzugeben.
Das sind Losungen, die alle Parteien in ihrer kulturellen Diversitdt wahr- und mit-
nehmen (,,Mission with) und nicht aus einer Position der Stirke, sondern der
Schwiche herbeigefiihrt werden (,,Mission from a position of weakness”).

Das Buch ist in vier Teile gegliedert: (1) die biblische Grundlage fiir ,,In-Christus-
Antworten* (11-32), (2) verschiedene ,,in der Welt“-Téuschungen und Unstimmig-
keiten, die die Zusammenarbeit in multinationalen Teams gefahrden (33-102), (3) vier
Fallstudien, beschrieben von vier weiteren Autoren, bei denen ,,Mission with* in ganz
unterschiedlichen Kontexten praktiziert wird (103-158) sowie (4) einem zusammen-
fassenden Ausblick auf die Missionspraxis (159-188). Das Buch schliet mit einem
Literaturverzeichnis und eine Kurzdarstellung der beitragenden Autoren.

Im ersten Teil beschreibt Lingenfelter die Konfrontation zwischen Judenchristen und
Heidenchristen im Galaterbrief als ein biblisches Fallbeispiel fiir ein ,, wicked
problem ™. Die , In-Christus-Antwort™ des Paulus stellt kontextgebundenen Systeme
von Regeln und Statusverstdndnis in Frage, indem er auf den grundlegend neuen
Status ,,ihr Einssein in Christus® (Gal 3,28) hinweist. Zudem beschreibt Lingenfelter
Korper, Haushalt/Familie und Tempel als biblische Metaphern, die die Einheit und
den ,,In-Christus-sein“-Charakter eines Teams widerspiegeln. Schlielich fiihrt er den
im weiteren Text immer wieder bestimmenden Dreiklang ,,Werk im Glauben — Arbeit
in der Liebe — Geduld in der Hoffnung™ (1Thess 1,3) ein, der fiir ihn zentral ist, um
angesichts von ,,wicked problems™ als divergentes Team in Christus zusammen-
arbeiten zu kénnen.

Im zweiten Teil werden sechs Herausforderungen in der Teamarbeit beschrieben, die
zu ,,wicked problems® fithren, die aus einem ,,weltlichen Denken im Gegensatz zu
einem ,,In-Christus“-Denken herriihren. Drei davon sind organisatorischer Art, die
restlichen drei zwischenmenschlicher Art. (a) Die kulturell bestimmte Frage nach
Macht und Autoritét fiihrt zu ,,wicked problems®, die nicht mit bestimmten Manage-
mentmethoden gelost werden konnen, weil dadurch sofort neue Probleme und Miss-

190 evangelische missiologie 39[2023]3



verstdndnisse entstehen. (b) Ein Leiter muss der Versuchung widerstehen, einfache
und elegante Losungen fiir interkulturelle Konflikte aus einer Position der Stirke zu
suchen. Stattdessen muss er bereit sein, zuzuhdren und in Demut unfertige (,,clumsy*)
Losungen zu akzeptieren. (¢) Im Gegensatz zum wirtschaftlichen Verstédndnis von
missionarischer Arbeit als Investition mit messbaren Renditen muss sie mit der
Metapher der ,,Ernte verstanden werden, die eben nicht kontrollierbar ist. Der Fokus
liegt vielmehr auf der Investition in Mitarbeiter (,,Erntearbeiter). (d) Eine weitere
Herausforderung ist die Zusammenarbeit als Einheit trotz (kultureller) Unstimmig-
keiten. (¢) Grundlage fiir viele Konflikte ist die Spannungen zwischen personlicher
Identitdt und der Rolle im Team. Statt den eigenen Wert an Titeln oder Funktionen
festzumachen, kann ein ,In-Christus“-Leiter als ,,Hirte® und ,,Diener” wie Jesus
sanftmiitig, freundlich und demiitig (Mt 11,29) leiten. (f) Gerade die Zusammenarbeit
zwischen (ehemaligen) ,,Geber- und ,,Empfangematlonen fuhren zu ,wicked
problems®. Hier ist die Herausforderung, Uberzeugungen und Rechte mit der Liebe
zum anderen in Einklang zu bringen und durch ,,In-Christus-Verhalten fiir Annahme,
Vertrauen und Empowerment zu arbeiten.

Bereits in diesem Teil wird zur Illustration und Begriindung immer wieder auf
Fallgeschichten vorgegriffen, die dann im dritten Teil ausfiihrlicher dargestellt
werden. Die Autoren schreiben von ihrer Erfahrung mit der Leitung von multi-
nationale Teams in Ghana, Zentralasien, Papua-Neuguinea und in Zentralafrika. In
den vier Fallgeschichten wird dargestellt, wie ,,Mission with“ auf dem Hintergrund
von ,,wicked“ Teamproblemen ausgelebt wird und dabei die Leitungsmetaphern
Verwalter, Hirte und Diener in den Missionsalltag iibersetzt werden. Dabei werden
Probleme angesprochen wie z.B. Menschen aus jedem kulturellen Hintergrund im
Team eine Stimme zu geben, divergente Vorstellungen von Teamarbeit zu begegnen
oder Machtgefille zwischen den einheimischen Mitarbeitern und dem ,,geben-
den‘ Missionsteam zu iiberbriicken.

Im vierten Teil will Lingenfelter die Ergebnisse der Fallgeschichten nun fiir die
Leiterschaft-Praxis fruchtbar machen. Dafiir zeigt er auf, wie fiir ein Team als
Glaubensgemeinschaft (,,household of faith®) die unterschiedlichen kulturellen
Leitungsformen (Leiten durch Autoritdt, durch Einflussnahme, durch Konsens und
kooperative Leitung) durch biblische Leitungsmetaphern Apostel, Hirte, Diener und
Verwalter neu definiert werden konnen.

Das Buch zeigt durch die praxisbezogenen Fallbeispiele anschaulich, wie Teamarbeit
und -leitung zwar immer kulturell bestimmt sind, aber durch eine ,In-Christus“-
Kultur auf das Eigentliche der missionarischen Arbeit fokussiert werden kdnnen
Dabei durchziehen zentrale Motive wie ,,in Christus®, ,,mission with* oder ,,Werk im
Glauben — Arbeit in der Liebe — Geduld in der Hoffnung® als roter Faden das Buch.
Dies verhilft ihm trotz unterschiedlicher Themen und Autoren zu einem einheitlichen
Bild, wirft aber auch die Frage auf, ob das Bild moglicherweise einseitig von diesen
Motiven bestimmt wird. Die Autoren sind stark darin, Wege aufzuzeigen, in kulturell
diversen Teams ohne (westliche) Dominanz zusammen zu arbeiten. Allerdings fallt
auf, dass es dennoch aus einer stark westlichen Perspektive geschrieben ist; nur einer
der sechs Autor kommt aus der Mehrheitswelt (Zentralafrika). Die Thematik dieses
Werkes ist nicht nur fiir multikulturelle Teams relevant und wertvoll, sondern ldsst
sich sehr leicht herunterbrechen fiir jede Art von Teamarbeit im christlichen Dienst

evangelische missiologie39[2023]3 191



(z.B. Altestenkreis), die schlieflich immer aus unterschiedlichen Menschen mit
unterschiedlichen Meinungen, Vorstellungen und Agenden besteht.

Joachim Schuster, Bergneustadt

Jacques Berlinerblau, Secularism: The Basics, New York: Routledge, 2021. ISBN
978-0-367-69158-5. Paperback, 210 Seiten, ca. 22,00 €.

In jiingerer Zeit hat in theologischen Kreisen wohl kaum eine religionsphilosophische
bzw. -soziologische Groflerzdhlung so viel Einfluss entfaltet wie Charles Taylors Ein
sdkulares Zeitalter (engl. 2007, dt. 2009). Taylor unterscheidet drei Bedeutungen von
Sakularitat: Wahrend ,,Sékularitat 1° das gesellschaftliche Verhiltnis von Kirche und
Staat ins Auge fasst, und ,,Sakularitit 2° den feststellbaren Niedergang des religiésen
Glaubens bezeichnet, beschreibt ,,Sdkularitit 3 die Tatsache, dass der Glaube an Gott
heute nicht mehr selbstverstidndlich ist und lediglich eine unter vielen weltan-
schaulichen Optionen darstellt. Im Sinne dieser dritten Form der Sékularitit fokussiert
Taylor dann primér die Bedingungen unter denen in unserer (westlich-)sékularen Welt
geglaubt bzw. nicht geglaubt wird — eine Perspektive, die sich gerade aus praktisch-
theologischer und missiologischer Perspektive als anregend und anschlussfihig
erweist.

Im Unterschied zu Taylors Ansatz ist das hier zu besprechende Werk Secularism: The
Basics formal eher dem Bereich der ,Sékularitdt 1 zuzuordnen. Denn Jacques
Berlinerblau, Professor fiir jiidische Zivilisation an der (katholischen) Georgetown
Universitidt in Washington D.C., USA, hat eine duflerst dichte Einfiihrung in die
uniibersichtliche Vielgestaltigkeit des globalen, politischen Sékularismus vorgelegt.
Dabei geht er von folgender Arbeitsdefinition aus: ,,Political secularism refers to
legally binding actions of the secular state that seek to regulate the relationship
between itself and religious citizens, and between religious citizens themselves.” (5)

In einem ersten Hauptteil (12-48) entfaltet der Verfasser die Wurzeln und Aus-
pragungen von zehn Kernprinzipien des politischen Sdkularismus — Grundbeziige,
von denen her unterschiedliche Spielarten des Sdkularismus zu beurteilen seien: Das
Prinzip der (1.) Gleichheit aller Biirger sieht Berlinerblau dabei in der alttestament-
lichen Imago Dei-Lehre des Schopfungsberichts verankert, die (2.) Unterscheidung
zwischen Kirche und Staat fithrt er auf das Neue Testament und die spitere
Weiterentwicklung bei Augustinus, Marsilius von Padua und William von Ockham
zuriick (Kap. 2; 15-26). Andere Eckpfeiler des Sékularismus seien mafigeblich aus
den Ideen Martin Luthers und des baptistischen Abweichlers Roger Williams heraus
entstanden, namentlich das Prinzip des (3.) Vorrangs des Staates sowie die Konzepte
der (4.) inneren Beschrinkung staatlicher Autoritdten und des (5.) Schutzes der
Gewissensfreiheit, die allerdings wiederum (6.) der offentlichen Ordnung nicht
zuwiderlaufen diirfe (Kap. 3; 27-38): ,,Ironic, is it not, that political secularism, which
many today esteem to be anti-religious, was so shaped by men who many in their day
considered to be religious fanatics?* (29)

Vier weitere Grundbestandteile des Sdkularismus gingen schlieBlich auf den vom
30jahrigen Krieg gepriagten Aufklarungsphilosophen John Locke zuriick. Er habe als
Vordenker dessen zu gelten, dass eine wahrhaft sdkulare Gesellschaft, (7.) tolerant
sein miisse, (8.) auf die Unterscheidung zwischen personlichem Glauben und
Verhalten als Teil der Zivilgesellschaft zu achten habe (,,belief/acts distinction; mit

192 evangelische missiologie 39[2023]3



anderen Worten, ich habe als Biirger zwar das Recht zu glauben, was ich will, aber
nicht das Recht jederzeit danach zu handeln), sowie (9.) der Neutralitit des Staates
und (10.) der Vernunft (und keinen religidsen Lehren) verpflichtet sei (Kap. 4; 39-48).

In einem zweiten Hauptteil (49-126) unterschiedet der Verfasser nun vier sidkulare
Systeme (,,frameworks®). Der Separationismus (Kap. 5; 51-63) agiere auf der Grund-
lage einer strikten Trennung (,,a wall*) zwischen Staat und Kirche und stiitze sich
dabei stark auf das Neutralititsprinzip. Eine derart konsequente Neutralitdt und
Trennung hilt Berlinerblau allerdings in der Realitit fiir nicht erreichbar. Dies
spiegele sich nicht zuletzt in der Instabilitit des entsprechenden separationistischen
Sdkularismus in den USA wider (,,wobbly American Secularism®). Als einfluss-
reichstes sdkularistisches System habe der franzosische Laizismus zu gelten, der die
Betonung stark auf den Vorrang des Staates und auf die zu bewahrende zivil-
gesellschaftliche Ordnung lege. Dies werde allerdings durch die Prinzipien der Tole-
ranz, der Neutralitdt, der Gewissensfreiheit und der inneren Beschriankung staatlicher
Autoritét ausbalanciert und ermogliche so durchaus religiose Freiheit (Kap. 6, 54-74).
Davon zu unterscheiden sei ein sdkularer Akkomodationismus, wie er sich beispiels-
weise im post-kolonialen Indien entwickelt habe (Kap. 7; 76-87). Hier sehe man
religiosen Glauben und religiose Aktivitdten als ein soziales Gut an, das auch von
einer sékularen Regierung unterstiitzt werden miisse. Allerdings trete man dabei ange-
sichts vorhandener nicht-religiéser Biirger in Spannung mit dem Neutralitits- und
Gleichheitsprinzip. SchlieBlich diskutiert der Verfassser einen atheistischen Sakularis-
mus sowjetischer Provenienz (Kap. 9, 99-111). Zwar sei festzuhalten, dass Atheismus
und Sékularismus keinesfalls gleichgesetzt werden diirfen (Kap. 8; 88-98). Dennoch
beinhalte der ,,sowjetische” Sdkularismus eine deutlich anti-klerikale Orientierung,
wobei das Vernunftprinzip (im Sinne eines wissenschaftlichen Atheismus) und eine
damit einhergehende ,,Freiheit von der Religion® quasi alle anderen sdkularen Prin-
zipien neutralisiere. Insofern wiirde Berlinerblau diesen atheistischen Sakularismus
lediglich in einem minimalistischen Sinn als politischen Sakularismus gelten lassen.

Im dritten Hauptteil (121-188) macht Berlinerblau deutlich, dass es neben einem Anti-
Sdkularismus der politischen Rechten (Kap. 11; 129-139) auch einen Anti-
Sdkularismus der politischen Linken (Kap. 12; 140-152) gibt. Letzterer kritisiere
sdkularistische Prinzipien auf der Basis post-moderner, post-Foucaultscher und post-
kolonialer Denkschulen (daher das Akronym POMOFOCO). Demgegeniiber beruhe
der politisch rechte ,,conservative religious anti-secularism“ (CRAS; zu dem der Ver-
fasser auch gewisse Teile der evangelikalen Bewegung zihlt) auf der falschen Uber-
zeugung, wonach der Sdkularismus zwingend das Gegenteil von Religion sei. Diese
Fehldeutung sei auch darauf zuriickzufiihren, dass gewisse Lifestyle-Sakularismen
(Kap. 13; 153-165; man denke an die vier apokalyptischen Reiter des Neuen Atheis-
mus und andere Arten des sékularen Humanismus), den Sékularismus als wesenhaft
atheistisch zu ,,framen versucht hitten. Dem hilt der Verfasser entgegen, dass der
politische Sékularismus kein Glaube und keine Identitit sei, sondern ,,an approach to
governance, | stress, that people with a religious identity may support.” (135)
Bedenkenswert ist dabei auch der Hinweis, ,,that when any given religious group is
small and outnumbered within a society it tends to favor political secularism.
Religious minority status might be one of the most likely predictors of a self-ascribed
secular identity” (163).

evangelische missiologie39[2023]3 193



Berlinerblau hitte sein pragnantes und informatives Buch auch als ,,Handbuch der
Spielarten des Sdkularismus® betiteln kdnnen (wie ein Rezensent an anderer Stelle
zurecht bemerkt). Insofern fiihrt er kompetent in die Komplexititen, Verdstelungen,
aber auch Herausforderungen und Aporien des politischen Sékularismus ein. Durch
die globalen, bisweilen landerspezifischen Perspektiven (vgl. bspw. die differen-
zierten Beschreibungen des Sikularismus in der Tiirkei, in Athiopien und in China;
Kap. 10; 112-126) kann das fiir im Ausland arbeitende Christen und Missionare eine
grof3e Hilfe zum Verstindnis ihrer jeweiligen Kontexte sein. Dariiber hinaus bietet der
Verfasser all denen das kategoriale Riistzeug, die im Sinne einer Offentlichen
Theologie christlich-kirchliche Standpunkte im sékularen Raum durchdacht und
ausgewogen zu vertreten haben. Fiir all diejenigen allerdings, die nach konkreteren
Ankniipfungspunkten und Inspirationen fiir das missionarische Zeugnis in sikularen
Gesellschaften suchen, wird sich die Auseinandersetzung mit Charles Taylor als
fruchtbarer erweisen.

Formal sei erwdhnt, dass jedes Kapitel mit ,,Vorschligen zur vertiefenden Lek-
tire“ endet und dem Band ein hilfreiches Glossar der wichtigsten Fachbegriffe
beigegeben ist. Die offensichtlich aus Vorlesungspowerpoints iibernommenen Ab-
bildungen sind vielfach unscharf und aufgrund der zu geringen Schriftgrof3e
stellenweise vollig unbrauchbar.

Prof. Dr. Philipp Bartholomd, Freie Theologische Hochschule Giefen

Elliot Clark, Mission Affirmed: Recovering the Missionary Motivation of Paul,
Wheaton: Crossway, 2022. ISBN 978-1-4335-7380-4. Paperback, 256 Seiten, ca.
20,00 €.

Elliot Clark hat in Zentralasien kulturiibergreifend als Gemeindegriinder gearbeitet.
Seine Missionserfahrungen flieen schliefflich in sein Verstdndnis von Paulus ein. Der
Titel Mission Affirmed (,,Mission bestdtigt) wurde hier bewusst im Gegensatz zum
populdren Ausdruck Mission Accomplished (,,Mission ausgefiihrt) gewdhlt. In
diesem Sinne wendet er sich gegen einige zu optimistische Tone in der modernen
Mission. Clark zeigt auf, dass Paulus® Verstindnis von Mission nicht die Geschichte
eines leichten und reibungslosen Sieges war und ist. Mission ist mit Heraus-
forderungen verbunden, damals fiir Paulus und allgemein bis heute. Der Autor
beleuchtet acht Aspekte im Leben des Apostels, die fiir ein solides zeitgendssisches
Missionsverstdndnis relevant seien. In Kapitel 1 argumentiert er, dass Paulus die Ehre
allein bei Gott suchte (41-44). Zugleich scheute er sich nicht, eine Belohnung fiir
seinen Einsatz in der Ausbreitung des Evangeliums zu erwarten. So betrachtete er z.B.
die Gemeinde in Thessalonich als sein Ruhmeskranz (52).

In Kapitel 2 (,Suffering with Christ*) skizziert Clark Paulus‘ Bereitschaft, fiir Christus
zu leiden, und warnt heutige Missionare davor, ,,unsere Bequemlichkeit und unsere
Angste so zu importieren, dass neue Gliubige nicht bereit sind, fiir den Namen
Christi Schwierigkeiten zu ertragen (78). Kapitel 3 erdrtert, wie wichtig die
Zusammenarbeit mit Gemeinden vor Ort ist und dass das Ziel der Mission nicht blof3
darin besteht, Menschen zum ersten Mal das Evangelium zu bringen, sondern darin,
,,mit ithnen zusammenzuarbeiten, damit ihr Glaube wéichst®, was letztlich Gott ehrt
(107). Die restlichen Kapitel behandeln ebenfalls Themen, die mit Paulus zusammen-
hingen (‘Seeing the Invisible’, ‘Speaking the Truth Sincerely’, ‘Setting Boundaries’,

194 evangelische missiologie 39[2023]3



‘Sacrificing Like the Savior’ und ‘Serving Christ and Stewarding the Gospel’). Alle
beleuchten Begebenheiten aus Paulus‘ Leben und beziehen diese auf heutige
Situationen und Herausforderungen in der christlichen Mission. Das Buch endet mit
einem Fragekatalog im Anhang, den sendende Gemeinden ihren Missionskandidaten
stellen kdnnen (231-235).

Eine Stiarke des Buches ist der leserfreundliche Stil und der geschickte Wechsel
zwischen Paulus‘ Kontext und heutigen Situationen. Dadurch fesselt es und hélt
aktuellen Missionspraktiken gewissermaflen einen Spiegel vor. Der Autor wirft
grundlegende Fragen fiir heutige Missionare auf und versucht, die Missionspraxis in
der Heiligen Schrift zu verankern. Da er sich mit sehr groen Fragen beschéftigt, hilft
ihm das Beispiel des Paulus, sich kritisch mit neuzeitlichen Paradigmen des
Gemeindewachstums auseinanderzusetzen. Als Reaktion auf Stimmen, die den
westlichen Einfluss auf die Kirche in der ibrigen Welt begrenzen wollen,
argumentiert Clark, dass Missionare nicht auf einen begrenzten Einfluss abzielen
sollten, sondern darauf, andere auf die richtige Art zu beeinflussen (121).

Auf dhnliche Weise iibertrdgt Clark Paulus® Haltung gegeniiber den Korinthern und
Galatern, um Gemeindewachstumsmodelle zu kritisieren, die Einfachheit und schnel-
le Reproduktion betonen. Er beklagt hier den Vorrang von Ergebnissen gegeniiber
dem rechten Denken und Glauben, wie es Paulus in seinen Gemeindegriindungen
priorisierte (126). GleichermaBen kritisiert er /nsider-Movements, also Bewegungen,
die neue Glaubige ermutigen, ihre Identitdt innerhalb einer sozioreligiosen
Gemeinschaft zu bewahren. Laut Autor unterscheidet sich das deutlich vom Ansatz
des Apostels in 1 Korinther 8-10. Nicht jeder mag in allem mit Clarks Parallelen
zwischen Paulus® Zeit und der heutigen Missionssituation einverstanden sein.

Als eine Schwiche von Clarks Buch kann genannt werden, dass er die Korrelation
zwischen aktuellen Missionsmodellen und denen des Paulus eher voraussetzt als sie
nachvollziehbar zu begriinden. Mit anderen Worten, Clark versucht, sowohl die
missionarische Motivation des Paulus herauszuarbeiten als auch sein Missions-
verstindnis mit einer Vielzahl zeitgenossischer, evangelikaler, missiologischer
Fragestellungen ins Gespréch zu bringen. Das ist eine recht anspruchsvolle Aufgabe
fiir ein Buch von 250 Seiten, und das Ergebnis kann sich insgesamt sehen lassen. Er
zeigt deutlich, dass der Missionsbefehl noch nicht erfiillt ist, und die Kirche sich
diesem Auftrag weiterhin verpflichtet fiihlen sollte.

Wer sollte dieses Buch lesen? Ich wiirde sagen, es ist ein Muss fiir jeden Missionar
oder Missionskandidaten, auch fir Pastoren und Gemeindeilteste, die Missionare
ausgesandt haben. Es ist sehr gut lesbar und bietet am Ende einen niitzlichen Anhang.
Paulusforscher werden dieses Buch wahrscheinlich weniger zur Hand nehmen,
obwohl sie davon profitieren konnten. Es ist kein Buch mit einer detaillierten
Exegese. Allerdings zeichnet es die Motivation des Paulus nach und vermittelt ein
plausibles Bild einiger Dynamiken, mit denen Paulus konfrontiert gewesen sein muss,
als er Gemeinden griindete und weiter mit ihnen in Kontakt blieb. Als Dozent fiir
biblische Studien an einer Missionsbibelschule wiirde ich das Buch nicht als
Pflichtlektiire fiir einen Kurs iiber Paulus einplanen. Dennoch habe ich es Studenten
empfohlen, und alle, die es gelesen haben, empfanden es als bereichernd.

Willem Boer, Cornerstone Bible School for Mission Training, Niederlande

evangelische missiologie39[2023]3 195



missiotop-Jahrerstagung, 26.-27. Januar 2024

Karimu-Tagungszentrum in 57299 Burbach

2024 wird die Jahrestagung von missiotop (Evangelisches Forum fiir Mission, Kultur
und Religion) schon Ende Januar stattfinden. Wir planen endlich wieder eine
zweitdgige Jahrestagung, die neben thematischen Einheiten auch Raum fir
Begegnungen und einen gottesdienstlichen Rahmen gibt.

Unter dem Arbeitsthema Alles was Recht ist wird es rund um Fragen von Mission
und Recht gehen — ein Thema mit einer breiten missiologischen Relevanz, an dem
kaum einer vorbeikommt.

° Manchen Situationen erfordern, dass wir uns bei evangelistischen und sozialen
Aktivitdten in der Spannung von ,klug wie die Schlangen, ohne Falsch wie die
Tauben” bewegen. Wann sind die roten Linien Uberschritten, sodass Schldaue
zur Falschheit oder Aufrichtigkeit zu leichtgldaubiger Arglosigkeit wird?

. Missionare in internationalen Kontexten arbeiten teils in mehreren verschie-
denen Rechtssystemen. Die Uberlappung schafft nicht selten Rechtsunsicher-
heit, eine empfundene Rechtsfreiheit und auch Raum zur Willkiir. In dieser
Grauzone kommt es bisweilen zu Gewalt in verschiedenen Formen, z. B. gegen
Kinder, bestimmte Bevolkerungsgruppen und je nach Land auch gegen
Missionare. Was ist unsere Reaktion —und warum?

. Was ist unsere Verantwortung und Rolle, wenn es darum geht, Rechtshilfe fiir
Unterdrickte zu ermoglichen?

. Das Gebot, Gott mehr zu gehorchen als den Menschen (Apg. 5,29), wird
manchmal zum vermeintlichen Recht verkehrt, weltlichen Obrigkeiten
prinzipiell nicht gehorchen zu miissen. Wo gefdhrden wir durch unndétige
Provokation die Arbeit oder sogar das Leben lokaler Christen?

. Weitere Stichworte sind: Recht und Verzicht auf Recht; Bibelschmuggler:
Helden oder Kriminelle? Wie ,geschlossen” sind ,geschlossene” Lander?
Mission und Menschenrechte; die rechtlichen Bedingungen fiir Mission und
Evangelisation in Europa etc.

Wir sind dabei, Referenten zu gewinnen und Themen zu konkretisieren.

Wir freuen uns auf eine spannende Tagung mit engagierten Gesprdachen. Weitere
Informationen folgen in der nachsten Ausgabe sowie auf der Internetseite
https://missiotop.org oder kénnen direkt bei mir angefragt werden.

Herzlich Willkommen im Namen des Vorbereitungsteams!
Martin Heifpwolf
1. Vorsitzender missiotop
m.heisswolf@bsk-mail.de



