
2367-0150 

32. Jahrgang 2016  
2. Quartal 

2/16  

 

 
 

 

 

 

 

 

Dem Fremden begegnen – Missiologische 
Aspekte 

Aus meiner Sicht: Umgang mit Fremdheit 58 
(Robert Badenberg) 

Verstehen will gelernt sein! 59 
Theo Sundermeiers Stufenmodell als praktische Verstehenshilfe 
(Ute Paul) 

Fremde, Fremdheit, Fremdenfeindlichkeit  66 
Gesellschaftliche und theologische Aspekte (Robert Badenberg) 

Mission als Kommunikation in einer globalen Welt 76 
Eine skandinavische Stimme (Øyvind Dahl) 

Migration und Flucht – Diaspora als Lebensmitte 89 
Einleitende missiologische Überlegungen (Eberhard Werner) 

Bericht von dem 12. Forum Bibelübersetzung 105  
(Eberhard Werner) 

Rezensionen 106 

  

Evangelischer Arbeitskreis für Mission, Kultur und Religion  

evangelische missiologie 



 

58                                                                                            evangelische missiologie 32[2016]2 
 

Welche Wege und Umgangsformen 
kann der christliche Glaube 
einbringen?  

Fremdheit berührt uns faktisch in 
allen Arenen des deutschen Alltags.  

Aus meiner Sicht: Umgang mit Fremdheit 

Die Urlaubs- und Reisebranche boomt. Reisemagazine entführen ihre Leser in die 
exotischen Welten der Südseeparadiese, die weiten Savannen Afrikas oder in die 
abenteuerliche Wildnis des Yukon. Fremdheit, die uns anzieht. 
Frische Avocados aus Südafrika, Mangos aus Brasilien, Bananen aus Ecuador, Oran-
gen aus Spanien und Nordafrika, Rosen aus Kenia. Gartenmöbel aus tropischen Höl-
zern der Regenwälder sowie die Sommerkollektion aus den Fabriken und Hinter-
hofnähstuben von Bangladesch. Fremdheit, die uns passt.  
Längst sind die Versammlungen von Pegida und bestimmten rechten Gruppierungen 
und deren fremdenfeindliche Äußerungen keine Ausnahmeerscheinung mehr. An-
schläge, Brandstiftungen an Asylheimen und Flüchtlingsunterkünften beschreiben ala-
rmierende Entwicklungen. Es sind die Fremden und nicht zuletzt die Fremdheit ihrer 
Kultur, ihrer Religion, ihrer Weltsicht, die die Gemüter zum Erhitzen bringen. 
Fremdheit, die uns stört.  
Kaum eine Kommune in der Bundesrepublik Deutschland ist in ihrem Tagesgeschäft 
nicht in irgendeiner Weise mit Flüchtlingen und asylsuchenden Menschen beschäftigt. 
Menschen brauchen Unterkunft, Versorgung und Hilfe. Wer hat ein Recht zu bleiben? 
Welche Fremden können letztendlich deutsche Bundesbürger werden? Fremdheit, die 
uns fordert.  

Die „schlampige Art“ unserer südländischen 
Nachbarn, die Attraktivität Schweizer Ban-
ken und deren Anziehungskraft auf aus-
ländisches Kapital, die „Extra-Klasse“ der 

Briten im Europäischen Bündnis, die eigenwillige Marschroute der Österreichischen 
Innen- und Außenpolitik bezüglich der gegenwärtigen Flüchtlingsproblematik und 
dergleichen mehr. Fremdheit, die uns ärgert. 
Hamburger, Pizza und die allgegenwärtigen Pommes Frites sind so selbstverständlich 
Teil der deutschen kulinarischen Landschaft, wie es Kartoffel und Kaffee – gefühlt – 
schon immer und Inbegriff heimischer, deutscher (!) Gastronomie sind. Dabei kamen 
sie einst alle als Fremdlinge zu uns. So tiefgreifend haben sie sich integriert und unser 
kulturelles Universum durchdrungen, dass ohne sie ein Überleben faktisch nicht mehr 
zu meistern wäre. Fremdheit, die uns prägt. 
Fremdheit berührt uns praktisch in allen Arenen des deutschen Alltags. Wie sollen wir 
in der Vielgestaltigkeit von Fremdheit jeweils einen adäquaten und sinnvollen Um-
gang damit finden? Was können Politik, 
Kirche und Gemeinde tun? Wem sollen wir 
Glauben schenken und welche Wege und 
Umgangsformen kann der christliche Glau-
be einbringen? Gibt es so etwas wie: 
Fremdheit, die uns trägt? 

Solche (=dieselbe) Gesinnung wohne in euch allen, wie sie auch in Christus Jesus vorhanden 
war; denn obgleich er Gottes Gestalt (=göttliche Wesensgestalt oder: Wesensart) besaß, sah er 
doch das Gleichsein mit Gott nicht als einen gewaltsam festzuhaltenden Raub (= 
unveräußerlichen, kostbaren Besitz) an; nein, er entäußerte sich selbst (seiner Herrlichkeit), 
indem er Knechtsgestalt annahm, ganz in menschliches Wesen einging und in seiner 
leiblichen Beschaffenheit als ein Mensch erfunden wurde; er erniedrigte sich selbst und wurde 
gehorsam bis zum Tode, ja, bis zum Tode am Kreuz.  



evangelikale missiologie 32[2016]2  59 
 

Daher hat Gott ihn auch über die Maßen erhöht und ihm den Namen verliehen, der jedem 
anderen Namen überlegen ist, damit im Namen Jesu (oder: beim Namen „Jesus“) sich jedes 
Knie aller derer beuge, die im Himmel und auf der Erde und unter der Erde sind, und jede 
Zunge bekenne, dass Jesus Christus der Herr ist, zur Ehre Gottes, des Vaters. (Phil 2, 5-11 
Menge Bibel).  

Fremdheit, die uns trägt! 
Dr. Robert Badenberg 

Missiologe, Schriftführer des AfeM 
 

 

 

 

 

Verstehen will gelernt sein! 

Theo Sundermeiers Stufenmodell als praktische Verstehenshilfe 

Ute Paul 

Auf welchem Weg kann es gelingen, die Menschen, die mir fremd sind, besser zu 
verstehen? Was bedeutet Fremdheit und wie reagieren wir darauf? Die „Stufen des 
Verstehens“ des Missionstheologen Theo Sundermeier bieten für diese Fragen eine 
gute Orientierung. Sie wurden zur Grundlage genommen, um Seminareinheiten zu 
entwickeln, die in diesem Artikel beschrieben werden: Konkrete Anschauungen, 
welche Schritte aktiv getan werden können, damit aus fremd vertraut wird. Ein Weg 
mit dem Fremdenführer des Himmels: Dem Heiligen Geist. 

Ute Paul, Jahrgang 1962, studierte 
Lehramt und gehört zur ökumenischen 
Kommunität Offensive Junger Christen 
in Reichelsheim/Odenwald. Von 1995 bis 
2008 lebte sie mit ihrer Familie in Nord-
Argentinien, wo sie mit ihrem Mann 
Frank mit den unabhängigen indigenen 
Kirchen und ihren Gemeinschaften zu-
sammen arbeitete. Aus diesen Erfahrun-
gen entstanden die Bücher Begleiten 
statt Erobern (2010) und Die Rückkehr 
der Zikade - Leben am anderen Ende der 
Welt (2015). Seit ihrer Rückkehr nach 
Deutschland hat sie als Religions- und 
Spielpädagogin im Erfahrungsfeld 
Schloss Reichenberg die pädagogischen 
Programme entwickelt und leitet Semi-
nare zu interkulturellem Lernen und kon-
struktiver Streit-Kultur. Ute und Frank 

Paul haben drei erwachsene Kinder. 
Email:utepaul@gmx.net. 

Chaco, Argentinien, Februar 2001: Vor 
mir am Tor steht ein hagerer Mann. Die 
Reaktionskette ist längst ausgelöst, bevor 
ich einen klaren Gedanken fassen kann: 
Der Kragen seines Hemdes ist abgewetzt 
und es fehlt ein Knopf. Die leichten 
Stoffschuhe sind grau vom Staub. Der 
Mann lächelt schüchtern und entblößt 
dabei eine lückenhafte Reihe halber 
Zähne. Ein Geruch nach Rauch und 
Schweiß kommt mir entgegen und meine 
Nase meldet in Bruchteilen einer Se-
kunde direkt ans zentrale Nervensystem 
Signale: Fremd! Abstand! Unwohl!  
Dann setzt die Wiedererkennung ein. 
„Pablo!“ rufe ich, „schön, dass du 
kommst!“ Erinnerungen an vorherige 
Besuche werden lebendig. Dieser Mann 



 

60                                                                                            evangelische missiologie 32[2016]2 
 

Meine Nase 
meldet direkt  
an das zentrale 
Nervensystem: 
Fremd! 
Abstand! 
Unwohl! 

verbreitet eine friedliche, stille Atmo-
sphäre. Er kann aufmerksam zuhören 
und wenn er lacht, dann legen sich um 
seine Augen viele Falten.  

Mein zentrales Nerven-
system regt sich wieder ab 
und ich reiche Pablo die 
Hand, wundere mich nicht, 
dass er mich nicht anschaut 
und rufe in Richtung Haus: 
„Frank, Pablo ist da!“ Unser 
Gast zieht einen Stofflappen 
aus der Hosentasche und 

wischt sich den Schweiß von der Stirn. 
Als Frank aus der Tür tritt, strahlt Pablo, 
gibt ihm die Hand, lässt sie aber nicht 
gleich wieder los, sondern beginnt spon-
tan laut zu beten. Vor lauter Freude lau-
fen ihm Tränen die Wangen herunter. 
Nach dem Begrüßungsritual ist schnell 
klar: Pablo wird heute unser Ehrengast 
sein und zum Essen bleiben. Dem 
Fremden begegnen – so geschehen unge-
zählte Male in der Ferne. 
Seit unserer Rückkehr nach Deutschland 
im Jahre 2008 nach 18 Jahren Leben in 
Argentinien, habe ich mich daran ge-
macht, die erfahrenen Herausforderun-
gen, Lernprozesse und Bereicherungen 
in interkulturellen Begegnungen auch für 
den hiesigen Kontext zu reflektieren und 
für andere zugänglich zu machen.  
Denn die tägliche Begegnung mit den 
Fremden ist hier in Westeuropa zum 
Normalfall geworden – in der Nachbar-
schaft, in der Schule, im Betrieb – und es 
ist eine vitale Frage, wie wir diesen 
Normalfall gestalten.1 
Um etwas weitergeben zu können, 
schien es mir wichtig, zu verstehen, was 
eigentlich „abgeht“ in der Begegnung 
der Fremden. Was geschieht in Situatio-
nen, in denen Auge, Nase, Ohr melden: 
Fremd! Und wie können die Wege auf-
einander zu beschritten werden? Ich stieß 
                                                           
1
 Siehe Klappentext von Theo Sundermeier, Den 

Fremden verstehen, Göttingen 1996 

in meiner Suche auf ein Grundlagenwerk 
eines Religions- und Missionswissen-
schaftlers aus Heidelberg, Prof. i.R. Theo 
Sundermeier: „Den Fremden verstehen – 
eine praktische Hermeneutik“. 
Als Pädagogin galt mein Interesse zu-
nächst der ganz pragmatischen Frage: 
Kann man Fremdbegegnung lernen? Und 
wenn ja: Welche pädagogischen Mög-
lichkeiten könnten uns zur Verfügung 
stehen? Verliert man die Angst? Wird die 
Hürde niedriger? Aber Sundermeier lässt 
die Pädagogik als nachgeordnete Dis-
ziplin außen vor. Erst verstehen, dann 
umsetzen. Ich merkte: Ich würde wohl 
tiefer graben müssen, bevor ich konkrete 
didaktische Entscheidungen treffen 
könnte. Also ging ich weite Wege mit 
dem Autor durch ethnologische, kunst-
geschichtliche und philosophische Per-
spektiven und landete dann bei der 
Kommunikationswissenschaft. Schon die 
Zielsetzung dieses Abschreitens ließ 
mich aufhorchen. Mit Worten von H. 
Plessner:  

Verstehen ist nicht das sich Identifizieren 
mit dem Anderen, wobei die Distanz 
verschwindet, sondern das Vertrautwerden 
in der Distanz, die das Andere und Fremde 
zugleich sehen lässt. (Sundermeier 1996: 
163).  

Auch die Warnung leuchtete mir sofort 
ein, dass die Begegnung mit dem Frem-
den nicht dazu gedacht sei, dass ich 
dabei zum Ich werde, sondern erst gelin-
gen kann, wenn ich mir meiner selbst 
bereits bewusst bin (:11).  Dann kann 
nämlich die Begegnung in der Weise 
fruchtbar werden, dass sowohl dem 
Fremden sein Anderssein zugestanden 
und respektiert wird, als man sich durch 
die Begegnung verändern lässt (:49). 
Selbstverständlich geht es bei dieser Art 
von Verstehen nicht nur um richtiges 
Denken, sondern um die Untrennbarkeit 
von Verstehen und (entsprechendem) 
Handeln, was dann wiederum zu neuem 
Erstaunen und Fragen führt, zu Neugier 



 

evangelikale missiologie 32[2016]2  61 
 

 
Das fremde 
Gegenüber 

Subjektive Haltung Objektive Erfassung Handlungsebene 

Phänomenebene epoché Beschreibende 
Analyse 

Wahrnehmende Distanz 

Zeichenebene Sympathie Kontextualisierung Teilnehmende 
Beobachtung 

Symbolebene Empathie Vergleichende 
Interpretation 

(Teil-) Identifikation 

Relevanzebene  Respekt Übersetzung / 
Transfer zu uns hin 

Konvivenz 

Stufen zum Verstehen des Fremden (Sundermeier 1996, S. 155) 

… ganz 
praktische 
„Aha“-
Erlebnisse,  
die zu 
eigenen 
Erkenntnissen 
führen.  

und Offenheit und einem weiten Raum, 
in den man hineintritt – um dann wieder 
einen Schritt weiter zu gehen, etwas 
Weiteres zu verstehen und wieder ent-
sprechend zu handeln. 
Für meine pädagogischen Ziele erwies 
sich das Stufenmodell zum Verstehen des 
Fremden von großem Nutzen, von dem 
der Autor sagt:  

Nicht ein Schritt darf weggelassen oder 
übersprungen werden, wenn nicht die Be-
gegnung von Anfang an zum Scheitern 
verurteilt sein soll (:46). 

Also las ich die Tabelle 
dieses Stufenmodells und 
alle Erläuterungen vorwärts, 
rückwärts, seitwärts, auf und 
ab. Ich entdeckte: Hier wird 
etwas analysiert, was in der 
konkreten Begegnung kaum 
so stufenweise abläuft, son-
dern eher verschmilzt. Aber 
wie in Zeitlupe wird deutlich, 
welche Reaktionen zu er-

warten sind, welche Hürden zu nehmen 
und welche Chancen zum tieferen 
Verstehen bestehen – vorausgesetzt, man 
entscheidet sich jeweils wieder dazu, 
lernwillig und achtsam zu bleiben.  
Durch die intensive Auseinandersetzung 
mit dem Stufenmodell ermutigt, begann 
ich, konkrete didaktische Einheiten zu 
den jeweiligen Stufen zu entwerfen, von 
denen einige hier beschrieben werden 
sollen. Ziel des pädagogischen Pro-

gramms ist es, die Begegnung mit den 
Fremden mit mehr Verständnis und 
weniger Angst, Abgrenzung, Vor-Urteil 
und Verhärtung zu gestalten. In der 
Manier ganzheitlicher, interaktiver (Er-
lebnis-)Pädagogik sollen diese Einheiten 
ganz praktische Aha-Erlebnisse erzeu-
gen, zu eigenen Erkenntnissen führen 
und so das Handeln allmählich prägen.    

Die Phänomenebene 

Theo Sundermeier nennt die erste Stufe, 
„Phänomenebene“. Er beschreibt damit 
das, was bei einer ersten Begegnung 
wahrgenommen wird. Hier werden die 
Weichen bereits gestellt, ob es dabei vor-
schnell zu Urteilen kommt, die alles 
Weitere im Keim ersticken lassen, oder 
ob das fremde Gegenüber zwar ver-
wirrend oder eventuell beunruhigend, 
aber schlichtweg anders sein darf. 
Fremdheitserfahrung ist nicht zu ver-
meiden. Furcht ist oft die erste und 
eigentliche Reaktion, die ebenso als 
solche wahrgenommen werden darf. 
Auge, Ohr und Nase geben Meldung an 
das Gehirn, bevor das „Denken“ über-
haupt einsetzen kann, so wie ich es oben 
in einem persönlichen Beispiel geschil-
dert habe.  
Die erste Aktion im Programm hat 
deshalb auch unsere selektive Wahrneh-
mung zum Thema, die durch Er-
fahrungen, Gehörtes, durch Medien 
Übermitteltes usw. geprägt ist und ent-



 

62                                                                                            evangelische missiologie 32[2016]2 
 

sprechende Interpretationsmuster nahe 
legt, die weitgehend unbewusst sind.  
Auf einem großformatigen Foto ist ein 
halbnacktes Kind zu sehen. Es sitzt nass 
und zusammengekauert auf einem Fels 
in einem Bach. Seine Gesichtszüge las-
sen Südamerika als Heimat vermuten. 
Die Teilnehmenden bekommen die Auf-
gabe, ihre Beobachtungen der Szene auf-
zuschreiben. Schnell steht da: „ein Kind, 
von der Mutter verlassen, im Wald 
ausgesetzt, friert, allein“.  
Im gemeinsamen Gespräch sortieren wir 
anschließend die Kommentare: Welche 
der Kommentare sind tatsächlich nur 
Beobachtungen, welche sind eher Inter-
pretationen, welche schon Wertungen. 
Meistens bleiben nicht viele reine Be-
obachtungen übrig – in diesem Beispiel 
nur die Aussage: ein Kind. In einem 
dritten Schritt, bekommen die Teil-
nehmenden einige ergänzende Infor-
mationen: „Dieses Kind aus Kolumbien 
hat mit seiner Familie einen Ausflug in 
ein beliebtes Naherholungsgebiet unter-
nommen, durch das auch ein kleiner 
Bach fließt, in dem man wunderbar 
baden kann. Dort ist dieses Foto ent-
standen.“ Die Reaktion: Allgemeines Ge-
lächter, viele sind ein bisschen ver-
schämt, fühlen sich ertappt. 
Die subjektive Haltung, die es auf der 
Phänomenebene braucht, nennt Sunder-
meier „sich des Urteils enthalten“, und 
das sei „die vielleicht schwierigste, aber 
in der ersten Begegnung allernotwendig-
ste Haltung“ (:158). 
 Ich selbst erinnere mich an dieser Stelle 
daran, wo und wie ich Pablo zum ersten 
Mal kennenlernte: Frank und ich be-
suchten einen Toba-Qom-Gottesdienst. 
Das niedrige Blechdach reflektierte die 
Hitze in die kleine Kirche. Die einfachen 
Holzbänke hatten keine Lehne. Der Got-
tesdienst ging schon drei Stunden. 
Verschiedene Besucher wurden einer 
nach dem anderen nach vorne gerufen, 
um ihre Gedanken zu einem Bibeltext zu 

teilen. Da ich gleich neben dem Gang 
saß, konnte ich genau sehen, wer als 
nächstes von ganz hinten an mir vorbei 
bis zum Rednerpult lief. Die Hose des 
Mannes war mehrfach geflickt, die ein-
fachen Stoffschuhe staubig. „Was wird 
der schon zu sagen haben“, hörte ich 
mich denken, während ich mich auf der 
Bank in eine bequemere Position zu 
schieben versuchte. Der Mann trat hinter 
das Pult, richtete sich auf, blickte ruhig 
die Besucher an und begann eine kleine 
Rede zu halten, bei der meine Müdigkeit 
verflog und das Erstaunen wuchs. 
„Manchmal verstehen wir nicht, was wir 
mit Aussagen aus dem Alten Testament 
anfangen sollen, liebe Brüder und 
Schwestern“, begann der Redner, um 
dann klar und für die Zuhörer ver-
ständlich einen Bogen zu schlagen ins 
Neue Testament, zu Jesus, dem Vollender 
und Erfüller. „An Jesus müssen wir alles 
messen. Dann können wir das Alte Tes-
tament verstehen.“ Während ich zuhörte, 
schämte ich mich, dass ich nach dem 
äußeren Erscheinungsbild dieses Mannes 
geurteilt hatte. Ich fühlte mich ebenso 
ertappt wie die Teilnehmer im Seminar.  

Die Zeichenebene 

Die zweite Stufe heißt „Zeichenebene“. 
Mit Zeichen meint Sundermeier das, was 
die Angehörigen einer Gruppe von denen 
einer anderen äußerlich unterscheidet: 
Kleidung, Sprache, Frisuren, Gestik, 
Verhalten. Meist ist das eigene Reper-
toire wenig bewusst, es gehört zum 
Menschsein. Aber die Zeichen der an-
deren werden deutlich und dabei wie 
gefiltert wahrgenommen. Um uns in 
komplexen Zusammenhängen leichter 
orientieren zu können oder um Freund 
und Feind schnell zu unterscheiden, 
bedienen wir uns Verallgemeinerungen 
und Stereotypen. Werden diese Inter-
pretationen nicht überprüft, kommt es 
leicht dazu, dass die Zeichen der Frem-
den falsch gedeutet werden. Interpre-



 

evangelikale missiologie 32[2016]2  63 
 

Die Signale des 
Andersseins 
schützen beide 
Seiten davor, 
vorschnell 
Grenzen zu 
überschreiten. 

tationen können z.B. dadurch überprüft 
werden, dass die „Zeichen-Träger“ selbst 
gefragt werden: „Was bedeutet es für 
dich als Frau, ein Kopftuch zu tragen?“  

Sundermeier sieht in 
äußeren Zeichen zunächst 
einen simplen Mechanismus 
der Grenzziehung. Diesen 
Mechanismus gilt es nicht 
etwa mit der Wurzel auszu-
reißen, sondern die fremden 
Zeichen lesen zu lernen. 
Diese Signale des Anders-
seins schützen nämlich 

beide Seiten davor, vorschnell Grenzen 
zu überschreiten. Damit die konkrete 
Begegnung weiterhin eine Chance hat, 
braucht es jedoch die Bereitschaft, „die 
Zeichen des anderen nicht als gegen uns 
gerichtete Abgrenzungszeichen zu deu-
ten“ und sie in ihrem Kontext stehen zu 
lassen (:161).  
Auf der Stufe der Zeichenebene bein-
haltet das pädagogische Programm eine 
Übung zum Bewusstwerden und Bear-
beiten von Stereotypen: Die Teilnehmen-
den sollen spontan und ohne eigene 
innere Zensur zu verschiedenen Be-
griffen (Pole, Französin, Araber, Russe, 
Türkin, Schweizer usw.) ihre ersten As-
soziationen notieren. Anschließend wer-
den diese Notizen zur Grundlage für 
mehrere weitere Arbeitsschritte:  
• Fünf der stichwortartigen Assozia-

tionen werden ausgewählt und als 
vollständiger Satz formuliert.  

• Es wird erforscht: Woher kommt das 
Bild?  

• Aus unserem Erleben? Wo, wie, wie 
oft? 

• Aus dem, was wir erfahren durch TV, 
Zeitung und andere Medien? 

• Aus dem Erzählen? Was haben wir 
gehört, von wem, wann? 

• Aufgrund der Ergebnisse werden die 
obigen fünf Sätze umformuliert, z.B. 

“Ich habe einmal im Fernsehen 
gesehen, dass eine Französin …”. 

• Es wird mit einem Gesprächspartner 
über die formulierten Sätze ausge-
tauscht, in dem man sie sich gegen-
seitig vorliest und sich fragt: Inwiefern 
ist der Satz verständlich, nachvoll-
ziehbar? 

• In dem Gespräch wird auch der Frage 
nachgegangen: Welche Gefühle ver-
binde ich mit den jeweiligen Sätzen? 

• Abschließend stelle ich mir in der 
Einzelarbeit vor: Eine Angehörige der 
Nation steht vor mir. Ich formuliere die 
fünf Sätze so um, wie ich sie an diese 
konkrete Person richten würde.  

Austausch in der Gesamtgruppe 
Die Übung „Stereotype“ ermöglicht 
Selbsterfahrung und ist gut geeignet, die 
Ohren zu schärfen für das, was wir über 
Angehörige anderer Kulturen äußern.2  
Ja, aber wenn dann in der konkreten 
Begegnung mit den Fremden doch als 
erstes wieder nur die Furcht in uns 
hochsteigt, die Abwehr, der Ärger? Dann 
braucht es nicht das weitere Bewegen im 
Gehirn, das mühsame Lernen, die An-
strengung zu verstehen, sondern die 
Teilhabe, z.B. an einem Fest, könnte 
weiterhelfen! Dies geschieht z.B. wenn 
wir als Gast die Einladung annehmen, an 
einem Fest der ganz Anderen teilzu-
nehmen. Die türkische Großfamilie in 
der Nachbarschaft feiert Silvester, oder 
der Opa hat Geburtstag. Wir könnten mit 
eintauchen in die Musik, die Unge-
zwungenheit, den Tanz, das gute Essen. 
So könnten wir uns ein wenig in der 
Kultur und ihren fremden Zeichen be-
wegen, sie mit leichter Seele auf uns 
                                                           
2
 Kennengelernt habe ich diese Methode auf dem 

Seminar „Transkulturelles Lernen“ der Konferenz 
evangelischer Freiwilligendienste unter Leitung 
von Brigida Balkis Ferber und Gabriele 
Buschmann, s. www.kef.de. 



 

64                                                                                            evangelische missiologie 32[2016]2 
 

… eine kleine 
Expedition in 
eine fröhliche 
Ausnahme-
situation. 

wirken lassen. Dabei kann die Fremdheit 
abfallen und Vertrautheit wachsen (:192). 
Es ist wie ein Sich-Heraus-Wagen unter 
besonders geeigneten Umständen, eine 
kleine Expedition in eine fröhliche Aus-
nahmesituation. Ohne Sympathie wird 
man sie wohl nicht unternehmen. Und 
wenn es uns zu fremd wird, zu anstren-
gend, zu verunsichernd, dann ist ebenso 
die Bewegung wichtig und nötig „wieder 
bei sich einzukehren“, damit die Fremd-
heit nicht zur Überforderung und damit 
zur Bedrohung wird.  
In interkulturellen Begegnungen haben 
deshalb Feste eine große Bedeutung. 
Tanz, Musik, gutes Essen prägen die 
Atmosphäre und zeigen erstaunliche 

Wirkung. Miteinander la-
chen, ohne genau die Worte 
des anderen zu verstehen; 
einen Rhythmus gemeinsam 
schlagen, der keine Worte 
braucht; sich bei unge-
wohnten Tanzschritten den 

Bauch halten vor Lachen und sich ein 
bisschen weniger schämen voreinander; 
sich die besten Stücke des Büfetts 
gegenseitig auf die Teller legen; usw. 
Dabei kann die Mühe, die z.B. durch 
Sprachprobleme entsteht, für eine Weile 
von den Teilnehmenden abfallen.  
Auf diese Art von Teilhabe kann ein 
tieferes Verstehen folgen. Dazu braucht 
es allerdings „die längst vergessenen 
Tugenden … der Geduld und der 
Bescheidenheit“ (:165). 

Die Symbolebene 

Braucht es auf der Zeichenebene Sym-
pathie, so verlangt die dritte Stufe, die 
„Symbolebene“, Empathie, also ein sen-
sibles sich Einfühlen in die Welt der 
anderen. Sundermeier ist an dieser Stelle 
unmissverständlich: „Empathie gründet 
in der Sympathie. Jemand, der der 
anderen Kultur oder Religion keine 
Sympathie entgegenbringen kann, der sie 
nicht auf irgendeine Weise als schön 

empfindet und in der anderen Religion 
zumindest „Teilwahrheiten“ entdeckt, 
wird im Verstehen keinen Fortschritt 
machen.“ (:169). 
Vorsicht ist geboten, gepaart mit schritt-
weiser Annäherung. Wer meint, die 
Fremden seien ja eigentlich fast wie wir 
selbst, er kenne sie jetzt schon (nach der 
dritten Begegnung), könnte schnell irren, 
sie völlig falsch verstehen und bei der 
nächsten Gelegenheit tief enttäuscht sein. 
Es ist eben auch schwer, die Unter-
schiede auszuhalten.3 Eine Woche in den 
Mokassins des anderen zu laufen ist 
noch viel zu kurz, um sich an die Logik 
des Fremden anzunähern und um den 
Sinn und die Bedeutung in seinem 
Weltverständnis zu erahnen, was im 
eigenen vielleicht gar keinen Sinn macht.  
In gemischt kulturellen Gruppen kann es 
sehr interessant sein, mit Sprichwörtern 
zu arbeiten. 4 Warum Sprichwörter? Weil 
sie in sprachlich verdichteter Form 
soziale, ethische und religiöse Denk- und 
Verhaltensmuster kultureller Gruppen 
abzeichnen. Als weit verbreitetes Kultur-
gut geben sie Werte und Ansichten 
wieder, die mit einem fremden Orien-
tierungssystem nicht zu erklären sind, 
sondern erst einmal im jeweils eigenen 
einen tiefen Sinn machen.  
Nehmen wir zum Beispiel das korea-
nische Sprichwort „Kein Rauch ohne 
Flamme“. Man lässt die deutschen Teil-
nehmenden vermuten, was das Sprich-
wort bedeuten könnte. Dann erklären die 
koreanischen Teilnehmenden, in wel-
chem Zusammenhang dieses Sprichwort 
verwendet wird und was es bedeutet: 
„Wenn jemand etwas verbergen möchte, 
es aber trotzdem herauskommt und die 
Leute schon darüber reden, dann sagen 
                                                           
3
 Siehe auch Ute Paul, die Rückkehr der Zikade, 

Kap. 25 Die Bänder flattern im Wind, S. 117- 119 
4
 Angelehnt an die Übung „Wörtlich genommen“ 

in Helga Losche, Stephanie Püttker, Interkulturelle 
Kommunikation, S. 222 



 

evangelikale missiologie 32[2016]2  65 
 

Begegnung 
erprobt sich 
beim Tun –  
immer wieder 
von vorne.  

die Zeugen: ‘Kein Rauch ohne Flamme‘. 
Die Lüge ist offensichtlich, man braucht 
darüber nichts mehr zu sagen.“ 
Mit Hilfe dieser Übung kann gut das 
Prinzip der Deutungshoheit veranschau-
licht werden. Fremde Orientierungssys-
teme mit Hilfe des eigenen zu interpre-
tieren, führt fast notgedrungen zu Fehl-
interpretationen oder Missverständnis-
sen.  

Die Relevanzebende 

Die vierte Stufe nennt Theo Sundermeier 
„Relevanzebene“. Hier kommt es darauf 

an, dass alles, was in den 
ersten drei Stufen erworben 
werden konnte, zur An-
wendung kommt. Sonst 
nützt es nichts. Die Stufen 
des Verstehens können re-
levant werden für gelingen-
des Zusammenleben, „bei 

dem jeder er selbst bleiben kann, 
niemand vereinnahmt wird und dennoch 
ein Austausch stattfindet, der die Würde 
des anderen respektiert und stärkt“ 
(:183). 
Es ist nicht so schwer, mit denen 
umzugehen, die uns vertraut und nah 
sind. Aber die uns Fremden, vielleicht 
sogar die uns Unsympathischen zu re-
spektieren, will anhaltend geübt werden. 
Sundermeier schlägt vor, es in 
verschiedenen Gestalten des Zusammen-
Lebens (er nennt das „Konvivenz“) zu 

üben: Der Hilfsgemeinschaft, der Lern-
gemeinschaft und der Festgemeinschaft.  
Begegnung erprobt sich beim Tun, 
immer wieder von vorne, mal leichter, 
mal mühsamer, mal abgeschreckt, mal 
ermutigt, mal lachend, mal rätselnd; mal 
mit dem einen, mal mit der anderen. So 
wächst menschliche Gemeinschaft als 
Miteinander statt als Gegeneinander. 
Am Ende des Buches, das zugleich der 
Anfang meines weiteren lernenden Ver-
stehens wurde, lockte mich eine doppelte 
erfreuliche und auch beruhigende Aus-
sicht: „Dem Erlebenden dehnt sich das 
Leben“, zitiert der Autor H. v. Hof-
mannsthal (:191).  
Überaus tröstlich war auch dieser Ge-
danke: Auf unserem Lernweg ist uns 
himmlischer Beistand gewiss, der Heili-
ge Geist! Ihn hat uns der Schöpfergott, 
der alle Menschen seine Ebenbilder 
nennt, als „Fremdenführer“ zur Seite ge-
stellt.  
Sundermeier macht deutlich: Verstehen 
setzt Kontinuität voraus, Flüchtigkeit 
verhindert es. Deshalb müssen wir den 
Raum finden, in dem Vertrauen wachsen 
kann. Der Verstehensprozess ist so etwas 
wie ein Pilgerweg. Man braucht Aus-
dauer, Kontinuität, Zielgerichtetheit, ein 
Ruhen in sich selbst und einen langen 
Atem, das Leben des Fremden als eine 
unendliche Geschichte zu verstehen, an-
zuhören und nachzuerzählen (:153). 

  



66 evangelische missiologie 32[2016]2 

Fremde, Fremdheit, Fremdenfeindlichkeit  

Gesellschaftliche und theologische Aspekte  

Robert Badenberg 

Der Umgang mit Fremden und Fremdheit ist weithin schwierig oder wird gar als 
Bedrohung empfunden. Geschichtlich gesehen begründet Fremdheit Segregation, 
Sklaverei, Apartheid und Rassendenken. Fremdenfeindlichkeit ist nicht nur ein 
nebulöses Etwas, sondern hinterlässt konkrete Spuren, ist durch Studien messbar und 
ursächliche Gründe können identifiziert werden. Fremdheit ist durchaus ein biblisches 
Thema; Alttestamentliche Wortstudien belegen differenzierte Aspekte und erschließen 
mögliche Anknüpfungspunkte für die moderne Welt. Am Ende des Artikels geben 
Stellungnahmen von Missionsgesellschaften Hilfestellungen für den praktischen 
Umgang mit diesem Thema. 

 

Robert Badenberg, DTh (Unisa), war 
nach  seinem Studium am Theologischen 
Seminar der Liebenzeller Mission (jetzt 
IHL), 1989-2003 im Missionsdienst in 
Sambia. 2001 promovierte er an der 
University of South Africa. Seit 2003 hat 
er Lehraufträge an verschiedenen Insti-
tutionen inne (u.a. Dozent für Missiolo-
gie, Theological Faculty „Matthias Fla-
vius Illyricus“, University of Zagreb, 
Kroatien). Er ist Vorstandsmitglied und 
Schriftführer des AfeM. Email: robert@ 
dr-badenberg.de. 

1. Fremde und Fremdheit 

Fremde definieren wir oft an ihrem 
Gesicht und Fremdheit hat viele Ge-
sichter. Dementsprechend gehen wir 
auch unterschiedlich damit um. Wenn 
wir zum Beispiel in die Fremde reisen, 
dann finden wir die Fremden freundlich 
und Fremdheit dort reizvoll, exotisch 
und anziehend. In der Regel fällt uns der 
Umgang mit Fremden und Fremdheit 
allerdings nicht so leicht.  

Fremdheit als Bedrohung1   
„Der Bus donnerte die Landstraße ent-
lang. Wie ein Faden durchzog die rote 
Schotterstraße die weite ostafrikanische 
Steppe. Eine rote Staubwolke blieb dem 
Gefährt dicht auf den Fersen. Stunden-
lang saßen wir im Innern des fahrenden 
Käfigs. Bald bergauf, dann wieder berg-
ab. Die Bezeichnung Käfig war durchaus 
angebracht, befanden sich doch nicht nur 
menschliche Fahrgäste im Innenraum. 
Aus den Staufächern über unseren Köp-
fen mischte sich das Gackern von Hüh-
nern in das Geplauder der Menschen ein. 
Die Mehrzahl der Reisenden schien sich 
nicht daran zu stören, dass Tier- und 
Menschenwelt mit einem Gruppenticket 
auf dichtem Raum zusammen reisten. 
Für sie war es die normale Welt. Die 
Fremden waren wir, nicht die Hühner.  
Plötzlich verringerte unser Reisegefährt 
seine Geschwindigkeit. Immer langsa-
mer schoben wir uns durch die Land-
schaft, bis wir schließlich ganz zum 
Stillstand kamen. Komisch nur, dass es  
keine Anzeichen einer Bushaltestelle, 
geschweige denn eines Ortes gab. Wir 
hielten im Niemandsland. Dann ging die 
Tür neben dem Fahrer auf und allen 
                                                           
1Der folgende Abschnitt ist wörtlich übernommen 
aus Badenberg 2013:154-56.  



 

 

 evangelische missiologie 32[2016]2  67 

 

Es gibt Fremde 
und solche,  
die noch mehr 
Fremde sind.  

wurde klar, was der Grund unseres 
Stopps war: noch mehr Fahrgäste! Zwei 
Massai hatten am Straßenrand gestanden 
und den Bus angehalten. Sie wollten in 
die nächste Stadt. 
Beim Anblick der ersten Person drehten 
sich alle Köpfe nach vorne. Die Stimmen 
verstummten und es wurde still. In tra-
ditioneller Kleidung, typischer Haar-
tracht und bewaffnet mit Messer und 
Speer stand der Massai im Gang, hinter 
ihm die zweite Person, eine Frau. Die 
Stille war bezeichnend. Die normale 
Welt hörte in diesem Augenblick auf zu 
ticken. Alle Augen klebten an der fremd-
artigen Erscheinung der neuen Fahrgäste. 
Auf Schritt und Tritt folgten ihnen die 
misstrauischen Blicke, bis beide schließ-
lich im Heck angelangt waren und auf 
der Rücksitzbank zwei Plätze fanden. 
Der Innenraum war mit Worten und mit 
Reden zum Bersten voll. Nur – es war 
nichts zu hören! Bedrückende Stille er-
füllte den Bus. Selbst den Hühnern 
schien ein Kloß im Hals stecken ge-
blieben zu sein. 

Die Massaifrau hatte Platz 
genommen. Der Krieger 
stand aufrecht, uns zu-
gewandt, vor seinem Sitz 
und blickte in die Runde. 
Alle Augen starrten ihn an. 

Erst jetzt kam Gemurmel auf. Dann 
ergriff der Krieger das Wort. Den Speer 
senkrecht in seiner rechten Hand haltend, 
wollte er wissen, was es denn zu gaffen 
gäbe. Wenn jemand etwas von ihm 
wolle, dann solle er oder sie gefälligst zu 
ihm kommen und den Mund aufmachen. 
Das saß. Unsere afrikanischen Reisege-
fährten zogen die Köpfe ein, manche 
rümpften die Nase, drehten sich dann 
nach vorne, tuschelten vor sich hin und 
versuchten, in ihre Welt abzutauchen. 
Noch immer stand der Krieger aufrecht 
da und musterte die Menschen vor und 
neben sich. Seine Blicke trafen auch uns. 

Schließlich nahm er Platz und der Bus 
nahm wieder Fahrt auf.  
Zwei Beobachtungen sollen aus dieser 
Begegnung mit Fremdheit vertieft wer-
den: Sprachlosigkeit und Bedrohung. Bis 
zu jenem Augenblick, als die Massai den 
Bus betraten, waren wir Weißen die 
Fremden gewesen. Dies änderte sich 
schlagartig, als die Massai in „unseren 
Raum“ eindrangen. Unser Fremdsein als 
Weiße rückte in den Hintergrund und die 
Massai wurden zur Fremdheit per se. Die 
schwarzen Afrikaner reagierten auf die 
schwarzen Massai anders, vor allem 
merklich intensiver, als auf die weißen 
Ausländer – was wiederum sehr be-
fremdlich für mich war. Es gibt an-
scheinend Fremde und solche, die noch 
mehr Fremde sind. Fremdheit ist nicht 
gleich Fremdheit. Gleiche Hautfarbe 
muss nicht unbedingt mehr Nähe be-
deuten. Und Fremdheit erzeugt Abgren-
zung und Ausgrenzung in unterschied-
licher Art. Sprachlosigkeit, die Abwesen-
heit von Gespräch und menschlicher 
Nähe, und ein Gefühl der Bedrohung 
durch die „eindringende Fremdheit“ ver-
stärken diese Abgrenzung, weil sie kon-
kret Ausgrenzung bedeutet, die wieder-
um bei denen Reaktionen hervorruft, die 
die Fremdheit verkörpern.“  

Fremdheit als Begründung von 
Segregation, Sklaverei, Apartheid 
und Rasse 
Fremdheit kann jedoch noch wesentlich 
stärkere und sozial tiefer greifende Fol-
gen haben. Die Hautfarbe hat in der 
Geschichte der Menschheit wie kein an-
deres Symbol Fremdheit verkörpert. 
Hautfarbe wurde während des britischen 
Weltreichs zum Begründer der Farb-
kategorien „weiß“ und „schwarz“ und 
führte (z.B. in Madras – heute Chen-
nai/Indien) zu Segregation und in (New 
York) zu Sklaverei. Die offizielle Ab-
schaffung der Sklaverei änderte daran 



68 evangelische missiologie 32[2016]2 

Die Hautfarbe 
hat in der 
Geschichte wie 
kein anderes 
Symbol 
Fremdheit 
verkörpert. 
 

jedoch wenig. Das aufkommende Kon-
zept von Rasse – wissenschaftlich völlig 
unhaltbar – hielt die alten Grenzen auf-
recht und leistete der Ideologie des Drit-
ten Reichs und der Apartheid gehörigen 
Vorschub.  
Fremdheit wurde erst in der modernen 
Geschichte mit Rasse identifiziert. 2 
Während der Blütezeit des British 
Empire im 17., 18. und 19. Jahrhundert 
entwickelten die Britischen Behörden 
unterschiedliche Strategien für die 
westliche (atlantische) und die östliche 
(asiatische) Hemisphäre in Bezug auf 
ihren Umgang mit den Fremden. In der 
Untersuchung zweier Städte, Madras 
(heute Chennai) und New York City, 
arbeitet Carl Nightingale (2008) diese 
unterschiedlichen Strategien heraus. Für 

die englische Weltmacht, 
deren Überleben in der Kon-
trolle der Seewege und des 
Handels lag, war die Ent-
wicklung von Küstenstädten 
unerlässlich. Die Städteent-
wicklung in den britischen 
Kolonien erforderte auch eine 
Politik des Raumes, da hier-
von sowohl die Verteidigung 

der Stadt als auch die soziale Kontrolle 
ihrer Bevölkerung abhing. Während in 
Madras um 1710 eine Steinmauer den 
sozialen Raum der privilegierten euro-
päischen Siedlung strikt von den asia-
tischen Wohnbezirken trennte, wurden 
zur selben Zeit in New York City die 
schwarzen Sklaven dazu gezwungen, in 
die Haushalte der Weißen (vor allem der 
Wohlhabenden) zu ziehen. In der Zu-
sammenschau beider Städte gerät be-
sonders ein Aspekt in den Fokus, näm-
lich, warum im Zuge urbaner Politik, 
Farbkategorien ausgewählt und ange-
wandt wurden und halfen, Schlüsselin-
stitutionen westlicher Domination zu er-
richten: Segregation und Sklaverei 
(Nightingale 2008:49–51). 

                                                           
2 Vgl. ebd., 156 -61. 

Paradigmenwechsel: Der Mensch – 
auf Farbe reduziert 
Die Fixierung auf Farbkategorien er-
folgte im Fall von Madras erst nach dem 
Jahre 1676 und präsentierte der Welt eine 
neue Struktur der Stadt. Nightingale 
bemerkt: „... Madras was the first place 
in world history to officially designate its 
two sections by color: ‘White Town’ and 
‘Black Town’“ (:48), wobei die Bezeich-
nung „Black Town“ von den britischen 
Vertretern der Krone wohl in herablas-
sender Art und Weise gebraucht wurde 
(:61). Vor der Einführung der Farbka-
tegorien wurde der menschliche Unter-
schied in Kategorien wie „Christ“ und 
„Sklave“, „Negro“ und „Español“, „Eng-
lischer“, „Freier“, „Besteuerbare“ oder 
„Europäer“ zum Ausdruck gebracht 
(:62).  
In den englischen Kolonien in Nord-
amerika taucht die Farbkategorie „Weiß“ 
zum ersten Mal 1691 in den Sklaven 
Gesetzen von Virginia auf. Im Gegensatz 
dazu waren die Menschen in New York 
bis 1712 „Christen“ und „Sklaven“. Elf 
Jahre später (1723) wurden im Rahmen 
eines Zensus in der Kolonie die Kate-
gorien „Weiß“ und „Schwarz“ (:63) ein-
geführt. In Madras ist die Bezeichnung 
„White Town“ zum ersten Mal 1693 
nachweisbar, obwohl ab 1670 die Kate-
gorien „Black Town“ und „Christian 
Town“ üblich waren. Ab 1720 allerdings 
fand die Bezeichnung „White Town“ 
weite Verbreitung (:63). 
Der Gebrauch der Farbkategorien 
„Weiß“ und „Schwarz“ hat jedoch seine 
Wurzeln nicht im British Empire, son-
dern wurde in der muslimischen Welt 
entwickelt und von den Portugiesen 
übernommen, die an der Westküste 
Afrikas explorierten und Sklaven fingen. 
Die Portugiesen adoptierten die Bezeich-
nung „Weiß“ (branco) für Araber und 
„Schwarz“ (negro) für die Afrikaner. Die 
Spanier inkorporierten negro ebenfalls 
als Bezeichnung für die Sklaven aus 



 

 

 evangelische missiologie 32[2016]2  69 

 

Die 
Farbkategorien 
„Schwarz“ und 
„Weiß“ sollten 
die nord-
europäischen 
Weißen in 
Nordamerika 
vereinen.  

Afrika, die sie nach Neu Spanien de-
portierten. Von dort breitete sich negro 
allmählich im atlantischen Raum auch 
unter den Holländern, den Franzosen und 
den Briten aus (:60). In Asien dagegen 
diente die Bezeichnung negro zu keiner 
Zeit dazu, Asiaten zu klassifizieren. 
Selbst Afrikaner wurden allermeist als 
„Caffres“ oder „Kaffirs“ bezeichnet, eine 
Ableitung des arabischen Wortes für 
„Ungläubiger“ (:61). 

Paradigmenwechsel: Der Mensch – 
vom religiösen Wesen zum 
politischen Wesen 
Spannend ist die Frage, warum die 
Kolonialverwaltungen in Asien und 
Nordamerika die Bezeichnung „Chris-
tian“ (Christ) als Kategorie fallen ließen, 
die doch über Jahrhunderte hinweg, so 
Nightingale, darauf hingewiesen hatte, 
dass die Vertreter der Krone sich als In-
strumente Gottes verstanden. Stattdessen 
identifizierten sie sich jetzt mit der Farbe 
„Weiß“ (:63). Die Gründe für einen der-
art schnellen Wechsel von religiös moti-
vierten Kategorien hin zu Farbkategorien 
sieht Nightingale in den zunehmenden 
politischen Konflikten, die zwischen den 
Europäern in den Kolonien in Bezug auf 
soziale Klasse, Religion und Nation ent-
standen, als die Briten in ihren nord-
amerikanischen Kolonien die Sklaverei 
formal auf den Weg brachten (:64).  
Ab 1650 begannen nämlich Auseinan-
dersetzungen zwischen Sklavenhaltern 
der Westindischen Inseln und deren Pra-
xis der Sklavenhaltung und der Politik 
der Sklavenhaltung des Parlaments in 
London. Barbados wurde durch die Zuc-
kerplantagen zur reichsten Kolonie des 
Britischen Imperiums. Dieser Reichtum 
wurde mit europäischen, durch Vertrag 
geregelten, Arbeitskräften erwirtschaftet. 
Dies wurde von vielen Beobachtern sehr 
kritisch betrachtet, die bald von „Chris-
ten-Sklaven“ sprachen, eine Bezeich-

nung, die mehr und mehr in „weiße Skla-
ven“ umgewandelt wurde. Beide Aus-
drücke wurden aber vielerorts als nicht 
passend oder als Widerspruch emp-
funden. Die betroffenen Arbeitskräfte 
selbst befürchteten, ihr Leben könnte so 
billig werden wie das der „negros“ (:64). 
Zudem wuchs der Druck seitens der Kir-
che (und später der Krone) auf Skla-
venhalter, die Afrikaner zu Christen zu 
konvertieren, was bei vielen Sklaven-
haltern keineswegs positiv aufgenommen 
wurde, da sie dadurch eine Emanzipation 
ihrer Sklaven befürchteten (:64). 
Die britischen Kolonien in 
Nordamerika hatten sich 
zudem mit einer besonderen 
Problematik auseinanderzu-
setzen. Nightingale, der sich 
hier auf Leslie Harris stützt, 
führt aus, wie gegen 1690 die 
steigende Zahl der weißen 
Arbeitskräfte, die die Zeit 
ihres Vertrages überlebten, 
zusätzlichen Druck auf Skla-
venhalter ausüben konnte. Es 
gab einen Markt von schwarzen Sklaven-
Zeitarbeitern, die sich bei weißen 
Farmern auf Zeit verdingten und so mit 
den weißen Arbeitskräften in Konkur-
renz traten. Weiße (freie) Arbeitskräfte 
konnten jedoch, im Gegensatz zu den 
schwarzen Sklaven-Zeitarbeitern, quer 
durch die sozialen Klassen hindurch auf 
Sklavenhalter Druck ausüben, da diese 
auf deren politische Unterstützung 
angewiesen waren (:64). 
Bereits gegen Ende des 17. Jahrhunderts 
war New York eine multinationale Stadt 
mit Menschen aus vielen europäischen 
Ländern. Die Britische Krone war ge-
zwungen, die weißen multinationalen 
und multiethnischen Bevölkerungsan-
teile politisch zu vereinen. Thelma Wills 
Foote (in Nightingale 2008:64) argu-
mentiert, dass es aus politischer Sicht 
damals effektiver war, in New York eine 



70 evangelische missiologie 32[2016]2 

… eine 
genetische 
Rechtfertigung 
der Rasse, an 
deren Spitze 
„Weißsein“ 
stand.  

ideologische Basis auf Grund der Farb-
kategorien „Weiß“ und „Schwarz“ zu 
etablieren, als dies mit den Kategorien 
„Christentum“ bzw. „Christ“ und „Skla-
ve“ möglich gewesen wäre. Zudem 
etablierte sich New York als das Versor-
gungszentrum für die westindischen 
Zuckerplantagen. 
Die Zahl der Sklaven in der Stadt stieg 
drastisch an, ebenso die Zahl der aus den 
Westindischen Inseln ausgebürgerten 
weißen Sklavenhalter. So gesehen ent-
wickelte sich „Weißsein“, d.h. privile-
giertes „Weißsein“, parallel zu dem 
Aufstieg der britisch-amerikanischen 
Sklaven-Gesellschaften (:65).  
Waren die Farbkategorien „Weiß“ und 
„Schwarz“ in Nordamerika politisch 
motiviert, um die nordeuropäischen 
Weißen zu vereinen, so sah sich die 
englische East India Company gezwun-
gen, mit der einflussreichen portu-
giesischen und armenischen Bevöl-
kerung in Madras zu kooperieren. Die 
Portugiesen bildeten ein wichtiges Kon-
tingent für die kleine englische Schutz-
truppe und die Armenier hatten seit 
langer Zeit gute Kontakte zu den in-
dischen Höfen und den Märkten im Mitt-
leren Osten. Zu Beginn des 18. Jahr-
hunderts zeigte sich die East India Com-
pany jedoch zunehmend ablehnend ge-
genüber ihren „christlichen“ Verbünde-
ten. Die Etablierung der „White Town“ 
grenzte Portugiesen und Armenier mehr 
und mehr aus. Dazu kam, dass der wirt-
schaftliche Aufschwung immer mehr 
englische Händler und Soldaten anzog 
und der limitierte Platz der „White 
Town“ zum Zankapfel wurde. Als die 
Franzosen (mit portugiesischer und ar-
menischer Beteiligung) Madras erfolg-
reich belagerten und einnahmen, hatte 
dies nach der Rückeroberung durch die 
Briten drastische Konsequenzen: Portu-
giesen und Armenier wurden aus der 
„White Town“ kategorisch ausgeschlos-
sen und in die Bezirke der „Black Town“ 
abgeschoben (:66–67). 

Paradigmenwechsel: der Mensch – 
auf Genetik fixiert  
Die Weiß-Schwarz Dichotomie des Bri-
tischen Imperiums war, wie beschrieben, 
für lange Zeit in keinster Weise mit Ras-
se verbunden. Vielmehr wurden Men-
schen bis zum Ende des 17. Jahrhunderts 
einem Kontinent, einer Nation oder einer 
Religion zugeordnet. Bis 1744 waren 
dann in New York „Farbe“ bzw. „Ge-
sichtsfarbe/Teint“ die generellen Kate-
gorien, in die Menschen 
unterteilt wurden. In Madras 
erscheint die erste Referenz 
zu Rasse sogar erst 1770 
(:67). Rasse wurde mehr 
und mehr zur Kategorie, als 
Wissenschaft im Zeichen 
der Aufklärung betrieben 
wurde, egalitäre politische 
Revolutionen oder die Ein-
führung der kapitalistischen Besitz- und 
Vermögensmärkte erfolgten (:70). Nach 
Nightingale spielten die Städte der Kolo-
nialmächte und die komplexe Politik der 
ansteigenden mannigfaltigen Räume der 
Stadt eine Schlüsselrolle in der 
andauernden Rekonfiguration der globa-
len „Farblinie“ (:71).  
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass 
aus anfänglich politisch motivierten 
Farbkategorien („Weiß“ und „Schwarz“) 
im atlantischen und asiatischen Raum im 
19. Jahrhundert eine genetische Recht-
fertigung der Rasse wurde, an deren 
Spitze „Weißsein“ stand und als syno-
nym für Zivilisation und Fortschritt galt. 
Die nach Farbkategorien eingeteilte 
Stadt schuf sowohl ein gesellschaftliches 
System der Sklaverei als auch der Segre-
gation, das bald als politisches Macht-
instrument auch andere Kontinente er-
fasste (z. B. das Apartheidsregime in 
Südafrika). Rasse wurde zur Kategorie 
der Fremdheit schlechthin, die schließ-
lich im Exzess zum Holocaust unter dem 
Nazi-Regime, dem Genozid unter Sta-



 

 

 evangelische missiologie 32[2016]2  71 

 

… mögliche 
Ursachen 
„gruppen-
bezogener 
Menschen-
feindlichkeit“. 

lin, 3  zum Völkermord an den 
Armeniern oder dem Genozid in Ruanda 
führte. Bis heute ist Rasse im modernen 
Europa des 21. Jahrhunderts eine Kate-
gorie, die für verschiedene Gruppie-
rungen geradezu die Verkörperung der 
Fremdheit ist, mit der man sich nicht 
beschäftigen muss, außer, dass man sie 
aus der Welt schaffen sollte. 

2. Fremdenfeindlichkeit4 

Ist Fremdenfeindlichkeit messbar? 
Die zunehmenden Fremdenfeindlichkeit, 
die der Soziologe Wittich (2004) und der 

Sozialforscher Wilhelm 
Heitmeyer (2012) in der 
zehnjährigen Studie „Deut-
sche Zustände“ (2002–2011) 
empirisch bescheinigen (47,1 
Prozent der Befragten im 
Mai und Juni 2011 waren der 
Meinung, in Deutschland 
lebten zu viele Ausländer), 

lässt allerdings zum gegenwärtigen 
Zeitpunkt wenig Hoffnung auf eine tief 
greifende Änderung der bisherigen 
                                                           
3 Der Begriff „Genozid“ wurde von dem polnisch-
jüdischen Juristen Raphael Lemkin geprägt 
(Naimark 2010:22). Naimark bemerkt: „[D]ie 
Formulierungen der im Jahre 1948 angenommene 
UN-Konvention über die Verhütung und Be-
strafung des Völkermordes werden häufig als 
Grund dafür genannt, daß Stalins Verbrechen nicht 
als Genozid angesehen werden können“ (:22). Dies 
sei jedoch auf die Entstehungsgeschichte der 
Konvention zurück zu führen, so Naimark. 
Faktisch trifft auf Stalin zu, was Lemkin bereits 
1933 dem Völkerbund unter dem Stichwort 
'Barbarei' vorgeschlagen hatte: „Wer aus Haß 
gegen eine rassische, religiöse oder soziale Gruppe 
oder zum Zwecke ihrer Ausrottung eine strafbare 
Handlung gegen Leben, körperliche Unver-
sehrtheit, Würde oder wirtschaftliche Existenz 
einer Person, die einer solchen Gruppe angehört, 
unternimmt, macht sich des Verbrechens der 
Barbarei schuldig“ (in Naimark 2010:22).  
4
 Badenberg 2013: 167-68 

Einstellung der deutschen Mehrheits-
gesellschaft gegenüber Zuwanderern.  
Diese Tendenz wird durch eine weitere 
Studie (Decker et al. 2012) bestätigt, 
„die knapp 16% der Ostdeutschen ein 
geschlossenes rechtsextremes Weltbild“ 
attestiert (:54). Als besonders besorgnis-
erregend bezeichnet die Studie, dass 
„eine neue Generation des Rechtsextre-
mismus sichtbar wird“ (:114). Die Inte-
grationspolitik der Bundesrepublik 
Deutschland wird noch größere poli-
tische Anstrengungen erbringen müssen, 
damit, mit Lessing zu sprechen, der 
‚garstige breite Graben‘ zwischen An-
spruch und Wirklichkeit überwunden 
werden kann. 
Mögliche Ursachen von Fremden-
feindlichkeit 

„Fremdheit in Europa – und in Deutschland 
gleichermaßen – bekommt als breit 
gefächerte latente Fremdenfeindlichkeit ein 
hässliches Gesicht. Zick et al. (2011) haben 
in einer Umfrage in acht europäischen 
Ländern mögliche Ursachen „gruppenbe-
zogener Menschenfeindlichkeit“ untersucht 
(:14). Es sind vor allem die Vorurteile 
„gegen Personen aufgrund ihrer tatsäch-
lichen oder vermeintlichen kulturellen 
Gruppenzugehörigkeit“ (:45), die zu Frem-
denfeindlichkeit führt. Die Umfrage zeigte, 
dass auch in diesem Fall Fremde nicht 
gleich Fremde sind, da durchaus Unter-
schiede gemacht werden. So sind zum 
Beispiel gegenüber Schweden eher positive 
Vorurteile verbreitet. Menschen aus anderen 
Kulturkreisen dagegen – „womit ins-
besondere dunkelhaarige Menschen aus 
muslimischen Ländern gemeint sind“ (:45) 
– lösen oft negative Vorurteile aus. Vorur-
teile und das Gefühl der Bedrohung leisten 
der Fremdenfeindlichkeit Vorschub. Hinzu 
kommt, dass mit Fremdheit Ressourcen-
knappheit, oder zumindest die Angst „es 
reicht nicht mehr für uns“ verbunden wird“ 
(Badenberg 2013:168).  



72 evangelische missiologie 32[2016]2 

Hinzu kommen falsche Informationen, 
die in sozialen Netzwerken die Runde 
machen. So wird immer wieder be-
hauptet, die Polizei oder die Behörden 
hielten Informationen zurück, um das 
wahre Problem der Flüchtlinge zu 
vertuschen.  

Was wäre nötig, um Fremdenfeind-
lichkeit zu überwinden?5 
In einem Interview mit Innenminister 
Friedrich im März 2012 gehen die BILD 
Reporter Schuler und Solms-Laubach 
diesen Fragen nach. Allzu Ermutigendes 
weiß Friedrich nicht zu berichten. Er 
sieht zwar nicht die Integrationspolitik 
als gescheitert an, jedoch aber die „rot-
grüne Multikulti-Illusion“. 
Der Verweis auf die USA, die nach 
Friedrich ja ein klassisches Einwan-
derungsland ist, und wo deshalb der 
„Anpassungsdruck“ bei Immigranten 
sehr hoch sei, erscheint auf dem Hinter-
grund des „Kühn-Memorandums“ (1979 
- Riedel 2007) eher unpassend, da die 
Bundesrepublik Deutschland, obwohl 
kein klassisches, jedoch seit (zumindest) 
dieser Zeit faktisch ein Einwanderungs-
land ist. 
Nimmt man Friedrichs Argument vom 
fehlenden Anpassungsdruck für bare 
Münze, so ließe sich damit die Ent-
stehung der Parallelgesellschaft erklären, 
die sich, so Friedrich, „nur durch kon-
sequente Integration verhindern“ lässt. 
Dazu gehört für den Politiker unbedingt, 
dass Zuwanderer „unsere Sprache ler-
nen“ und „unsere Kultur kennenlernen 
und respektieren“ müssen. Freilich gelte 
auch umgekehrt, „dass wir ihre ur-
sprüngliche Identität achten“ müssen. 
Aber was genau heißt ‚konsequente Inte-
gration‘ und die ursprüngliche Identität‘ 
der Zuwanderer zu achten“? Und wie 
soll die gesellschaftliche, wirtschaftliche 
                                                           
5 Badenberg 2013:  166-67. 

und kulturelle Teilhabe verbessert wer-
den? 
Dieter Oberndörfer geht in Zuwanderung 
nach Deutschland – eine Bilanz (2007) 
diesen Fragen differenziert nach. Seine 
Antwort lautet: 

Integration der Migranten ohne Akzeptanz 
kultureller Verschiedenartigkeit durch die 
Mehrheit ist nicht möglich. Migranten aus 
Indien oder China können gute geset-
zestreue Bürger werden, aber kaum zu 
katholischen bayerischen Bauern oder 
schwäbischen Pietisten mutieren. ‚Learning 
to live with Diversity‘, die Bejahung und 
Akzeptanz von ethno-kulturellem Plura-
lismus im Rahmen der bindenden Vorgaben 
des Grundgesetzes ist die Hauptbedingung 
für die Integration unserer Gesellschaft ... 
Dies erfordert von der deutschen Mehr-
heitsgesellschaft tiefgreifende Änderungen 
ihrer bisherigen Einstellungen gegenüber 
Zuwanderern. (2007:15–16) 

3. Fremde, Fremdlinge, Aus-
länder: Alttestamentliche 
Aspekte6  

Im hebräischen Alten Testament werden 
im Wesentlichen vier Begriffe für „den 
Fremden“ benutzt. Der weitaus häufigste 
von ihnen ist gēr, bzw. dessen Wurzel 
gûr. 

Gēr – der akzeptierte Fremde (Gast) 
Abraham war in Kanaan ein gēr (Frem-
der)  (Gen 23,4), das Volk Israel lebte in 
Ägypten als Fremde (gēr) (Dtn 23,8) und 
Mose lebte als Fremder (gēr) in Midian, 
weshalb sein Sohn den Namen Ger-
schom bekam (Ex 2,22; 18,3). 
Gēr bezeichnet einen Menschen, der in 
einem für ihn fremden Umfeld für eine 
längere Zeit oder gar dauerhaft wohnt 
und sich dabei in dieses Umfeld so weit 
wie möglich integriert. Dieser „Fremde“ 
hat viele Rechte und Pflichten, die auch 
                                                           
6  Wörtliche Zitate sowie alle Inhalte wurden 
entnommen aus: Wünch 2013:11-36. 



 

 

 evangelische missiologie 32[2016]2  73 

 

Auch der 
Israelit konnte 
innerhalb 
Israels fremd 
sein.  

für den Vollbürger in Israel gelten und 
Gott fordert dazu auf, ihn zu lieben und 
ihm gegenüber Barmherzigkeit zu  üben. 
Ger ist ein relativ stark integrierter und 
akzeptierter Fremder.  

So wird ganz grundsätzlich gesagt, dass die 
Torah für den gēr ebenso gilt, wie für den 
Israeliten (Ex 12,49; Lev 18,26; 24,22; 
Num 15,15f). In Exodus 24,22 wird dies 
durch den Nachsatz „Ich bin der Herr, euer 
Gott“ bekräftigt. In Deuteronomium 29,10 
steht der gēr sogar unter den Bundes-
partnern des Gesetzes. Wie der Israelit 
sollte auch er der alle sieben Jahre statt-
findenden Verlesung des Gesetzes anwe-
send sein (Dtn 31,12) (Wünch 2013:16-17). 

Tôschāb – der Mitbewohner 
Daneben steht häufig der Begriff 
tôschāb, oft ohne erkennbaren Bedeu-
tungsunterschied zu gēr.  

An allen Stellen sind die beiden Begriffe 
austauschbar, wobei gewöhnlich tôschāb 
wie eine Art Apposition zu gēr verwendet 
wird. Der tôschāb ist daher der Fremde 
(gēr), der zusammen mit dem Vollbürger im 
Land wohnte (jschb) … . An den Stellen, an 
denen tôschāb neben sāki(j)r verwendet 
wird (Ex 12,45; Lev  22,10; 25,6.40) hat es 
gewöhnlich nicht die Nebenbedeutung eines 
akzeptierten  Fremden (gēr), sondern meint 
im Unterschied dazu einen Lohnarbeiter, 
der sich für  eine bestimmte Zeit und Arbeit 
in Israel aufhielt (Wünch 2013:21). 

Der Akzent bei tôschāb liegt mehr auf 
den  Dingen,  

… die für ihn nicht [Hervorhebung RB] 
erlaubt sind. So durfte er nicht am 
Passahmahl teilnehmen (Ex 12,45). Er 
durfte – auch wenn er für einen Priester 
arbeitete – nichts Heiliges essen (Lev 
22,10). Gegenüber einem (ger) hatte er 
daher weniger Rechte (Wünch 2013:22). 

Zār – der Fremdling 
Der dritte Begriff im AT ist zār, bzw. 
dessen Wurzel zûr. Bei diesem Wort liegt 
die Betonung stärker auf der 

Fremdartigkeit bzw. Andersartigkeit des 
Anderen.  

Hier wird die nicht vorhandene Integration 
geradezu betont, … allerdings in erster 
Linie nicht im wörtlichen, sondern im 
übertragenen Sinn (Wünch 2013:22).  

In Bezug auf Personen ist es ein 
neutraler Begriff.  

Hier steht die Andersartigkeit und Fremd-
heit stärker im Vordergrund, aber der zar ist 
nicht unbedingt jemand, der gefährlich oder 
abzulehnen wäre (Wünch 2013:32-33).  

Deshalb gilt für das Nomen zar die 
grundlegende Übersetzung: „der sich 
Distanzierende, der sich Entfernende“  
(Wünch 2013:24). 
Dabei muss es sich nicht 
immer um jemand handeln, 
der aus dem Ausland kommt. 
Auch der Israelit konnte 
innerhalb Israels 'fremd' sein, 
wenn er z.B. nicht Teil des 
Familienverbandes war, in 
dem er sich befand (Dtn 
25,5; 1Kön 3,18). In Levitikus  22,12 
wird es für einen Nicht-Leviten (Laien) 
verwendet (die Tochter eines Priesters 
wurde die Frau eines „Fremden“ = 
Nicht-Leviten) (Wünch 2013:24). Der 
zār war ein  

… in Israel lebender Fremder, der sich nicht 
in das Volk integrierte und daher auch 
keinen Teil an den für Israel wesentlichen 
Lebenszusammenhängen hatte. Er war von 
allen kultischen Ereignissen aus-
geschlossen, da er nicht zu den „akzep-
tierten Fremden“ gehörte, sondern von sei-
ner Fremdheit und Andersartigkeit geprägt 
war und blieb (Wünch 2013:26). 

Nkr [nekar oder nekri(j)]– der 
Ausländer 
Noch stärker ist dies bei dem vierten 
Begriff nkr bzw. den davon abgeleiteten 
Nominalformen nēkār und nokri(j). 



74 evangelische missiologie 32[2016]2 

… ein Mensch, 
der sich nicht 
assimilieren 
muss, und 
trotzdem 
akzeptiert und 
geschätzt wird. 

 

Der  nēkār 
An den meisten Stellen aber steht nēkār für 
etwas, das so fremd und andersartig ist, 
[dass es abzulehnen ist oder] zu einer 
Gefahr für Israel werden kann. Besonders 
deutlich ist das bei den Göttern der 
Fremden, eine relativ häufig anzutreffende 
Verwendung von nēkār (Gen 35,2.4; Dtn 
31,16; 32,12; Jos 24,20.23; Ri 10,16; 1Sam 
7,3; 2Chr 33,15; Jer 5,19; Mal 2,11).  In Ps 
88,10 steht nēkār dabei neben zār, in Jer 
8,19 lesen wir von den 'fremden Nich-
tigkeiten', womit die fremden Götter in ihrer 
Bedeutungslosigkeit gekennzeichnet wer-
den (Wünch 2013:28). 

Hier geht es um einen Menschen, dessen 
Fremdheit als Problem oder gar Gefahr 
gesehen wurde. 

Für den nēkār war es nicht erlaubt, am 
Passahfest teilzunehmen (Ex 12,43). Ein 
Israelit durfte nicht einmal ein Opfertier von 
ihm kaufen (Lev 22,25). Gerade in 
kultischer Hinsicht besteht also (anders als 
beim gēr) ein großer Abstand zwischen dem 
israelitischen Vollbürger und dem nēkār 
(Wünch 2013:28-29). 

Der nokri(j) 
Häufig jedoch gibt es, wie in Richter 
19,12 und Rut 2,10 sichtbar wird, eine 
Abgrenzung gegenüber dem nokri(j) als 
dem „Ausländer“.  

Diese Abgrenzung gilt vor allem 
im Blick auf seine Integration in 
rechtlicher und kultischer Hin-
sicht [Hervorhebung RB]. So 
durfte eine israelitische Frau nicht 
als Sklavin an einen Fremden 
verkauft werden (Ex 21,8). Der 
Fremde durfte Aas kaufen und 
essen, ohne dass dies kultisch 
nachteilige Folgen für ihn hatte 

(Dtn 14,21), und das Erlassjahr galt nicht 
für den Fremden (Dtn 15,3). Umgekehrt 
war es möglich für einen Israeliten, von 
einem Fremden Zinsen zu nehmen (Dtn 
23,21), was einem Israeliten gegenüber 
verboten war. Für einen Fremden zu 
bürgen, wird allgemein als nicht 
empfehlenswert angesehen (Spr 20,16; 

27,13). Ausdrücklich betont wird, dass ein 
Fremder nicht König über Israel werden 
durfte (Dtn 17,15) (Wünch 2013:31).  

4. Anfragen und Statements 
Anfragen 

Es stellt sich die Frage, ob Deutschland 
überhaupt eine Position wie die des gēr 
kennt: ein Mensch, der sich nicht as-
similieren muss, und trotzdem akzeptiert, 
geschätzt und geliebt wird. Eine solche 
Position wäre ein hoher Anreiz für die 
Integration, die natürlich Voraussetzung 
dafür wäre (Wünch 2013:33).   

Es stellt sich außerdem die Frage: Wie 
gehen wir mit einem Menschen um, 
dessen Fremdheit als Problem oder gar 
Gefahr gesehen werden kann?  
An unsere Gemeinden: Wie hoch ist die 
Liebe zum Fremden angesehen? Kommt 
sie vor? Bieten Christen einen Anreiz zur 
Integration, indem sie ihre Türen und 
Herzen öffnen für Menschen, die hier 
fremd sind? Dabei muss es sich nicht 
immer um Ausländer handeln. Auch 
Menschen, die in einem bestimmten 
Kulturkreis nicht zuhause sind, die von 
der Gesellschaft ausgeklammert werden, 
können in diesem Sinne als „fremd“ 
angesehen werden. Auch hier stellt sich 
die Frage, wie viel Integration wir als 
Gemeinde überhaupt ermöglichen. Und 
wie hoch sind die Hürden, die wir für 
eine solche Integration aufrichten? 
(Wünch 2013:33-34). 
An uns persönlich: 
• Wo waren oder sind bei mir persönlich 

Vorbehalte gegenüber fremden Men-
schen?  

• Wo und wann kommen bei mir Gefühle 
der Feindseligkeit gegenüber Auslän-
dern, Flüchtlingen, Migranten hoch? 
Warum?  

• Wo erhebe ich meine Stimme wenn 
Fremdenfeindlichkeit geschürt wird? 



 

 

 evangelische missiologie 32[2016]2  75 

 
• Wo kann ich konkret mit Migranten / 
Flüchtlingen in persönlichen Kontakt 
treten?  

Statements 

Abschließen möchte ich mit einigen 
Gedankenanstößen aus aktuellen Stel-
lungnahmen vom Herbst 2015 von zwei 
christlichen Werken, die in der inter-
kulturellen Arbeit engagiert sind:7  
• Als Christen gehört unsere erste Loya-

lität dem Reich Gottes und nicht dem 
Wohlstand.  

• Den Wohlstand mit Flüchtlingen teilen 
heißt: Wir bezeugen damit, dass Gott 
zuerst gegeben hat. 

• „Aber lasst und genauso bezeugen, wer 
uns den Geist des Gebens geschenkt 
hat, nämlich Jesus Christus … . Denn 
unser Wohlstand kommt aus dem Geist 
und der Wahrheit Gottes.“ (EUSEBIA: 
3) 

• „Deutschland wurde durch das Zeugnis 
des Evangeliums von JESUS Christus 
geprägt, was die Reformation und den 
Wohlstand nach sich zog.“ (ebd.) 

• „Nicht unsere Rasse ist gut, sondern 
der Geist des Evangeliums hat uns zu 
ehrlichen und fleißigen Menschen ge-
macht. Darum dürfen wir Gutes tun, 
weil uns zuerst Gutes getan wurde. 
Aber tut das Gute auch mit dem 
Zeugnis, wer uns Gutes getan hat. Denn 
es kommt nicht aus uns selbst, sondern 
aus dem Geist, den uns JESUS Christus 
nach seiner Auferstehung geschenkt 
hat.“ (ebd.) 

                                                           
7 EUSEBIA Gebetsbrief Nr. 54, September 2015, 
hg.v. EUSEBIA Missionsdienste gGmbH, 
Stuttgart; sowie Stellungnahme der Liebenzeller 
Mission zur Situation der Flüchtlinge in 
Deutschland, 09. Oktober 2015 (http://www.Lie 
benzell.org/liebenzeller-mission/singlenews/?tx_ 
ttnews[tt_news]=2483&cHash=691eb98ae8e833c7
a9142f0d74b83045).  

• Es ist ein „relativ Leichtes Flüchtlinge 
willkommen zu heißen, aber ein sehr 
schwieriges Unterfangen“ denjenigen 
unter ihnen, die in ihrem Weltbild keine 
Unterscheidung zwischen Religion und 
politischem Leben machen, „die Ge-
setze unserer freiheitlichen Gesellschaft 
beizubringen.“ (ebd. 3-4) In diesem 
Sinne sind Muslime, die zu uns nach 
Deutschland kommen, besonders her-
ausgefordert, da nur wenige von ihnen 
gelernt haben zwischen diesen beiden 
Reiche zu unterscheiden.  

• Deutschland hat ein Grundgesetz 
dessen Werte ein hohes Maß an Freiheit 
und Schutz garantieren. Wir können 
deshalb von Flüchtlingen die Achtung 
unserer im Grundgesetz verankerten 
Werte der Achtung der Menschenwür-
de, der Religions- und Meinungsfrei-
heit, der Gleichberechtigung von Mann 
und Frau. (§3, Abs. 3 GG) erwarten. 
„In diesem Sinne erwarten wir von 
Muslimen die Achtung von Frauen und 
Kindern, sowie der Christen in den 
Unterkünften und unserer jüdischen 
Mitbürgerinnen und Mitbürger.“ (Stel-
lungnahme LM) 

• Als Christen fühlen wir uns „in be-
sonderem Maße christlichen Flücht-
lingen verpflichtet, die wegen ihres 
Glaubens um Leib und Leben fürchten 
mussten und deshalb ihre oftmals 
muslimischen Heimatländer verlassen 
mussten. Es ist ein untragbarer Zu-
stand, dass ihnen in deutschen Flücht-
lingsheimen erneut Gefahr droht.“ 
(ebd.) 

Bibliographie:  

Badenberg, Robert 2013. Fremdheit: Eine 
mehrdimensionale Perspektive, in ...so ganz 
anders: Fremdheit als theologisches und 
gesellschaftliches Phänomen. Badenberg, 
R., Ebeling, R. und Meier E. (Hg.), GBFE 
Jahrbuch 2013. Marburg: Francke, 153-178. 



76 evangelische missiologie 32[2016]2 

Decker, Oliver, J. Kiess & E. Brähler 2012. 
Die Mitte im Umbruch: Rechtsextreme 
Einstellungen in Deutschland 2012. 
Herausgegeben für die Friedrich-Ebert-
Stiftung von Ralf Melzer. Bonn: Verlag 
J.H.W. Dietz Nachf. GmbH. 

Heitmeyer, Wilhelm 2012 (Hg.). Deutsche 
Zustände. Folge 10. Berlin: Suhrkamp 
Verlag (edition suhrkamp 2647).  

Nightingale, Carl H. 2008. Before Race 
Mattered: Geographies of the Color Line in 
Early Colonial Madras and New York. The 
American Historical Review, 113(1) 
(February), 48-71. 

Oberndörfer, Dieter 2007. Zuwanderung nach 
Deutschland – eine Bilanz. Rat für 

Migration. Politische Essays zu Migration 
und Integration 2, 1-17. 

Wünch, Hans-Georg 2013. Gäste, Mitbe-
wohner, Fremdlinge, Ausländer Zur Be-
grifflichkeit des „Fremden“ im Alten Tes-
tament, in ...so ganz anders: Fremdheit als 
theologisches und gesellschaftliches Phäno-
men. Badenberg, R., Ebeling, R. und Meier 
E. (Hg.), GBFE Jahrbuch 2013. Marburg: 
Francke, 11-36.  

Zick, Andreas, Küpper Beate & Hövermann, 
Andreas 2011 (Hg.). Die Abwertung der 
Anderen: Eine europäische Zustandsbe-
schreibung zu Intoleranz, Vorurteilen und 
Diskriminierung. Berlin: Friedrich-Ebert-
Stiftung. 

 

 

 

Mission als Kommunikation in einer globalen Welt. 

Eine skandinavische Stimme  

Øyvind Dahl 

Welche Konsequenzen hat die Globalisierung für unsere Auffassung von Kultur und 
Identität, und was bedeuten die globalen Veränderungen für die Mission? Um diese 
Frage zu beantworten, klärt dieser Artikel zunächst den Begriff „Globalisierung“ und 
erarbeitet dann die Thematik, die sich für den Autoren als Schlüsselfrage darstellt: ein 
Verständnis von Kultur und Kommunikation, das der Realtiät der Globalisierung 
gerecht wird.  

Dr. phil. Øyvind Dahl war von 1996-
2007 Professor für Kulturwissenschaften 
an der School of Mission and Theology 
(Misjons Høgskole) in Stavanger (Nor-
wegen), deren Dozent er schon seit 1982 
gewesen war. 1991gründete er dort das 
Zentrum für Interkulturelle Kommu-
nikation (SIK) .Von 1970-1975 arbeitete 
er an dem Lehrerseminar der Luthe-
rischen Kirche in Madagaskar, zunächst 
als Lehrer, später als Rektor. Von 1977-
1981 leitete er den Auslandsbereich der 
Informationsabteilung der Norwegischen 
Kirche, 2001-2003 war er Generalse-
kretär der Koordinationsstelle für Ent-

wicklungszusammenarbeit der norwegi-
schen Missionswerke. Øyvind Dahls For-
schungsschwerpunkte sind Christliche 
Entwicklungshilfe, Mission, insbesondere 
auf Madagaska, sowie Interkulturelle 
Kommunikation, wozu er viel benutzte 
Lehrbücher verfasste.  

Der nachfolgende Artikel ist die leicht 
gekürzte und bearbeitete Übersetzung 
eines norwegischen Artikels 1  und er-
                                                           
1 Der Artikel erschien ursprünglich als Beitrag in: 
Strandenæs, Thor (Red.)(2006): Misjon og kultur. 
Festskrift til Jan-Martin Berentsen. Stavanger: 
Misjonshøgskolens forlag. S. 259-271. 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 77

… technische 
und ökono-
mische Kräfte, 
die immer 
weniger 
unserer 
Kontrolle 
unterliegen.  

  

folgte mit freundlichen Genehmigung des 
Autors; Übersetzung und Bearbeitung 
von Meiken Buchholz.  

Globale Macht für die, die das 
Spiel mitspielen 

Die Globalisierungsprozesse binden die 
Welt enger zusammen als je zuvor. Ich 
kann bei Ikea einen Hocker aus Süd-
afrika, eine Lampe aus Süd-Korea, eine 
Gardine aus Indien, Spielzeug und 
Computerzubehör aus China kaufen. Die 
ganze Welt  ist ein einziger Markt, wo 
Waren und Dienstleistungen immer freier 
hin-  und her bewegt werden und das 
Geld jede zehntel Sekunde seinen Be-
sitzer wechselt. Der internationale Fi-
nanzmarkt übt politische Kontrolle aus. 
Die großen internationalen Firmen pro-
duzieren da, wo es am billigsten ist, und 
verkaufen dort, wo sie am meisten Ge-
winn erwirtschaften.  

Die Informationstechnologie 
macht es möglich, dass ein 
internationaler Betrieb sein 
Produkt in Europa ent-
wickelt, in den USA den 
Prototypen baut und dann in 
China produziert. Geographi-
sche Distanz ist nicht länger 
von Bedeutung. Durch die 
Kommunikationstechnologie 

können wir an Videokonferenzen teil-
nehmen, wo wir Kollegen sehen und mit 
ihnen sprechen, obgleich sie auf der 
anderen Seite des Globus sitzen.  
Wer hier die Möglichkeiten erkennt und 
die entsprechenden Kenntnisse besitzt, 
gehört zu den Gewinnern. Produktion, 
Handel, Finanzen, Eigentum und Ar-
beitskraft bilden einen internationalen 
Markt. Diejenigen, die in der Führungs-
etage sitzen, disponieren mehr Kapital 
als das Jahresbudget manches Landes 
und bestimmen die Bedingungen für die 

Rohstoff-Preise, die Handelsbedingun-
gen und die Produktion. Investoren 
müssen sich nicht um die sozialen Kon-
sequenzen für die lokalen Angestellten 
kümmern, wenn die Bedingungen zu hart 
werden. Sie können das Kapital einfach 
abziehen und woanders investieren.  

Globalisierung und 
Globalisierungsprozesse 

Die Begriffe Globalisierung und Globali-
sierungsprozesse sind nahezu per Defini-
tion weltumfassend. Aber sie sind relativ 
neu. Vor dreißig Jahren sprach man noch 
von Internationalisierung. Irgendwann in 
den 90er Jahren ging man zu dem 
Begriff Globalisierung über, der dann 
eine eigene Dynamik gewann. Es wirkt 
so, als ob hinter der Globalisierung tech-
nologische und ökonomische Kräfte ste-
hen, die immer weniger unserer Kon-
trolle unterliegen. Worum geht es dabei 
eigentlich? Jan Aart Scholte an der 
Universität in Warwick weist darauf hin, 
dass unterschiedliche Verfasser versu-
chen, äußerst diverse Prozesse unter dem 
Begriff Globalisierung zusammenzufas-
sen. Es kann recht verwirrend sein, wenn 
ein Begriff solche Phänomene wie Inter-
nationalisierung, Liberalisierung, Uni-
versalisierung, Verwestlichung und Ent-
regionalisierung abdecken soll samt aller 
Konsequenzen für  die Produktion, Lei-
tung, Kultur, Sicherheit, Demokratie, 
Moderne und Postmoderne. Er kommt zu 
dem Schluss, dass das Wesentliche an 
dem Begriff das „Supra-Territoriale“ ist. 
Das heißt, in all den obengenannten 
Bereichen bezieht sich „Globalisierung“ 
auf einen über-nationalen und gebiets-
überschreitenden Aspekt. Kommunika-
tion, die Märkte, Produktion, Geld, 
Finanzen, Organisationen, die Umwelt, 
Kriminalität, Terrorismus und das 
menschliche Bewusstsein (z.B. das Er-
leben der Welt als globalem Dorf) haben 



78 evangelische missiologie 32[2016]2 

heute gebiets-überschreitende Dimensio-
nen. Sie können nicht länger mit geo-
graphischen Begriffen verstanden wer-
den, die an bestimmte Gebiete geknüpft 
sind. Das hat wichtige Konsequenzen für 
unsere Analyse-Methoden, die traditio-
neller Weise geographische Bezüge ha-
ben. Diese taugen nicht mehr, um die 
Welt zu Beginn des 21. Jahrhunderts zu 
beschreiben.  
Wenn dies gesagt ist, so muss zugleich 
festgehalten werden, dass dies nicht be-
deutet, dass das Lokale oder Territoriale 
keine Bedeutung mehr hat. Lokale Pro-
zesse können mit der Globalisierung in 
Verbindung gebracht werden, und neue 
soziale Prozesse auf lokaler Ebene kön-
nen oft am besten aus der Globalisie-
rungs-Perspektive verstanden werden. 
Aufgrund ihres gebietsüberschreitenden 
Charakters ist es nämlich oft unmöglich, 
Aspekte des sozialen Umfeldes mit der 
lokalen Geographie zu erklären. Ande-
rerseits verhalten sich lokale Phänomene 
sehr verschieden zu den Prozessen in 
Japan, Russland oder den USA. Darum 
ist das Studium der lokalen Kultur und 
der persönlichen Identität auf lokaler 
Ebene im Lichte der Globalisierung sehr 
relevant. Einzelne Forscher haben hierfür 
den Begriff „Glokalisierung“ geschaffen, 
um die mit einander verbundenen glo-
balen und lokalen Prozesse zu be-
schreiben.  

Globale Apartheid für die,  
die das Spiel nicht mitspielen 

Wer aus den Globalisierungsprozessen 
herausfällt, der steht wirklich außen vor. 
Wer nicht an der westlichen Modernisie-
rung teilhat, der ist raus aus dem Spiel.  
Die Globalisierungsprozesse laufen ihren 
Gang, auch wenn Milliarden von Men-
schen ausgeschlossen bleiben. Diejeni-
gen, die das Sagen haben, brauchen 
weder deren Arbeitskraft noch Kaufkraft. 
Die modernen Medien erzählen ihnen, 
wie ihr Leben aussehen könnte, aber sie 

haben keine Möglichkeit, sich diese 
Träume zu erfüllen. Ohne Grund und 
Boden, ohne Arbeit, ohne Rechte, ohne 
Zugang zu Krediten oder grundlegenden 
Gesundheits- und Bildungsangeboten, 
ohne gesicherte Nahrungsversorgung, 
ohne reines Wasser und akzeptable sani-
täre Verhältnisse, aber mit wachsender 
Armut und größerer Chance auf Aids ist 
ihre Situation schlicht hoffnungslos. Auf 
dem Weltgipfel für nachhaltige Ent-
wicklung 2002 in Johannesburg nannte 
der südafrikanische Präsident M’beki  
diese Situation globale Apartheid. Den 
Graben zwischen Arm und Reich kann 
man nicht mehr nur mit der ungleichen 
Verteilung der Güter in der Welt erklä-
ren. Der Graben scheint für die Ärmsten 
der Welt für immer festgeschrieben zu 
sein. Das Apartheid-System unterschied 
„die Weißen“ und „die Schwarzen“, d.h. 
diejenigen, die zu dem System dazu-
gehörten, und diejenigen, die ausge-
schlossen blieben. Heute ist die Tren-
nung in Arm und Reich global. 
Menschen sind entweder bei der Mo-
derne dabei oder sie sind es nicht. Es ist 
eine Frage der Macht.  
Der polnisch-britische Soziologe Zyg-
munt Bauman hat auf die menschlichen 
Konsequenzen der Globalisierung hinge-
wiesen. Die Entwicklung hat zu einer 
internationalen Klassen-Trennung beige-
tragen, die auf eine wachsende Polari-
sierung hinausläuft. Der dominierende 
reiche Teil der Welt hat die Macht, 
Initiativen zu ergreifen, zu reisen und zu 
handeln. Der arme Teil der Weltbe-
völkerung trifft auf alle Arten von Re-
striktionen; er muss gemäß der Prämis-
sen der Reichen teilnehmen oder untätig 
am Rand stehen, ohne politische oder 
wirtschaftliche Macht. Das ist das 
Schicksal von zwei Dritteln der Weltbe-
völkerung. Politische Fragmentierung 
und die Lähmung der beschlussfas-
senden Kanäle behindern diejenigen, die 
nicht an den Gütern der Globalisierung 
teilhaben. Bauman hebt hervor, dass die 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 79

Kultur als  
„Essenz  
des Daseins  
an einem 
bestimmten 
Ort“? 

Ausgeschlossenen durch die Massen-
medien und Werbung dazu verführt 
werden, sich den Prämissen der Welt der 
Reichen zu fügen (Bauman 1998). Die 
Masse sieht dieselben wenigen Berühmt-
heiten im Fernsehen. Diese Wenigen 
kontrollieren die Bedürfnisse und den 
Konsum der Vielen. Die Elite hat die 
Freiheit, zu reisen und über große 
Abstände hinweg zu agieren. Die Armen 
sind isoliert und ihr Bewegungsradius ist 
beschränkt. Der abenteuerhungrige Tou-
rist reist frei durch die Welt, während der 
arbeitssuchende Vagabund reist, weil es 
er muss, denn das Leben lässt ihm keine 
andere Wahl. 
Die Welt ist auf vielerlei Weise eine ein-
zige geworden. DieTsunami-Katastrophe 
2004 traf nicht nur diejenigen, die an den 
Küsten des armen Sumatra oder Sri 
Lankas wohnen. Sie kam plötzlich über 
uns  alle. Das Fernsehen trug die Wellen 
in unsere Wohnzimmer, weil viele nor-
wegischen Touristen unter den Opfern 
waren.  
Alles rückt  zusammen und die Welt ist 
gleichzeitig eins und vielfältig. Welche 
Konsequenzen hat die Globalisierung für 
unsere Auffassung von Kultur und Iden-
tität, und was bedeuten die globalen Ver-
änderungen für die Mission? Wie können 
wir in einer globalen Welt kommu-
nizieren? 

Die Konsequenzen der 
Globalsierung für das 
Verständnis von Kultur 

Thomas Hylland Eriksen sagt: 
Wir sind dazu erzogen worden, Kultur als 
ein Ding zu denken, das einem Volk gehört, 
das physische Grenzen hat und auf der 
Vergangenheit gründet (1993:1).  

Eine der ältesten Definitionen von Kultur 
stammt von dem britischen Anthropo-

logen E. B. Tylor, der auf der ersten Seite 
seines Buches Primitive Culture aus dem 
Jahre 1871 Kultur wie folgt definiert:  

Kultur oder Zivilisation ist das komplexe 
Ganze, das aus dem Wissen, den Glau-
bensformen, der Kunst, der Moral, dem 
Recht oder den Gebräuchen sowie aller 
übrigen Fertigkeiten und Gewohnheiten 
besteht, die ein Mensch sich als Mitglied 
einer Gesellschaft angeeignet hat (Tylor 
1871, zitiert bei Eriksen 2003:35). 

Die Definition von Kultur als 
„dem komplexen Ganzen“ ist 
brauchbar, um so gut wie alle 
Bereiche abzudecken. Spä-
tere Definitionen waren mehr 
eingrenzend. Der Norweger 
Arne Martin Klausen for-
mulierte das, was er den 
beschreibenden Kulturbegriff  
nannte, so: 

Kultur sind die Ideen, Werte, Regeln, 
Normen, Kodierungen und Symbole, die ein 
Mensch von der vorangehenden Generation 
übernimmt und die man  – meist etwas 
verändert – an die nächste Generation 
weiterzugeben versucht (Klausen 1992:27). 

Der führende Vertreter der interpreta-
tiven Anthropologie in den USA, 
Clifford Geertz, schlug in den 1960er 
Jahren vor, dass Kultur als eine Art 
gemeinsame Bedeutung zu betrachten 
sei, die durch Kommunikation zum Aus-
druck komme (Geertz 1973). Eine ge-
meinsame Kultur meint mit anderen 
Worten nicht, dass man sich exakt die-
selben Kenntnisse, Glaubensformen usw. 
angeeignet hat, sondern dass man ein 
gemeinsames „Netzwerk der Bedeutun-
gen“ aus einer Reihe loser „Bedeutungs-
fäden“ knüpft.  
In der Alltagssprache wird „Kultur“ oft 
wie ein Kennzeichen für eine Gruppe 
Menschen benutzt. Wir sprechen von 
norwegischer Kultur, Jugendkultur, Un-
ternehmenskultur. Kultur wird so zu 



80 evangelische missiologie 32[2016]2 

Kulturen sind 
keine Boxen, 
in die man 
Menschen 
hineinräumt. 

etwas, was Menschen haben aufgrund 
ihres Arbeitsplatzes, ihrer Tradition und 
ihres Wohnortes. Kultur ist gemäß die-
sem Verständnis die Essenz des Daseins 
an einem bestimmten Ort und in einer 
gewissen Gesellschaft.  
Norwegen wird heute als multi-kulturelle 
Gesellschaft bezeichnet. Dabei hat man 
in Gedanken, dass heute viele Menschen 
mit unterschiedlichem Hintergrund, un-
terschiedlichen Religionen und Sprachen 
in unseren Grenzen leben. Kultur gemäß 
diesem essentialistischen  Verständnis ist 
etwas, was ein Mensch hat. Jeder 
Mensch wird als Vertreter einer be-
stimmten Kultur betrachtet aufgrund 
seiner Zugehörigkeit zu einer größeren 
oder kleineren Gemeinschaft. Kultur ist 
dann also etwas, was eine Gruppe, ein 
Milieu, die Gesellschaft oder eine Nation 
charakterisiert. Die norwegische Kultur 
ist anders als die dänische und erheblich 
anders als die japanische. 
Die Globalisierung hat dazu geführt, 
dass dieser essentialistische Kultur-
begriff in die Kritik geraten ist, nicht 
zuletzt durch die Anthropologen selbst. 
Ein norwegischer Student kann z. B. in 
der Straßenbahn in Oslo sitzen und auf 
seinem Mobiltelefon mit einem aus-
tralischen Freund in Sydney chatten oder 
mit einem brasilianischen Studenten in 
Rio de Janeiro. Sie haben ihre eigene 
„Chat-Sprache“ entwickelt und ihren ei-
genen Jargon. Sie mögen dieselbe Mu-
sik, sehen dieselben (amerikanischen) 
Filme und trinken dieselbe Cola, egal wo 
sie sich auf der Welt befinden.  Welche 
Kultur haben diese Jugendlichen? An 
demselben Tag, an dem der Australier 
Surfen geht, kann der Norweger Ski-
fahren oder seine Großmutter besuchen, 
die vielleicht gar nichts mit Mobil-
telefonen anfangen kann. Haben die 
Groß-mutter und der Student dieselbe 
norwegische Kultur? Oder sind es der 
Student und sein Freund in Sydney, die 
dieselbe Kultur haben oder teilen?  

In einem Artikel mit dem bezeichnenden 
Titel „Das verlorene kulturelle Insel-
reich“ sagt Hylland Eriksen: 

 Kultur oder – wenn man so will – Kulturen 
sind nicht unteilbare Pakete von Sitten und 
Gebräuchen, die man entweder besitzt oder 
nicht besitzt. Menschen sind kulturelle 
Mischprodukte (Eriksen 1994: 14).  

Es ist also nicht länger möglich, 
Kulturen geographisch oder thematisch 
einzugrenzen. Menschen sind vielleicht 
mehr denn je zu etwas 
geworden, was man kulturelle 
Hybride nennen kann. Das 
sind sie wahrscheinlich im-
mer gewesen, aber es fällt uns 
jetzt besonders auf, wenn uns 
die Globalisierung und Inter-
nationalisierung alles durch-
einander bringt.   
Gemäß der Kritik an dem essentialis-
tischen Kulturbegriff ist Kultur nicht 
etwas, was ein Mensch hat, sondern 
etwas, worauf sich ein Mensch beruft im 
sozialen Zusammenspiel mit anderen 
Menschen. Dieses phänomenologische 
Verständnis von Kultur stellt einen 
Paradigmenwechsel im Verhältnis zur 
klassischen Anthropologie dar (Svane 
2004:97). Kultur ist nicht etwas, das ein 
Volk besitzt. Kulturen können nicht be-
schrieben werden, wie „Inseln“ oder 
„Boxen“, in die man Menschen hinein-
räumt. Kulturen sind nicht unverän-
derliche, homogene Einheiten, aus denen 
heraus wir Menschen auf eine determi-
nistische Weise erklären können.  
Einem phänomenologischen Kulturver-
ständnis geht es darum, die menschliche 
Alltagserfahrung zu beschreiben. Seine 
Aufgaben ist, solche Erfahrungen so zu 
beschreiben, wie sie erlebt werden – d.h. 
ausgehend von den involvierten Akteu-
ren Rechenschaft von der sozialen 
Realität abzulegen. Das Bewusstsein ist 
laut Peter Berger (1973:18) ein „Netz 
von Bedeutungen“. Es kann objektiv 
„beschrieben werden, weil die sozialen 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 81

signifikanten Elemente mit anderen 
geteilt werden.“ Berger nennt dies 
„Inter-Subjektivität“.  
Zusammenfassend kann Folgendes über 
eine mehr prozessuale,  phänomenolo-
gische Auffassung von Kulturen (im Plu-
ral) für unsere Zeit gesagt werden: 
• Kulturen sind keine geschlossenen, ho-

mogenen Einheiten. 
• Kulturen sind nicht mehr auf geo-

graphische Gebiete begrenzt.  
• Die Kulturen können durch die Be-

wegung von Menschen, Kapital und 
symbolischen Systemen an unter-
schiedlichen Orten hervorgebracht 
werden. 

• Kulturen sind Arenen, wo konkurrie-
rende Auffassungen/Diskurse/Praktiken 
sich begegnen und miteinander wett-
eifern.  

• Kultur ist sozial konstruiert und wird in 
Begegnungen von Menschen ständig 
neu ausgehandelt.  

• Die Menschen tragen diese Kulturen 
durch ihre Lebenserzählungen (Narra-
tive) mit sich, welche ständig revidiert 
und neu erzählt werden.  

Die Konsequenzen der Globali-
sierung für die Kommunikation 

Interkulturelle Kommunikation ist als 
Kommunikation zwischen Kulturen ver-
standen worden. Aber über welche Art 
von Kultur sprechen wir hier eigentlich? 
Sind es nationale Kulturen, die Kulturen 
verschiedener Berufs- oder Alters-
gruppen?  
Wie wir gesehen haben, ist Kultur nie-
mals unabhängig von Einzelpersonen. 
Sie wird in der sozialen Interaktion mit 
anderen konstruiert. Kulturen erhalten 
ihren Inhalt demnach durch die persön-
liche Interaktion mit anderen. In der Be-

gegnung mit anderen werden die Akteure 
sich ihrer Unterschiede und Ähnlich-
keiten bewusst und definieren diese. Die 
zwischenmenschliche Begegnung ist 
daher auch eine interkulturelle Begeg-
nung. In der kulturellen Begegnung 
schreiben die Beteiligten sich selbst und 
ihren Gesprächspartner  einen  Sinn oder 
Bedeutung zu. Sie wählen (teils unbe-
wusst), worauf sie bei ihrem eigenen 
Leben die Betonung legen wollen und 
entscheiden sich gegen andere mögliche 
Sinngebungen und Werte. Das bedeutet, 
dass Kulturen in dem Denken und 
Fühlen der Individuen  entstehen und in 
ihrem Verhalten verkörpert werden, 
wohlgemerkt immer innerhalb eines kon-
kreten Kontexts. Unsere Auffassung von 
der Wirklichkeit wird beeinflusst und 
entsteht in der Kommunikation und dem 
Umgang mit anderen. Daher können wir 
sagen, dass Individuen eine Kultur teilen. 
Darum hat die zwischenmenschliche Be-
gegnung eine zentrale Stellung in einem 
phänomenologischen Kulturverständnis.  
Eine Begegnung zwischen Kulturen ist 
nach diesem Verständnis nicht ein Auf-
einandertreffen von abstrakten Auffas-
sungen von Kultur, d.h. zwischen zwei 
essentialistischen kulturellen Abstraktio-
nen. Eine kulturelle Begegnung ist not-
wendigerweise immer eine Begegnung 
zwischen Personen aus Fleisch und Blut 
mit unterschiedlichen Erfahrungen, Deu-
tungsmustern und Auffassungen vom 
Dasein. Es ist kein Treffen zwischen 
zwei homogenen essentialistischen Kul-
turen, die sich für verschiedene Volks-
gruppen definieren lassen. „Kulturen 
kommunizieren nicht, sondern Menschen 
kommunizieren.“  (Dahl 2001: 64)  
Das neue in der globalisierten Welt ist, 
dass diese Kulturen sich nicht unbedingt 
geographisch lokalisieren oder begren-
zen lassen. Stattdessen existieren Kul-
turen in sozialen Netzwerken, die auch 



82 evangelische missiologie 32[2016]2 

Kultur  
als Fäden,  
die zu einem 
stets neuen  
Netz gewoben 
werden.  

gebietsübergreifend / supraterritorial sein 
können. Der oben angeführte norwegi-
sche Student kann in einem Augenblick 
Begriffe und Bedeutungen mit seinem 
australischen Freund teilen. Und im 
nächsten Augenblick kann er mit seiner 
Großmutter reden und ganz andere Be-
griffe und Bedeutungen geltend machen.  
In der kulturellen Begegnung werden je 
nach Zeit und Situation verschiedene 
Instanzen geltend gemacht. Ein interna-
tionaler Geschäftsmann kann auf seinem 
Computer global kommunizieren und 
dabei eine gemeinsame Sprache und ein 
gemeinsames Bezugssystem benutzen, 
ohne an territoriale Grenzen zu denken. 
Im nächsten Augenblick kann jeder Be-
teiligte in seiner eigenen Welt leben, 
wobei ihre Welten sich sehr voneinander 
unterscheiden, ja manchmal sogar gegen-
seitig widersprechen. Denn in ihrer lo-

kalen Umgebung sind andere 
soziale Verhältnisse, andere 
Symbole und Werte relevant. 
Es werden andere Gewohn-
heiten und ein anderes 
Verhalten erwartet und ins 
Spiel gebracht. 

Dass Kulturen Arenen darstellen, wo 
sich unterschiedliche Diskurse treffen 
und miteinander wetteifern, kann sowohl 
subjektiv als auch gesellschaftlich ver-
standen werden. Kulturelle Unterschiede 
hängen davon ab, wie die Teilnehmer 
sich selbst und einander in der interkul-
turellen Begegnung erleben, verstehen, 
deuten und bewusst machen. Kulturen 
werden darum subjektiv erfahren und 
sozial konstruiert. Sie existieren nicht 
unabhängig von menschlicher Erfahrung. 
Die unterschiedlichen Menschen bringen 
ihre individuelle  Lebenserzählung, ihr 
Weltbild, ihre Zeit, ihre Sprache, ihre 
zwischenmenschlichen Beziehungen und 
ihrer Erfahrungen mit hinein in die 
Arena (Gadamer 1975/ 2000). Kulturelle 
Ähnlichkeiten und Unterschiede werden 
geltend gemacht und festgeschrieben in 
der Begegnung von Menschen. Sie exis-

tieren nicht losgelöst von der mensch-
lichen Erfahrung. Solche Ähnlichkeiten 
und Unterschiede hängen von Bezie-
hungen ab und konstituieren einander. 
Daraus ergibt sich, dass Kultur in der 
kulturellen Begegnung geschaffen be-
wahrt oder verändert wird. Kultur kann 
als der sich stets verändernde Refe-
renzrahmen einer Person verstanden 
werden, oder in der Bergers Bilder-
sprache ausgedrückt: als Fäden, die zu 
einem stets neuen Netz gewoben werden.  
Die gesellschaftliche Seite dieses Sach-
verhaltes besteht darin, dass ein intersub-
jektives Verständnis von dem materiel-
len, sozialen und institutionellen Kontext 
der Individuen entsteht und seinen Aus-
druck in der Sprache findet. Dieses Ver-
ständnis bildet eine Basis für die Deu-
tung zukünftiger Handlungen und Ver-
haltensweisen innerhalb der Gemein-
schaft der Individuen. Das ganze Reser-
voir dieses Verständnisses wird von Ga-
damer (1975/2000) mit dem hermeneuti-
schen Term „Verstehenshorizont“ be-
zeichnet.   

Offene und geschlossene 
Kommunikation 

Die dänische Kommunikationsforscherin 
Marita Svane hat ein theoretisches Mo-
dell für ein phänomenologisches Ver-
ständnis von der Dynamik in kulturellen 
Begegnungen entwickelt (Svane 2004). 
In einer Begegnung von Menschen –  ob 
durch technische Geräte, von Angesicht 
zu Angesicht oder durch gemeinsames 
Handeln  – werden zwei Verstehens-
weisen miteinander in Verbindung 
gebracht. Dabei sind zwei mögliche 
Verläufe denkbar: ein geschlossener oder 
ein offener Verlauf der Kommunikation.  
In einer geschlossenen Begegnung zwi-
schen Kulturen sind die Partner nicht 
dafür offen, gemeinsam einen inter-
subjektiven Sinn zu gewinnen. Statt-
dessen halten sie sich an ihre mit-
gebrachten Stereotypen. Stereotypen sind 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 83

Der 
Kulturbegriff  
an sich kann 
nicht erklären, 
was die 
Gesellschaft 
zusammenhält. 

 

Stereotypen 
sind 
unumgängliche 
vorläufige 
Kategorisie-
rungen. 

 

einfache und vorläufige, aber unum-
gängliche Kategorisierungen, die wir in 
Bezug auf andere Menschen vornehmen 
(Dahl 1995, 1999). In einer ge-
schlossenen Kommunikation wird nur 
das aufgenommen, was die Stereotypen 

bestätigt. In solchen geschlos-
senen Begegnungen versteifen 
die Stereotypen und werden 
zu dem, was wir gemeinhin 
Vorurteile nennen (Dahl 
2001:27). Sie können schnell 
zu sich selbst erfüllenden 
Prophetien werden, wenn man 
schlicht das bekräftigt findet, 
was man schon vorher zu 

wissen meinte. Man möchte sich dann 
nicht für neue Einschätzungen öffnen; es 
entsteht nichts Neues. In einer solchen 
geschlossenen Beziehung kann wohl zu 
Recht von Kulturgräben oder Kultur-
barrieren gesprochen werden. 
In einer offenen Begegnung zwischen 
Kulturen geben die Partner Raum für das 
Entstehen neuer Bedeutungen. Sie öffnen 
ihren jeweiligen Verstehenshorizont. Bis-
herige Stereotypen werden beiseite ge-
stellt oder hinterfragt, indem sie durch 
Handlungen, Gespräche und Reflexion 
gegen einander ausgespielt werden, um 
herauszufinden, ob sie in einer neuen 
Situation Bestand haben. Bisherige Vor-
verständnisse werden herausgefordert 
und mit anderen Verstehensweisen oder 
Deutungsmöglichkeiten konfrontiert. So 
können neue Bedeutungen entstehen und 
sich in einem intersubjektiven dyna-
mischen Spannungsfeld etablieren. Eine 
solche offene Kommunikation  ermög-
licht – in Gadamers Terminologie – neue 
Horizontverschmelzungen 
(1975/2000:306). 
Nun aber hat im Vergleich zu dem frü-
heren essentiellen Kulturverständnis eine 
Gewichtsverlagerung stattgefunden. Ge-
mäß der neuen prozessualen Sicht von 

Kultur müssen die Grenzen zwischen 
den Gruppen symbolisch verstanden 
werden, als Resultat von Verhandlungen. 
Das steht im Gegensatz zu der essentia-
listischen Perspektive, wo Grenzen als 
etwas Objektives angesehen wurden, das 
einmalig festgelegt werden kann und 
unabhängig von den menschlichen Indi-
viduen besteht. Ja, wenn Kulturen als 
Prozess verstanden werden, stehen die 
Grenzen jederzeit zur Disposition für 
neue Aushandlungen und entsprechend 
neuen Definitionen. Grenzen können 
stets herausgefordert werden. Was in der 
intersubjektiven und interkulturellen 
Begegnung entsteht, kann ein neues Ver-
ständnis von der Situation, der Bezie-
hung, den Aufgaben und den Zielen 
etablieren. Hierin liegt die Dynamik der 
interkulturellen Begegnung: Es gibt im-
mer die Möglichkeit zu neuen „Horizont-
verschmelzungen“, wenn der Wille be-
steht, mit Unsicherheit zu leben und neue 
Herausforderungen und neue Experimen-
te zu akzeptieren.  
Unterschiedliche Deutungen, 
ja auch Missverständnisse, 
sind nicht notwendigerweise 
etwas Negatives. Ganz im 
Gegenteil können Missver-
ständnisse eine Quelle für 
wachsendes Verstehen sein, 
wenn die Kommunikations-
partner darauf aufmerksam 
sind, dass ein mangelndes Verständnis 
oder Missverständnis vorliegt! Ich nenne 
das „den goldenen Augenblick“, der ein 
neues Verstehen ermöglicht (Dahl 2003). 
Wenn die Personen Diskrepanzen be-
merken, dann können Verwirrung, 
mangelndes Verstehen und sogar Miss-
verständnisse den Ausgangspunkt für 
neue Fragen und ein neues Auswechseln 
von Zeichen (d.h. Worte, Symbole oder 
Praktiken) bilden sowie neue Aus-
handlungen in Gang setzen, die eine 



84 evangelische missiologie 32[2016]2 

neue Konstruktion von Bedeutungen 
ermöglicht. Die spannendsten kulturellen 
Begegnungen geschehen, wo Menschen 
mit unterschiedlichem Hintergrund zu 
neuen Einsichten beitragen können! 
Gemäß diesem phänomenologischen 
Verständnis ist Kultur eine Deutung der 
Welt. Sie hält nicht notwendigerweise 
die Mitglieder einer Gesellschaft zu-
sammen, da die Kultur kein homogener 
und eindeutiger Deutungsrahmen ist. Es 
handelt sich eher um einen vieldeutigen, 
fragmentierten und widersprüchlichen 
Deutungsrahmen. Der Kulturbegriff an 
sich kann nicht erklären, was die Ge-
sellschaft zusammenhält. Um das zu 
erklären, ist ein weitergehendes Studium 
des Identitätsbegriffes und der Person im 
Verhältnis zu einer Gemeinschaft nötig. 
Es sind Individuen in sozialen Inter-
aktionen, die aktiv Kultur schaffen. Die 
Produktion von Bedeutungen ist ein Pro-
zess, den Menschen in der Interaktion 
mit anderen erschaffen und neu er-
schaffen. Das Resultat ist Kulturver-
änderung.     

Die Konsequenzen der Globali-
sierung für den Identitäts-
begriff 

Es besteht eine Parallele zwischen der 
Diskussion um den Kulturbegriff und 
dem phänomenologischen Verständnis 
des Identitätsbegriffs, gemäß dem auch 
Identität nicht als gegebene Struktur 
verstanden wird, sondern als Prozess: 
eine soziale Konstruktion, die ständig 
modifiziert und verändert wird (Svane 
2004:213). Sowohl die individuelle 
Identität einer Person auch die kollektive 
Identität einer Gruppe werden in einem 
dialogischen Prozess mit anderen 
konstruiert und sind daher soziale 
Identitäten.  

Soziale Identität meint unser Verständnis 
davon, wer wir sind und wer die anderen 
sind und ebenso das Verständnis anderer 
von sich selbst und von anderen (uns 

eingeschlossen). Darum ist soziale Identität 
ihrem Wesen nach genauso wenig essentiell 
wie der Bedeutungsinhalt [von Sprache und 
Zeichen]. Denn auch dieser ist das Produkt 
von Einigkeit und Uneinigkeit sowie 
Gegenstand von Verhandlungen (Jenkins 
1996:5, in meiner Übersetzung). 

Identität ist also ein relationaler Begriff. 
Er ist an lokale Beziehungen zwischen 
spezifischen Menschen geknüpft. Iden-
tität kann als eine Erzählung verstanden 
werden, die in der Begegnung eines 
Erzählers und eines Zuhörers entsteht, 
wo der Erzähler versucht, zwischen den 
verschiedenen Erzählungen über sich 
selbst einen Zusammenhang und eine 
innere Logik zu schaffen.  
Kulturelle Identität wird durch Kind-
heitserfahrungen, den Kontakt zu Eltern, 
Gleichgesinnte und anderen sowie die 
Ausbildung geschaffen. Dieser Schaf-
fens-Prozess ist nie abgeschlossen, da 
Menschen in einer Gesellschaft durch die 
Kommunikation mit anderen ständig 
neue Impulse empfangen und überneh-
men. Gemäß einer solchen konstruk-
tivistischen Perspektive (Berger und 
Luckman 1966) wird kulturelle Identität 
im Allgemeinen als eine Form sozialer 
Identität verstanden, die in einem gege-
benen Zeitraum in der Beziehung mit 
anderen Menschen aufgebaut wird 
(Jensen, 2003:11). 
Kulturelle Identität ist ein Kernaspekt in 
dem Wirrwarr von Phänomenen, das uns 
begegnet. Der Begriff bezieht sich auf 
die soziale Identität, die auf spezifischen 
kulturellen Konfigurationen beruht. Ge-
schichte, Sprache und Rasse sind mög-
liche Grundlagen für kulturelle Identi-
täten und sie alle sind konstruierte Rea-
litäten (Friedman 1994: 238).  
Aber man kann noch mehr über kul-
turelle Identität sagen. Stuart Hall be-
hauptet, dass eine Person, die in einer 
komplexen Gesellschaft wie z. B. 
unserer globalisierten Welt lebt, Träger 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 85

Bestimmte 
Themen 
sprechen 
unterschiedliche 
Identitäten  
in uns an. 

 

multipler Identitäten, ja sogar wider-
sprüchlicher Identitäten sein kann.   

Identität wird zu einer mobilen Festtafel, die 
je nach dem, wie wir in dem uns um-
gebenden kulturellen System repräsentiert 
sind oder angeredet werden, gestaltet und 
kontinuierlich verändert wird … In uns gibt 
es widersprüchliche Identitäten, die uns in 
verschiedenen Richtungen ziehen, so dass 
unser Identifikationen ständig verschoben 
werden (Hall  et al. 1992:277 in meiner 
Übersetzung).  

Laut Hall ist der Grund dafür, dass wir 
uns trotz widersprüchlicher Identitäten 
als ganzheitliche Personen erleben, die 
Tatsache, dass wir immer unsere eigenen 
Erzählungen (Narrativen) über uns selbst 
mit uns tragen, in denen alle Dinge zu-
sammenhängen. Multiple Identitäten 
oder gegensätzliche Identitäten sind 
nützliche Begriffe für das Verständnis 
interkultureller Kommunikation. Sie ge-

ben uns nämlich ein Erklä-
rung dafür, warum be-
stimmte Themen unter-
schiedliche Identitäten in 
uns ansprechen, je nachdem, 
mit wem wir sprechen, wor-
über wir sprechen und in 
welchem Kontext die Kom-
munikation geschieht.  

Hylland Eriksen gebraucht den Ausdruck 
Identifikation, wenn er von den Prozesse 
spricht, die in kulturellen Begegnungen 
geschehen:  

Bei Identifikation geht es mit anderen 
Worten nicht so sehr darum, welche Art von 
Unterschieden es faktisch gibt, als vielmehr 
darum, welche Unterschiede sozial relevant 
werden, indem Menschen so tun, als ob es 
sie gibt (Eriksen 2003:138).  

Er verweist z. B. auf die Untersuchung 
des norwegischen Anthropologen Harald 
Eidheim unter Küsten-Samen und nor-
wegischen Fischern in den 1960er Jah-
ren. Es gab minimale kulturelle Unter-

schiede zwischen ihnen, aber die Samen 
und Norweger hatten wenig informellen 
sozialen  Kontakt miteinander und lebten 
größtenteils getrennt voneinander, ob-
wohl ein Außenstehender Schwierig-
keiten hätte, irgendeinen Unterschied in 
ihrer Lebensweise zu erkennen. Bei einer 
Identifikation geht es darum, welche 
Unterschiede im Umgang der Gruppen 
miteinander relevant gemacht werden. 
Dies können Kennzeichen wie Sprache, 
Wohnort, Abstammung, Nationalität, eth-
nische Zugehörigkeit, Familie, Alter, 
Ausbildung, politische Meinung, sexuel-
le Orientierung, gesellschaftliche Klasse, 
Religion oder ähnliches sein.  
Identifikation geschieht sowohl, indem 
man Ähnlichkeiten mit jemandem fest-
stellt (sich mit jemandem identifiziert), 
als auch indem man Unterschiede zu an-
deren feststellt. Wir können viele solcher 
Prozesse in der sogenannten multi-kultu-
rellen norwegischen Gesellschaft beob-
achten. Wer, sagen wir, sind die anderen? 
Wer, sagen die anderen, sind wir? 
Kontraste sind wichtig für alle 
Identifikationen. Einige Kennzeichen er-
geben sich zwangsläufig von selbst, 
andere ergeben sich aus einzelnen Situa-
tionen. Als Norweger habe ich nicht die 
Wahl, dass Norwegisch nicht meine 
(sogenannte) Muttersprache ist. Aber ich 
habe strategische Wahlmöglichkeiten, 
um situationsabhängige Definitionen 
auszuhandeln, welche ethnische Identität 
jeweils mehr oder weniger relevant 
machen. In den Globalisierungspro-
zessen bewirkt z. B. die Entwicklung 
einer globalen Computertechnologie, 
dass einzelne Identitäten weniger rele-
vant werden – wie Nationalität und 
ethnische Zugehörigkeit. Dagegen kön-
nen andere Identitäten größere Relevanz 
erhalten, wie z. B. Alter und Vertrautheit 
mit der Technologie.  



86 evangelische missiologie 32[2016]2 

Kontaktflächen 
ohne 
Beschränkung 
durch globale 
Distanzen. 
  

Die Konsequenzen der 
Globalisierung für die Mission 

Mission bedeutet kurz gesagt „Auftrag“ 
oder „Sendung“. Dieser Auftrag ist 
immer als ein globaler verstanden wor-
den. Es geht darum, das Evangelium „in 
die ganze Welt“ zu bringen (Mk 16,15). 
Das Evangelium der Liebe Gottes gilt 
allen Menschen, unabhängig davon, wo 
auf der Welt sie leben. Mission ist so ge-

sehen schon lange, bevor es 
die heutigen Globalisierungs-
Prozesse gab, länderübergrei-
fend gewesen. Dem Anliegen 
der Mission wohnt eine Dy-
namik inne, die in der heu-
tigen globalisierten Welt ei-
gentlich umso aktueller ist. 

Darum eröffnet die Globalisierung auch 
neue Möglichkeiten für die Mission. Die 
neuen kulturellen Arenen können zu 
Kontaktflächen werden, wo wir mit 
neuen Bevölkerungsgruppen zu tun ha-
ben, z. B. mit Jugendlichen, Konsumen-
ten, Computer-Freaks, Ingenieuren und 
Künstlern, ohne durch geographische 
Grenzen und globale Distanzen be-
schränkt zu werden. Jedoch muss die 
Mission dazu die Sprache der globa-
lisierten Kultur aufnehmen.  
Wenn Kulturen als Arenen verstanden 
werden, wo konkurrierende Ansichten, 
Diskurse oder Praktiken einander begeg-
nen und miteinander wetteifern – sowohl 
auf der individuellen Ebene als auch auf 
der gesellschaftlichen Ebene – dann 
sehen wir die Missionsbewegung oder 
die globale Kirche heute als einen 
Akteur, der auf solchen Arenen auftritt.  
Die Kirche tritt hier zusammen mit einer 
Reihe anderer Akteure auf, wie z. B. dem 
internationalen Handel, länderübergrei-
fenden Konzerne, der Werbung, den Me-
dien, der Informations- und Kommunika-
tionstechnologie, dem Tourismus, poli-
tischen Akteuren, UN-Organisationen, 
humanitären Hilfsorganisationen u.a.m. 
Eine Tendenz ist der Gebrauch des Eng-

lischen als lingua franca in allen inter-
nationalen  Zusammenhängen. Die Kir-
che ist nur eine Stimme unter vielen, die 
auf der globalen Bühne um Aufmerk-
samkeit kämpft. Wie wir gesehen haben, 
gibt es diese globale Arena auch auf der 
ganz individuellen Ebene. Es sind die 
einzelnen Menschen, die miteinander 
kommunizieren. Die Absender und Emp-
fänger der Kommunikation sind Indivi-
duen. Wir deuten Zeichen in unserer Zeit 
und sind dabei Teil von nationalen und 
globalen Diskursen, zum Teil zwangs-
läufig, zum Teil aus eigener Initiative. 
Die Identifikationsprozesse, in denen wir 
einzelnen Strömungen mehr Relevanz 
geben und anderen weniger, finden 
kontinuierlich und fortlaufend statt.  
Die Missionsbewegung ist global. Schaut 
man auf die Zukunfts-Prognosen für die 
Anzahl der Christen weltweit – auch 
wenn solche Prognosen immer unsicher 
sind – so rechnen diese damit, dass die 
Gesamtzahl der Christen von heute zwei 
Milliarden auf 2,6 Milliarden im Jahre 
2025 gewachsen sein wird. Dann werden 
ungefähr zwei Drittel oder 67 Prozent 
aller Christen im Süden oder Osten 
unseres Globus leben. Jenkins behauptet, 
dass Religion, insbesondere das Chris-
tentum und der Islam, an die Stelle der 
Ideologien treten werden als treibende 
Kräfte im Zeitalter der Globalisierung. 
Das ist nicht nur positiv. Religion wird 
auch zur treibenden Kraft für Konflikte 
und Kriege werden, so Jenkins. Ein 
Grund für das Wachstum der christlichen 
Kirchen ist, dass die Gebiete, wo die 
Kirche sich am schnellsten ausbreitet, 
Gebiete mit hohem Bevölkerungswachs-
tum sind. Der Schwerpunkt der Christen-
heit hat sich schon längst in den globalen 
Süden und Osten verschoben. Das wird 
noch dadurch verstärkt, dass der Anteil 
nomineller Christen unter den Christen 
des globalen Nordens weitaus höher ist 
als unter denen des globalen Südens und 
Ostens. Hinzu kommt, dass immer mehr 
der Christen im globalen Norden eth-



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 87

nische Afrikaner oder Asiaten sind oder 
deren Nachkommen. Einige gründen eth-
nisch geprägte Gemeinden, ungefähr so 
wie es die Norweger taten, die im 19. 
und 20. Jahrhundert nach Amerika aus-
wanderten.  
Laut der Statistik von Operation World 
(2000) wächst die Zahl evangelischer 
Missionare aus den Kirchen des globalen 
Süden und Ostens jährlich stark an und 
liegt nun bei ungefähr 100.000 (www. 
operationworld.com). Es gibt in zuneh-
mendem Maße christliche Missionsge-
sellschaften, die ihre Basis in Süd-Korea, 
Indien, Brasilien und Nigeria haben, um 
nur die wichtigsten Länder zu nennen.  
Mission ist Kommunikation in der heu-
tigen globalisierten Welt. Ob wir ver-
stehen und verstanden werden, hängt 
davon ab, ob wir eine Sprache finden, in 
der sich die heutigen Menschen wieder-
finden. Die wachsende Vielfalt und Inter-
nationalisierung der Missionstätigkeiten 
ist so gesehen positiv. Einige Kirchen 
und Organisation können am besten 
Mission unter ihrer eigenen Volksgruppe 
oder in ihrem eigenen Land voran-
bringen. Andere haben die Kompetenz, 
Großstadtmission global zu betreiben 
und sprechen eine Sprache, die von der 
modernen Stadtbevölkerung verstanden 
wird, in Nairobi genauso wie in Shang-
hai. Für sie sind Konsum, Mobiltele-
fonie, Medien und der Zugang zu freien 
Märkten Teil ihres vom Großstadtleben 
geprägten Alltags.  
Die Menschen des 21. Jahrhunderts sind 
offen für neue Impulse. Viele sind auf 
der Suche. Aber es verbinden sich auch 
große Herausforderungen mit der Le-
bensweise dieser suchenden Menschen. 
Sie kommen niemals zur Ruhe; sie sind 
immer auf Shopping-Tour. Wenn etwas 
Neues geboten wird, werfen sie das Alte 
weg. Der postmoderne, urbane, glo-
balisierte Mensch ist in vielerlei Hinsicht 

ein globaler Nomade. Er oder sie neh-
men hier und da auf, was ihnen passt und 
stellen  sozusagen ihr eigenes ideolo-
gisches oder religiöses Menü zusammen, 
immer auf der Suche nach neuen 
Identifikations-Objekten und neuen 
Möglichkeiten zur Identifikation, ohne 
sich bleibend an etwas zu binden. Vieles 
weist daraufhin, dass die Kirche nicht die 
wachsende „Cafe-Kultur“ erreicht, in der 
die Jugendlichen leben. Die 
traditionellen Gemeindeformen taugen 
nicht dazu. Die Herausforderung an die 
christliche Kirche ist, Raum für 
Begegnungen zu schaffen, die den 
einzelnen Fragen stellen lassen nach sich 
selbst, seiner Kultur, seinem Leben, 
seiner Identität und seinen Zielen. Die 
globalisierte Kirche muss ihnen neue 
Elemente für ihre Lebenserzählung zur 
Verfügung stellen. „Sprechende Taten“ – 
ein anderer Begriff für Diakonie – 
können stärker sein als viele Worte.  
Ich habe anfangs herausgestellt, dass ein 
erheblicher Teil der Menschheit aus den 
Globalisierungsprozessen herausfällt. 
Dabei dreht es sich meist um Arme, die 
keinen Zugang zum Erlernen des Lesens 
und Schreibens haben. Viele von ihnen 
leben in Dörfern Afrikas, am Amazonas 
oder aber auch in den Slums der Groß-
städte. Andere, die sogenannten  Margi-
nalisierten, sind zu Opfern der Globali-
sierungsprozesse geworden. Sie sind den 
Übergriffen durch die Mächtigen ausge-
setzt, weil sie keinen Einfluss auf die 
Kräfte des Marktes haben, die die Preise 
für ihre Waren diktieren. Spricht die 
Kirche die Sprache dieser Menschen? 
Die Verlierer in den aktuellen Globalisie-
rungsprozessen dürfen niemals auch zu 
Verlierern in der christlichen Mission 
werden. Was bedeutet das für die inter-
kulturelle Kommunikation zwischen 
westlichen Missionsorganisationen und 
den Partnerkirchen des globalen Südens 



88 evangelische missiologie 32[2016]2 

und Ostens? Kommt es zu einem offenen 
Kommunikationsprozess, der ein neues 
Verständnis von sich selbst und dem 
anderen erlaubt, oder werden in der 
christlichen Mission die Machtstrukturen 
der globalisierten Welt übernommen und 
verfestigt?  

Bibliografie  

Bauman, Zygmunt (1998): Globalization. 
The  Human Consequences. New York: Co-
lumbia University Press. 

Berger, Peter, Luckmann, Thomas (1966): 
The Social Construction of Reality. A 
treatise in the Sociology of Knowledge. 
London: Penguin Books. 

Dahl, Øyvind (1995): „The Use of 
Stereotypes in Intercultural Communi-
cation.“  Essays on Culture and Communi-
cation. Language and Cultural Communi-
cation (Sprog og kulturmøde) No. 10. Cen-
ter for Languages and Intercultural Studies 
(CSIS), Aalborg University. (S. 9-36). 

Dahl, Øyvind (1999): Meanings in Mada-
gascar: Cases of Intercultural Com-
munication. Westport CT: Bergin and 
Garvey. Greenwood Publishing Group. 

Dahl, Øyvind (2001): Møter mellom mennes-
ker: Interkulturell  Kommunikasjon. Oslo: 
Gyldendahl.  

Dahl, Øyvind (2003): „Models of Com-
munication and the Golden Moment of 
Misunderstanding“. In: Holm, N.G.and J. 
Quiroz-Schauman (Hg.). Intercultural Com-
munication Past and Future. Selected 
papers presented at the 7th Nordic Sym-
posium for Intercultural Communication in 
Turku/Åbo, 2000. Turku: Åbo Aka-
demi/Fortbildingscentralen. (S. 12-22). 

Eriksen, Thomas H. (1993): Kultur-
terrorisme: Et oppgjør med tanken om 

kulturell renhet. Oslo: Spartacus. 
Eriksen, Thomas H. (1994): Kulturell 

veikryss. Essays om kreolisering. Oslo: 
Universitetsforlaget.  

Eriksen, Thomas H. (2003): Hva er sosial-
anthropologi. Oslo: Universitetsforlaget. 

Friedman, Jonathan (1994): Cultural Identity 
and Global Process. London: Sage. 

Gadamer, Hans-Georg (1975/2000): Truth 
and Method, 2.Aufl. New York: Conti-
nuum. 

Geertz, Clifford (1973): The Interpretation of 
Cultures. New York: Basic Books. 

Hall, Stuart, Held, David und McGrew, Tony 
(Hg.) (1992): Modernity and its Futures: 
London: Politiy Press, Open University.  

Jenkins, Philip (2002): The Next Christen-
dom: The Coming of Global Christianity. 
Oxford: Oxford University Press. 

Jenkins, Richard (1996): Social Identity. Lon-
don: Routledge. 

Jensen, Iben (2003): „The Practice of Inter-
cultural  Communication – Reflections for 
Professionals in Cultural Meetings“. The 
Electronic Journal of Intercultural Com-
munication. (Published by Nordic Network 
of Intercultural Communication, NIC). 
www.immi.se/intercultural/nr_6. 

Klausen, Arne Martin (1992): Kultur: 
Mønster og kaos. Oslo: Ad Notam 
Gyldendal. 

Scholte, Jan Aart (2000): Globalization. A 
Critical Introduction. London: Macmillan 
Press. 

Svane, Marita (2004): Interkulturel dynamik i 
kulturmødet. En fænomenologisk individ-
orienteret analyse og forståelse. Inter-
national Virksomhedsøkonomi. Institut for 
Erhvervsstudier. Aalborg. Aalborg Uni-
versitet. 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 89

Migration und Flucht – Diaspora als Lebensmitte 

Einleitende missiologische Überlegungen 

Eberhard Werner 

Migrationsbewegungen gibt es seit Menschengedenken. Immer schon haben 
Religionen solche Bewegungen ausgelöst, verhindert oder begleitet. Neben his-
torischen Fakten, soll in diesem aus einem missiologischen Interesse das Thema 
“Identität” untersucht werden, und zwar anhand dreier menschlicher Grund-
bedürfnisse: den Bedürfnissen nach Anerkennung, nach Heimat und nach Zukunft. 
Der Artikel begrenzt sich dabei auf spezifische lokale Bewegungen und deren 
politisch-sozialen Auswirkungen in Deutschland. Abschließend werden aus biblisch-
christlicher Perspektive Impulse aufgegriffen, die sich aus der Lebenssituation der 
Migranten ergeben.   

Dr. Eberhard Werner (geb. 1966) stu-
dierte nach seiner Ausbildung zum 
mittleren Beamtendienst Theologie am 
Theologischen Seminar Neues Leben 
(heute Theologisches Seminar Rhein-
land) und an der Akademie für Mission 
und Gemeindebau in Gießen (M.A.)  
sowie Linguistik in Holzhausen und den 
USA. Er promovierte zum Thema „Bibel-
übersetzung in Theorie und Praxis“ an 
der University of Wales. Eberhard Wer-
ner arbeitet im Bereich der Bibel-
übersetzungen für den Nahen Osten. Er 
wohnt mit seiner Frau und drei Kindern 
in Gießen.  Email: eberhard.werner_1@ 
t-online.de.  

1. Vorwort: Unergründliche 
Diaspora 

In Erkenntnis der Tatsache, dass dieses 
komplexe und weitreichende Thema nie-
mals abschließend besprochen werden 
kann, dient in diesem Artikel als aktuelle 
Grundlage der Überlegungen die gegen-
wärtige ost-west-orientierte asiatisch-
nahöstliche Flüchtlingsbewegung aus Pa-
kistan, Afghanistan und Syrien in Rich-

tung Europa (und hier Schwerpunkt-
mäßig Deutschland). Die Situation und 
der Werdegang von Migranten aus der 
Türkei in Deutschland werden beispiel-
haft und vergleichsweise herangezogen. 
Die süd-nord orientierte Bewegung aus 
Afrika wird nur gestreift, da sie teilweise 
andere Ursachen und Auswirkungen hat. 
Der Artikel befasst sich schwerpunkt-
mäßig mit dem Fragenkomplex wie (in-
dividuelle und gruppenbezogene) Iden-
titäten gebildet werden und wie sie sich 
in der Begegnung mit Migranten dar-
stellen. Dies geschieht mit dem Ziel, 
missiologische Implikationen abzuleiten 
und eventuelle Handlungsstrategien für 
Evangelisation und Diakonie anzu-
denken. 
Was heißt Diaspora im heutigen Zeitalter 
fast unbegrenzter Mobilität?1 

                                                           

1 Finanzielle und zeitliche Grenzen bilden derzeit 
den Rahmen, leider spielen umweltschützende, 
energieeffiziente und nachhaltige Gründe eine 
marginale Rolle. Zukünftig wird der Rückgang 
fossiler Brennstoffe die Mobilität wesentlich be-
einflussen.  



90 evangelische missiologie 32[2016]2 

Weltweit  
ist jeder  
34. Mensch  
ein Migrant. 

„Überall zu sein, heißt nirgends zu sein.“ 
Diese weise, aber mystische Aussage 
von Seneca weist darauf hin, dass dieses 
Thema niemals abschließend besprochen 
werden kann. Die meisten modernen 
Studien auf diesem Gebiet sind aus 
soziologischer Perspektive geschrieben 
und besprechen die Fragen nach Assimi-
lation, Integration und Inklusion von Be-

völkerungsgruppen, die sich 
selbst als Diaspora be-
zeichnen oder von außerhalb 
so wahrgenommen werden. 
Dabei treten oft auch Ein-
zelaspekte in den Vorder-
grund, wie sie in den un-

terschiedlichen Disziplinen als bedeut-
sam gelten: Dies können sprachliche 
Merkmale oder Besonderheiten sein 2 , 
aus christlich-theologischer Sicht auch 
kirchliche oder missiologische Frage-
stellungen3, aus religionswissenschaftli-
                                                           
2 Bengio, Ofra & Maddy-Weitzman Bruce 2013. 
Mobilised diasporas: Kurdish and Berber 
movements in comparative perspective. Kurdish 
Studies 1/1, October, 65-90. Online: URL: 
http://metapress.com/content/751148011116366k/-
fulltext.pdf [PDF-File] [accessed 2016-05-04]. 

3 Hunter, Erica C. D. 2014. Coping in Kurdistan: 
The Christian Diaspora, in Omarkhali, Khanna 
(ed.): Religious Minorities in Kurdistan: Beyond 
the Mainstream, 321-337. Wiesbaden: Harras-
sowitz. Roam, Caitlin 2015. One Method Does Not 
Fit All: Case Studies of the Muslim Diaspora. 
EMQ 51/1, 20-28. Wheaton: Evangelism and 
Missions Information Service (EMIS). Also 
Online: URL: http://www.emqonline.com/node/-
3207 [accessed 2016-04-20]. Rynkiewich, Michael 
A. Rynkiewich 2013. Mission in “the Present 
Time”: What about the People in Diaspora? Paper 
presented to the International Society for Frontier 
Missiology on September 13, 2013 (Plano, TX). 
IJFM 30/3, 103-114. [PDF document]. Holter, 
Knut 2014. My father was a migrant Aramean: Old 
Testament motifs for a Theology of Migration, in 
Im, Chandler H. & Yong, Amos (eds.): Global 
Diasporas and Mission, 57-70. Oxford: Regnum 
Books International. Also Online: URL: 
http://www.ocms.ac.uk/regnum/downloads/-Global 

cher Perspektive interkulturelle theologi-
sche Besonderheiten4, aus anthropologi-
scher Sicht geschlechterspezifische oder 
kulturübergreifende Beobachtungen5, aus 
islamisch-theologischem Hintergrund 
soziologische Fragen6 und vieles mehr. 
Historisch gesehen hatten die Völker-
wanderungen („mass migration“) wäh-
rend des Römischen Reiches die größten 
Verschiebungen von Ethnien zur Folge. 
Ihnen gingen die Keltenbewegungen ent-
lang der Donau des 4. Jahrhundert v. 
Chr. voraus, gefolgt von den Germanen 
die aus dem Norden zuwanderten, und 
viele mehr. Neben der Ausbreitung des 
Christentums (1. – 4. Jahrhundert n. 
Chr.) ist auch die des Islam zu nennen (6. 
– 9. Jahrhundert n. Chr.). Kriegszüge und 
gewaltsame Ausbreitungen wurden durch 
die Mongolenstürme des 11. –13 Jahr-
hunderts n. Chr. eingeleitet. Diese führ-
ten im Mittelalter zur Neugestaltung des 
vorderasiatisch-nahöstlichen Raums. Da-
nach konstituierte das Osmanische Reich 
nicht nur Nordafrika, sondern auch das 
östliche Südeuropa, den Balkan und den 
sogenannten fruchtbaren Halbmond im 
                                                                   
_Diasporas_and_¬¬Mission.¬pdf [accessed 2016-
03-20]. 

4  Boyarin, Daniel & Boyarin, Jonathan 2005. 
Diaspora: Generation and the Ground of Jewish 
Identity, in Braziel, Evans Jana & Mannur, Anita 
(eds.): Theorizing Diaspora, 85-118. Oxford: 
Blackwell. 

5 Manalansan, Martin F. IV 2005. In the Shadows 
of Stonewall: Examining Gay Transnational 
Politics and the Diasporic Dilemma, in Braziel, 
Evans Jana & Mannur, Anita (eds.): Theorizing 
Diaspora, 207-230. Oxford: Blackwell. Gilroy, 
Paul 2005. The Black Atlantic as a Counterculture 
of Modernity, in Braziel, Evans Jana & Mannur, 
Anita (eds.): Theorizing Diaspora, 49-80. Oxford: 
Blackwell. 

6  Langer, Robert 2008. Alevitische Rituale, in 
Sökefeld, Martin (Hg.): Aleviten in Deutschland: 
Identitätsprozesse einer Religionsgemeinschaft in 
der Diaspora, 65-108. Bielefeld: Transcript. 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 91

Nahen und Mittleren Osten neu. Die 
wohl größte moderne Migrationsbewe-
gung fand aus Europa nach Nordamerika 
von 1800 bis 1925 statt, als jeder fünfte 
Europäer emigrierte.7  Parallel dazu gab 
es die chinesische Migration nach Kana-
da und Nordamerika. Seit den sechziger 
Jahren haben Migrationsbewegungen um 
ein Vielfaches zugenommen. Es wird 
geschätzt, dass weltweit 200 Millionen 
Menschen Migranten sind. Das sind ca. 
3% der Weltbevölkerung und betrifft 
somit jede 34. Person (Schätzung um 
2005 in Hanciles 2008:118, 121).8 Auf-
grund der andauernden Zunahme der 
Krisenherde und der Explosion der Welt-
bevölkerung seit Beginn des 20. Jahr-
hunderts ist deshalb von „der Epoche der 
Migration“ (:118) zu sprechen.  
Dieser Artikel beschäftigt sich mit den 
soziologischen Brennpunkten, wie sie 
aufgrund der gegenwärtigen sogenannten 
„Flüchtlingskrise“9 aus Pakistan, Afgha-
nistan und mehrheitlich Syrien nach Eu-
                                                           
7 Allein geschätzte 5,45 Millionen Deutsche emi-
grierten in den Jahren 1821-1912 (Naumann 
1916:125-130). Naumann, Friedrich 1916. Die 
amerikanische Neutralität, in Naumann, Friedrich 
(Hg.): Die Hilfe. Wochenschrift für Politik, Li-
teratur und Kunst 22. Jg., 125-130. Berlin-
Schöneberg. 

8 Hanciles, Jehu J. 2008. Migration and Mission: 
The Religious Significance of the North-South 
Divide, in Walls, Andrew F. & Ross, Cathy (eds.): 
Mission in the Twenty-Fist Century, 118-129. 
London: Darton, Longman and Todd. 

9 Als Vorschlag zum Unwort des Jahres 2015 regt 
der Begriff, obwohl überall unbedacht über-
nommen, zum Nachdenken an. Es geht ja nicht um 
eine Krise, die von Flüchtlingen her kommt son-
dern um eine Hilfsaktion an Menschen, die ihre 
Heimat verloren haben. http://www.shz.de/ deutsch 
land-welt/panorama/unwort-des-jahres-fluechtlings 
krise-oder-asylkritiker-sind-im-rennen-id124195 
96.html [Stand 2016-05-23]. 

ropa und hier insbesondere Deutschland 
und Schweden in der Öffentlichkeit be-
sprochen werden. Die in der Öffentlich-
keit als bedrohlich wahrgenommene 
Migrationsbewegung aus den Maghreb- 
Staaten umfasst in der Realität nur 
wenige Tausend Personen und spielt hier 
keine Rolle, da politisch auf schnelle Ab-
schiebung gedrängt wird.  
Die Lebensgestaltung beruht auf äußeren 
Umweltfaktoren, die durch die politi-
schen Verhältnisse und durch die Natur 
gestaltet werden, hierzu zählen auch 
menschliche Grundbedürfnisse. Die hier 
aufgezeigten Grundbedürfnisse sind 
nicht als abschließend zu verstehen. Aus 
praktischen Gründen wurden u.a. die Be-
dürfnisse nach Sicherheit und Schutz 
vernachlässigt. Aufgrund anthropologi-
scher Beobachtungen der praktischen 
Lebensgestaltung von Migranten konn-
ten unter anderen drei Grundbedürfnisse 
festgemacht werden: a) das Bedürfnis 
nach Anerkennung durch Arbeit bzw. 
soziales Engagement, b) das Bedürfnis, 
sich auf einen sprachlichen und kul-
turellen Rahmen als „Heimat“ (rück) zu 
besinnen, und c) das Bedürfnis, eine 
gesunde Lebens-Neugierde zu befriedi-
gen, um die (eigene und gesellschaft-
liche) Zukunft zu gestalten.  
Die dominierende westliche Perspektive, 
die hier eingenommen wird, versucht 
den missionarischen Möglichkeiten, die 
sich im Moment bieten, entgegenzukom-
men. Dabei ist bekannt, dass dankens-
werterweise auch asiatische, südamerika-
nische und afrikanische Organisationen 
und Institutionen vermehrt in Europa 
missionarisch tätig sind. Auf eine zuneh-
mende Veröffentlichung ihrer Erfahrun-
gen ist freudig zu warten. Weiterhin wird 
auf die Erfahrungen mit der europä-
ischen „Gastarbeiterbewegung“ der sech-
ziger Jahre des letzten Jahrhunderts zu-
rückgegriffen, da an ihr langfristige Ent-



92 evangelische missiologie 32[2016]2 

wicklungen für die hiesige Fragestellung 
sichtbar werden. 

2. Diaspora – Gründe: Versuch 
einer Eingrenzung 

Der Begriff Diaspora („Verstreuung“) 
stammt aus dem Griechischen. Angewendet 
auf Migrationsbewegungen bezeichnet er 
eine (ehemalige) Minderheit an einem 
Ort, den sie selbst nicht als ihren Ur-
sprungsort beschreibt. Früh schon wurde 
der Begriff für das jüdische Volk benutzt, 
welches aus Israel von den Assyrern (9. 
Jahrhundert v. Chr.) und später aus Juda 
von den Babyloniern (6. Jahrhundert v. 
Chr.) nach Babylon umgesiedelt wurde 
(z. B. 2Kön 17 und 24-25; 2Chr 36). Der 
aus der griechische Übersetzung der 
hebräischen Bibel stammende Begriff 
(Deut. 28:64) wurde zwar als Schmähruf 
verstanden, ging aber als „jüdische 
Diaspora“ in die Geschichte ein. Später 
wurde er auf unzählige Migrations-
bewegungen angewandt (Wan 2012 unter 
Diaspora Quick Links 10 ). Wo es zu 
politischen oder religiösen Verfolgungen 
kommt, da findet der Begriff schnell 
seinen Platz, wie die ausführliche, bei 
weitem nicht abschließende Liste bei 
Wan aufzeigt (2012: List of References). 
Will man die Gründe auflisten, die zu 
einer Diasporasituation führen, so 
können grob freiwillige Migration, 
zwangs-läufige Migration und zeitlich 
einzugrenzende Migration unterschieden 
wer-den, wobei es natürlich 
Überschneidungen gibt. Freiwillig ist 
dabei der Umzug in eine vorher fremde 
Region als Nachzug, aus beruflichen 
oder sozialen Gründen. Der Begriff 
zwangsläufig bezeichnet Verfolgungs-, 
Kriegs- oder Unglücks Situationen, in 
welchen die Heimat aufgrund äußerer 
                                                           
10  Wan, Enoch 2012. The Phenomenon of 
Diaspora: Missiological Implications for Christian 
Missions. Diaspora Study. Online: URL: 
www.GlobalMissiology.org [Stand 2016-05-13]. 

Zwangsausübung verlassen werden 
muss. Flüchtlings- oder 
Vertriebenenbewegungen aus Krisenge-
bieten sind sicher die weitaus be-
kanntesten Kategorien. Überschneidun-
gen im Blick auf Motivationen oder 
Migrationsgründen finden sich z. B. bei 
Flüchtlingen aus wirtschaftlichen Grün-
den. Zu Letzteren zählen Wanderarbeiter, 
die sowohl freiwillig (z. B. Cargo-Schiff-
fahrt) als auch unter Einwirkung von 
Zwang (z. B. Sklavenarbeit, Prostitution) 
migrieren. Unbenannt sind hier Ent-
wicklungen, die zuerst freiwillig waren, 
dann aber in Zwang ausarteten oder 
umgekehrt. Die militärischen Vormär-
sche mancher Ethnien, wie den Hunnen 
(5. – 3. Jh. v. Chr.), Wikingern (bis ins 8. 
Jahrhundert n. Chr.) und Mongolen (s.o.) 
wurden in ihrem Verlauf zu zwangsläufig 
notwendigen Bewegungen, um den 
Nachschub zu garantieren, oder sie 
verliefen sich darin, dass die Völker 
ineinander aufgingen. 
Zeitlich ist von kurzzeitigen und lang-
fristigen Erscheinungen auszugehen. So 
wird z. B. bei den angeworbenen indi-
schen Arbeitern am neuen Panamakanal 
oder den olympischen Spielen 2016 von 
kurzzeitigen Diasporasituationen gespro-
chen. Es kann aber auch langfristige 
Diasporasituationen geben, die sich über 
Generationen erstrecken können. 11  Eine 
Diaspora kann sich auch ganz auflösen, 
indem eine Gruppe in die Heimat zu-
                                                           
11  Als eindrückliche Beispiele können die 
chinesischen Arbeiter an der Ost-West und West-
Ost Trasse der nordamerikanischen Eisenbahn des 
19. Jahrhunderts gelten, die sich später in den neu 
entstandenen Städten niederließen. Auch die seit 
den vierziger Jahren des letzten Jahrhunderts 
entstandenen modernen palästinensischen Lager in 
Jordanien, die als Politikum instrumentalisiert 
werden, gehören dazu. Soziologisch interessant ist 
der nach dem Zweiten Weltkrieg entstandene 
Status der dänischen Minderheit in Nord-
deutschland.   

 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 93

Fremdheit  
steht dem 
National-
bewusstsein 
entgegen. 

 

rückkehrt oder sich völlig an die neue 
Umgebung assimiliert (z. B. französische 
Hugenotten in Deutschland). 
Problematisch ist jedoch die eigene und 
innere Zuweisung einer Gruppe zu 
diesem Begriff. Ist der aus Indien stam-
mende, dort geborene, und in Madagas-
kar aufgewachsene, durch die Arbeit 
nach Italien kommende und dort eine 
Italienerin heiratende Wanderarbeiter 
wirklich in der Diaspora? Stellt eine 
Gruppe mit ähnlichem Hintergrund eine 
solche dar? Was ist „Heimat“ für diese 
Menschen? Benötigen sie eine solche für 
ihre Identität? Die Zuweisung von außen 
scheint auf den ersten Blick einfach, 
jedoch ist sie bei Weitem nicht eindeutig, 
zumal letztendlich die eigene Einschät-
zung entscheidet, wie sich jemand 
verortet. 
Eine wichtige Frage bezüglich der Dia-
spora ist die Frage nach der Identität. Sie 
zu klären, ist schwierig, da Personen die 
in einem Land geboren sind und dort bis 
auf kurze Auslandsaufenthalte immer 
gelebt haben, meist in nationalen 
Kategorien denken und so den Kontrast 
für die anderen bilden. Menschen, die 
diese Erfahrung nicht teilen, werden als 
Fremde betrachtet. „Fremdheit“ steht 
dem Nationalbewusstsein entgegen. Na-
tionalbewusstsein ist Ausdruck von Zu-
gehörigkeit und Heimat, als innere und 
äußere Identitatsfestlegung. Die Identi-
tätsnachweise (z.B. Personalausweis) 
stellen die äußeren Zugehörigkeitsmerk-
male dar. Der ständige Wohnsitznach-
weis wird zum Merkmal dieser öffent-
lichen Papiere. Wie im vorhergehenden 
Beispiel aufgezeigt wurde, besagt dies 
jedoch noch nichts über die Person und 
darüber, wo sie sich selbst innerlich 
verortet, wenn dies überhaupt möglich 
oder nötig ist. Mehrere Identitäten sind 
möglich und manchmal auch nötig. In 
diesem Zusammenhang sind auch soge-

nannte Arbeitsnomaden aus dem Bau, 
der Schifffahrt, dem Fracht- und Logis-
tikwesen etc. zu nennen. Sie decken alle 
gesellschaftlichen Schichten ab. Sie bil-
den selbst soziale Schichten in ihrem 
jeweiligen Umfeld (z. B. deutsche pen-
delnde Ärzte in Norwegen oder der 
Schweiz). Dies kann zeitlich begrenzt 
sein oder auch feste Strukturen haben. 
Im Bauwesen sind zeitliche Arbeitspro-
jekte auf den Einsatz temporärer Arbeiter 
(z. B. sportliche Großereignisse) wie 
auch ständiges Betreuungspersonal (z. B. 
Staudämme etc.) angewiesen. 
Diaspora ist also keineswegs 
ein homogener Begriff, 
welcher nur eine Person oder 
Gruppe in der Fremde be-
zeichnet, er umfasst auch die 
zugrundeliegende Lebenssi-
tuation und wie es dazu kam. 
„Diaspora“ wird einer Person 
oder Gruppe zum Einen als äußeres 
Identitätsmerkmal zugewiesen wird, 
gleichzeitig handelt es sich aber auch um 
ein inneres Identitätsmerkmal, welches 
sich als „fremd“, „Fremde(r)“ oder „in 
der Fremde sein“ äußert. 
In politischen oder sozialen Betrachtun-
gen wird meist die Auswirkung einer 
Diasporasituation auf die Betroffenen 
selbst sowie auf die sich als heimisch 
betrachtende Bevölkerung diskutiert. Ein 
weiterer Aspekt, der hier beachtet wer-
den sollte, ist die Tatsache, dass manche 
Diasporasituation erst beim Auftreten 
von soziologisch-politischen Spannun-
gen bemerkt wird. Vorher konnte es sich 
um eine bis dahin unbemerkte Bewegung 
handeln. In diesem Zusammenhang ist 
auch der Tourismus zu erwähnen, der 
eine Migrationsbewegung darstellt, die 
zur temporären Diaspora führen kann. 
Für deutsche Touristen stellen Mallorca, 
die Ostküste Spaniens und die südliche 
Türkei eine temporäre Diaspora dar.  



94 evangelische missiologie 32[2016]2 

Identitäten, 
die sich in 
der Fremde 
entwickeln.  

3. Auswirkungen der Diaspora 
– Personenkreise, Identität 

Die Diaspora führt in der Fremde zu-
meist zur verstärkten Wahrnehmung der 
eigenen Identität (Hiebert & Hiebert 
1995:285-286; Muslime in Europa in 
Hanciles 2008:125). 12  Erst in der Er-
kenntnis des Fremdseins als Merkmal 
der Abgrenzung zum Neuen kann sich 
ein Spannungsfeld mit der eigenen wie 
auch fremden Identitäten eröffnen. Ganz 
deutlich wird das an der politischen Or-
ganisation von radikalen Gruppen im 
Ausland. Prominenteste Beispiele in 
Deutschland sind die Kurdische Arbei-
terpartei PKK (Partiya Karkerên 
Kurdistanê) und zunehmend tritt die 

ISIS/IS (Islamic State of Iraq 
and al-Sham; Daesh) in das 
Blickfeld. 13  Beide Bewegun-
gen werden als fremdgesteuert 
betrachtet und damit der 
Diaspora zugeordnet. Natür-
lich gibt es auch unzählige 

friedliche politische Bewegungen in den 
verschiedenen Diaspora-Milieus. 14  Die 
bekanntesten sind die Vertriebenen-
                                                           
12  Hiebert, Paul G. & Hiebert Meneses, Eloise 
1995. Incarnational Ministry: Planting churches in 
Band, Tribal, Peasant, and Urban Societies. Grand 
Rapids: Baker. 

13  Zur PKK siehe Bruinessen, Martin M. van 
1999. The Kurds in Movement: Migrations, 
mobilesations, communications and the 
globalisation of the Kurdish question. Working 
Paper 14. Islamic Area Studies Project. Tokyo, 
Japan, 8-10. 

14 Zu nennen wären hier die türkischen Aleviten 
bestehend aus Kurden, Zaza und Türken (s. FN 6 
oben Langer 2008). Die armenischen und 
aramäischen Migrationsbewegungen seit 1915, 
sowie die der Yeziden sind ebenso zu nennen. 
Maisel, Sebastian 2014. One Community, Two 
Identities: Syria's Yezidis and the Struggle of a 
Minority Group to Fit in, in Omarkhali, Khanna 
(ed.): Religious Minorities in Kurdistan: Beyond 
the Mainstream, 79-96. Wiesbaden: Harrassowitz. 

verbände, die sich nach dem Zweiten 
Weltkrieg formierten. Die Diaspora 
wurde längst zur Heimat und doch wird 
auch von „Heimat“ in den Vertreibungs-
gebieten gesprochen (z. B. Salzborn 
200015). Auch hier liegen mehrere Iden-
titäten zugrunde.  
Wie kennzeichnen sich die Identitäten, 
die sich in der Fremde entwickeln? Eine 
Diasporasituation wirkt sich auf alle 
beteiligten soziologisch-politische Grup-
pen, Kulturen und Nationen aus: 1. Das 
Individuum oder die Gruppe, die sich in 
der Fremde befindet. 2. Die Kultur(en), 
in deren Nationalgebiet sich die Diaspora 
entwickelt, 3. Die Kultur(en), aus denen 
die Diaspora sich in die Fremde entfernt 
hat. 4. Internationale Institutionen und 
Organisationen, die sich für die Angele-
genheiten, Nöte und Rechte sozialer 
Gruppierungen einsetzen.  
Für die ursprüngliche „Heimat“ bilden 
die Gruppen in der Diaspora 1. ein poli-
tisches Sprachrohr, 2. eine finanzielle 
Stütze und 3. eine mögliche Anlaufstelle 
für die Ausreise durch (Familien-) Nach-
zug, Partnerschaften sowie für illegale 
Immigration. Für die neue „Heimat“ sind 
diese Diaspora-Gruppen eine Heraus-
forderung bei der sozialen und beruf-
lichen Integration. Sie machen es nötig, 
sich mit den politischen Situationen der 
Herkunftsländer zu beschäftigen, und zu-
gleich sind sie die Basis für eine ge-
meinsame Zukunftsgestaltung als Teil 
der sich dadurch neu konstituierenden 
Gesamtgesellschaft. 
Die deutsch-türkische Vergangenheit ist 
in dieser Hinsicht besonders aufschluss-
reich, da sie alle diese Elemente auf-
weist. Ursprünglich waren es vor allem 
militärische Hilfen, die bereits ab dem 
18. Jahrhundert zur Einrichtung von tür-
kischen Einheiten im preußischen Heer 
                                                           
15  Salzborn, Samuel 2000. Grenzenlose Heimat. 
Geschichte, Gegenwart und Zukunft der Vertrie-
benenverbände. Berlin: Elefanten Press. 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 95

Die türkische 
Diaspora setzte 
sich in  
der EU für  
die Rechte von 
Minderheiten 
ein.  

 

führten. Assimilation war in dieser Be-
wegung durchaus üblich. Dieser ersten 
türkischen Präsenz folgten mit dem An-
werbeabkommen von 1961 die soge-
nannten „Gastarbeiter“. Damit wurde 
eine türkische Diaspora begründet. Nicht 
nur die zahlenmäßige Größe, sondern 
auch die Unklarheit des politischen Sta-
tus dieses Personenkreises und der Dauer 
ihres Aufenthaltes führten zu einer vor-
übergehenden Entfremdung vom deut-
schen Gastgeberland. Der Nachzug von 
Angehörigen und die politisch-wirt-
schaftliche Verschlechterung der Situa-
tion im Heimatland ((Militär - Putsch in 

der Türkei 1960, 1971 und 
1980; Staatskrise 1991 - 
1994)) sowie die wirtschaft-
liche Erstarkung der Dia-
spora führten dazu, dass 
diese zum politischen 
Sprachrohr wurde. Die tür-
kische Diaspora setzte sich 
in der EU für Frauenrechte 
sowie die Rechte der Kur-
den, Zaza, Aleviten, Arme-

nier und von sozialen Minderheiten (Ho-
mosexuelle, Trans- und Intersexuelle 
etc.) ein. Sie unterstützte finanziell die 
Angehörigen und politische Gruppen ak-
tiv (z. B. PKK) sowie passiv durch einen 
ausgeprägten Reisetourismus (Schlag-
wort: Auto-Putt der siebziger und acht-
ziger Jahre durch Jugoslawien) und 
erstarkte weiter durch einen ausgepräg-
ten Nachzug von Familienangehörigen 
sowie illegale Einwanderung mit späte-
rer Duldung. 
Vergleichbare Bewegungen und Ent-
wicklungen lassen sich für Frankreich in 
Hinblick auf Migranten aus den Magh-
reb-Staaten, die ehemaliges französi-
sches Kolonialgebiet oder enge Handels-
partner waren (Marokko, Algerien, Tu-
nesien) aufzeigen und für Großbritannien 
aus dem asiatischen Commonwealth 

(Indien, Pakistan). Hier spielen vor allem 
wirtschaftliche Gründe die Hauptursa-
che. Fluchtbewegungen aus der Türkei 
hatten ihre Ursache in der Verfolgung 
der christlichen Armenier im Übergang 
zur türkischen Republik (1896 und 1915) 
sowie der Verfolgung nicht-islamischer 
oder nicht-sunnitischer Gruppen (z. B. 
Yeziden, Aleviten etc.) zur Zeit der 
Militärputsche und Krisen (1960 und 
1980) und in politisch unruhigen Zeiten 
(z.B. 1994-1996) bei. Hierbei lassen sich 
nicht nur religiöse, sondern auch 
ethnische Gründe für  die  Verfolgung 
ausmachen. Diesen Gruppen ist allen 
gemeinsam, dass sie über kurz oder lang 
in der Diaspora politisch aktiv wurden 
und sich auch religiös formierten. Im 
Heimatland führte die Einmischung aus 
dem Ausland wiederum zur erhöhten 
Spannung mit den zurückgebliebenen 
Gruppen. 
Offensichtlich haben spanische, italie-
nische und griechische Gruppen in der 
Diaspora, die aufgrund ähnlicher Anwer-
beabkommen als Gastarbeiter zuzogen, 
ihre Identität(en) über die Integration 
und Assimilation gefunden. Hierbei muss 
beachtet werden, dass es zu einem Mit-
einander der Diaspora und der Länder 
kam, in der sie sich etablierte. In Europa 
fällt auf, dass die islamisch-türkische 
Diaspora die größten Schwierigkeiten 
hat, sich positiv und bereichernd zu in-
tegrieren und zu entfalten. Immer wieder 
flammt die religiöse Fragestellung auf, 
ob denn der Islam Teil deutscher Kultur 
sein könne. Wie auch immer man diese 
Frage beantwortet, es ist damit ange-
zeigt, dass der Islam in Deutschland über 
die Migration und Diaspora angekom-
men ist. Damit ist er missiologisch zu 
bewerten und ein Ansatzpunkt für den 
interkulturell theologischen Dialog. Die 
soziologisch-politische Rückwirkung der 
Diaspora auf die Herkunftsländer wiegt 



96 evangelische missiologie 32[2016]2 

schwer, wie die französische Beziehung 
zu den Maghreb-Staaten und die 
deutsch-türkische Beziehung zeigen. 
Die europäische Situation zeigt, dass 
sich die Aufnahmeländer auf lange Sicht 
wegen oder trotz der Diasporasituationen 
wirtschaftlich positiv entwickelten. Die 
Integration in den Arbeitsmarkt war in 
allen Ländern überwiegend gelungen. Es 
ist aber auch nicht zu übersehen, dass es 
eine Zunahme der Gewaltkriminalität 
durch spezifische Diasporagruppen gibt. 
Vor allem die organisierte Drogen-, Be-
schaffungs- und Schmuggel-Kriminalität 
findet über die Diaspora europäische 
Märkte, die sie bedient. Hier ist vor 
allem der Drogenschmuggel aus Afgha-
nistan über die Türkei zu nennen, an der 
viele auf dem Weg zum Verbraucher 
verdienen, aber auch die  Zwangsprosti-
tution aus östlichen Ländern, die zum 
Menschenhandel und Human Trafficking 
von Ost nach West führte.16 
Generell verläuft die Richtung der 
Kriminalität, des Menschenhandels und 
damit auch des ertragsträchtigen Men-
schenschmuggels von arm nach reich. 
Die damit einhergehende Diaspora-
situation führt in die Illegalität und damit 
in die Kriminalisierung. Gleichzeitig gibt 
es immer wieder Diasporagruppen, die 
ihre Beziehungen und Netzwerke für 
diese Form der Kriminalität nutzen. 
Es lässt sich also festhalten, dass die 
Diasporasituation sowohl positive als 
auch negative Folgen einerseits für das 
Individuum, andererseits für die Dia-
spora- und die Herkunftsländer hat. 
Besondere negative Folgen sind politi-
sche und religiöse Radikalisierungen, 
wirtschaftliche Verarmung, soziale eth-
nische Spannungen sowie die damit ein-
hergehende Kriminalisierung („Aus-
länderstraftatbestände“, Gewaltkrimina-
                                                           
16 Jürgs, Michael 2014. Sklavenmarkt Europa. Das 
Milliardengeschäft mit der Ware Mensch. Mün-
chen: Bertelsmann. 

lität). Als herausragende positive Folgen 
einer Diasporabildung können folgende 
Entwicklungen genannt werden: zu-
nächst die langfristige wirtschaftliche 
Besserstellung von Individuen und Grup-
pen, dann aber auch die Möglichkeit 
einer politischen und wirtschaftlichen 
Einflussnahme auf die Herkunftsländer 
durch Einbindung der politischen und 
wirtschaftlichen Institutionen, Gremien 
und durch die Medien als Sprachrohr 
sowie interkulturelle Begegnungen. 

4. Missiologische 
Überlegungen zur Diaspora 

Wie können die Diaspora und die damit 
einhergehenden sozialen Phänomene 
missiologisch aufgegriffen werden? 
Zwei sich ergänzende missiologische 
Ansatzpunkte treffen zusammen. Da ist 
zum Einen die Evangelisation als christ-
liches Mittel und Ausdruck der Kon-
taktaufnahme und Kommunikation mit 
den Mikrokulturen 17 , die als Diaspora 
wahrgenommen werden oder sich als 
solche empfinden (z. B. Derbe und an-
dere Apg. 14:20-23). Zum Zweiten ist 
die Diakonie als tatkräftige und tätige 
Unterstützung des Nächsten zu nennen. 
Beides zusammen zielt auf die Über-
brückung des Grabens zwischen der Dia-
sporasituation und der Wahrnehmung als 
„Fremde“ (z. B. Apg. 21:7 Paulus hat 
Zeit mit Menschen verbracht). Natürlich 
kann und soll nur insoweit eingegriffen 
werden, als es die Gruppe bzw. ein Indi-
viduum möchte. Manche Diasporasitua-
tion wird, wie bereits erwähnt, nicht als 
solche wahrgenommen oder ist gewollt. 

                                                           
17  Mikrokultur ersetzt den diskriminierenden 
Begriff Subkultur, der ja eine untergeordnete 
Einheit suggeriert. Bei Mikrokulturen handelt es 
sich oft um gleichrangige Einheiten. 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 97

… die 
Öffentlichkeit 
suchen und 
die eigene 
Arbeit 
vorstellen. 

 

4.1 Generelle missiologische 
Überlegungen 

Aus den oben beschriebenen Beobach-
tungen ergeben sich generelle missiolo-
gische Überlegungen, die sich in fol-
gende Punkte gliedern lassen, die nicht 
abschließend gemeint sind:  
1. Missionarische Unternehmungen ge-
genüber Personen oder Gruppen in der 
Diaspora werden immer als politisch 
wahrgenommen. Diese politische Wahr-
nehmung geschieht jeweils aus unter-
schiedlichen Blickwinkeln: aus dem 
Blickwinkel der Diaspora selbst; aus 
dem Blickwinkel der die Diaspora um-
gebenden nationalen Kulturkreise; aus 
der Perspektive der im Herkunftsland 
beheimateten nationalen Kulturkreise; 
sowie nicht zuletzt aus der Perspektive 

internationaler Organisationen 
oder Institutionen, die sich mit 
einer Diaspora-Gruppe be-
schäftigen. Nimmt man die 
oben beschriebenen radikalen 
Gruppen als Extreme der gan-
zen Bandbreite, so reichen die 
Reaktionen von aufopfernder 
Selbsthingabe (Sympathisan-

ten) bis zur gewaltbereiten Bekämpfung 
der Diaspora. Im Hinblick auf diese 
Wahrnehmung sollten missiologische 
Unternehmungen selbst transparent und 
gut organisiert werden. Da viele solcher 
Unternehmungen im Privaten und auf 
lokaler Ebene anfangen, ist es wichtig, 
schnell die Öffentlichkeit zu suchen und 
die eigene Arbeit vorzustellen. Das 
nimmt manchen Kritikern zumindest 
teilweise die Möglichkeit, falsche 
Schlüsse zu ziehen und polemisch zu 
diskreditieren (z. B. Proselytentum, Ge-
heimdienstaktivitäten). Gegen falsche 
Anschuldigungen und Verleumdungen 

kann man sich jedoch letztlich nicht 
schützen.18  
2. In der Diaspora bilden Gruppen selten 
eine homogene Einheit. Vielmehr spie-
geln sie die Ursprungs-Kulturen wider 
und setzen sich aus einem Sammel-
surium von soziologischen Strömungen 
mit unterschiedlichen Schwerpunkten 
zusammen. Gemeinsame Nenner sind die 
Sprache, die Ableitung eines gemein-
samen Ursprungs, der sich durch Tradi-
tionen, Mythen und lokalen Zuwei-
sungen ergibt.19  Hierdurch verortet und 
definiert sich eine soziale Mikrokultur 
selbst und wird auch von außen anhand 
dieser Merkmale definiert. Allerdings 
kann die Gruppenzuweisung von außen 
auch durch oberflächliche oder falsche 
Kenntnisse bestimmt werden. Hier wären 
Bezeichnungen wie die „türkischen 
Gastarbeiter“ oder „Türken“ zu nennen, 
die sowohl auf kurdische (Kurmanji-
Sprecher), zazaische (Zazaki-Sprecher) 
und auch aramäisch-syrisch orthodoxe 
Menschen aus der Türkei angewandt 
werden. Die Begriffe „Afrikaner“ oder 
„Schwarze“ werden für alle dunkel-
häutigen Menschen angewendet. Auch 
                                                           
18 Hier ist der Vorwurf der „Mission“ zu nennen, 
wie er gerne in der Türkei ausgespielt wird. 
Obwohl der türkische Begriff „misyon“ säkular im 
Sinne von „Auftrag“ benutzt wird (z. B. die 
„misyon“ einer Universität), hat sich eine zweite 
diesmal religiöse Bedeutung im Sinne der 
christlich-westlichen Abwerbung vom Islam 
entwickelt. Dies wird von sunnitisch religiösen und 
politischen türkischen Kreisen benutzt um 
antiwestliche und antichristliche Stimmung zu 
erzeugen (s. interner jährlicher Bericht der 
evangelisch-evangelikalen Christen in der Türkei).  

19 Dies sind im Übrigen die Merkmale ethnischer 
Einheiten im Generellen. Eine gemeinsame 
Sprache, ein gemeinsamer Ursprung (Traditionen, 
Mythen) und eine lokale Zuweisung, dessen was 
als Heimat empfunden wird. 



98 evangelische missiologie 32[2016]2 

die Umschreibung „die Ausländer“ ist 
sehr allgemein und dient der Abgrenzung 
zur eigenen nationalen Festlegung. Aus 
missiologischer Sicht ist die sprachlich-
anthropologische Annäherung an eine 
Gruppe geboten. Die größte Hürde, 
nämlich die Sprache, ist in der Diaspora 
durch die Nationalsprache leichter zu 
überbrücken, als dies im Ursprungsland 
der Fall wäre, wo die dortige National- 
oder Verkehrssprache eine zusätzliche 
wichtige Bedeutung hat. Dennoch ist 
eine Grundkenntnis der Muttersprache 
ein Weg ins Zentrum der Kultur. Diese 
inzwischen zum Politikum erhobene Er-
kenntnis führt als Forderung, zumindest 
in Deutschland, zu intensivem Deutsch-
Erlernen durch Migranten. Als anthropo-
logische Annäherung bietet sich eine 
ethnographisch orientierte Untersuchung 
der kulturellen Unterschiede zur eigenen 
Kultur an. Dabei sollte mit einigen her-
ausragenden Beobachtungen begonnen 
werden, um dann ins Detail zu gehen. 
Meist liegt der Fokus auf der Kleidung 
(z. B. Kopftuchdebatte), dem Umgang 
der Geschlechter miteinander und unter-
einander (Segregationsmuster) und der 
religiösen Struktur (z. B. Islam, Alevi-
tentum, Sufismus, Parsismus). Die damit 
einhergehenden Erkenntnisse bilden 
kommunikative Ansatzpunkte (Evange-
lisation), sie weisen auf strukturelle Nöte 
hin, was diakonisches Handeln fordert.20 
3. Die Gründe oder Ursachen für eine 
Diasporasituation bringen teilweise Trau-
matisierungen mit sich. Diese werden 
verdrängt, negiert oder aber auch als 
Qualifikation für den Erhalt von Leis-
tungen bewusst angeführt. Die Traumata 
können durch Zuwendung und Diakonie 
überwunden werden. Gefährlich wird es 
                                                           
20 Hierunter fallen neben anderem schwerpunkt-
mäßig Sprachunterricht, Versorgung von Behin-
derten (Pflegehinweise, Umgangsformen), Be-
handlung von Drogensucht, Geschlechterfragen, 
Fragen zur Inzucht sowie die Aufklärung zur 
Verhütung und zur Abtreibung. 

dann, wenn mit einer überheblichen oder 
sich überschätzenden Haltung an dieses 
Problem heran gegangen wird. Wichtig 
ist es, auf Fachpersonal (seelsorgerlich-
therapeutische oder psychologische 
Fachleute) zurückzugreifen und ge-
schlechterspezifische Eigenheiten zu be-
achten. Ganz anders verhält es sich mit 
der nicht zu unterschätzenden Anzahl an 
Abenteurern, die aus Perspektivlosigkeit 
die Heimat verlassen haben. Insofern sie 
zugänglich sind, ist die Diakonie bei 
ihnen auf die Spracharbeit zur Einglie-
derung auf den Arbeitsmarkt begrenzt.    

4.2 Einzelfallüberlegungen 

4.2.1 Identität(en) - In der Diaspora 
Ein Ansatzpunkt für missionarisches 
Handeln ist die Fragestellung der Iden-
tität, insbesondere weil die eigenen Fest-
legungen von Identitäten durch die bib-
lische Botschaft hinterfragt werden kön-
nen. Die diesbezüglichen Fragen drehen 
sich um die Verortung von Identität(en): 
Wie identifizieren sich die Migranten 
selbst? Welche Identität(en) werden ih-
nen von außerhalb gegeben? Hierbei 
spielt das Begegnungsfeld der ursprüng-
liche(n) „Heimat(en)“ sowie der neuen 
„Heimat“ eine wichtige Rolle. Viele Er-
fahrungsberichte der zweiten und dritten 
Generation von Migranten weisen auf 
dieses Spannungsfeld. Dies gilt be-
sonders, wenn sie in einem neuen 
Heimat-Staat aufgewachsen und dortige 
Staatsbürger sind und sich auch als 
solche empfinden, sie aber immer noch 
auf ihr vermeintliches Herkunftsland, 
ihre Hautfarbe, ihr Kraushaar oder auf 
ihre Eltern angesprochen werden und so 
als „Fremde” und „Ausländer“ klassifi-
ziert werden.21  

                                                           
21  Boz, Tuba & Bouma, Gary 2012. Identity 
construction: A comparison between Turkish 
Muslims in Australia and Germany. Epiphany 5/1, 
95-112. Also Online: http://epiphany.ius.edu.ba/ 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 99

Die Identitäts-
frage hat mit 
konkreten 
Grund-
bedürfnissen 
zu tun. 

 

Eine nationale Identität ermöglicht es, 
sich im dortigen Kontext politischer und 
sozialer Möglichkeiten zu bewegen. 
Dazu gehören Bürgerrechte und –pflich-
ten. Ihnen sind die allgemeinen Men-
schenrechte übergeordnet (z. B. UN 
Menschenrechtscharta). 22  Die Bürger-
rechte eines Staates sind nur in Teilen für 
Diasporasituationen anders gestaltet, an-
sonsten gelten die Strafvorschriften und 
der Maßregelvollzug für alle. Besondere 
spezifische Verpflichtungen, wie z. B. 
der Spracherwerb zur Teilnahme am Ar-
beitsmarkt oder die zeitliche und räum-
liche Begrenzung des Aufenthaltrechts 
und weitere spezifische Rechte, wie z. B. 
die Dauer des Aufenthaltes zur Er-
langung von Sozialleistungen, treffen nur 
auf Migranten und damit die Diaspora 

zu. 23  Die Zugehörigkeit zu 
einer nationalen Identität 
stellt die Grundlage für 
Reisen ins Ausland und für 
bürokratische Aktivitäten 
(Wohnsitzanmeldung, Konto-
eröffnung, Fahrzeugzulas-
sung) dar.  
Die Identitäts- und damit die 

Zugehörigkeitsfrage sind für die christ-
liche Evangelisation eine Herausfor-
derung. So wird aus theologischen Grün-
den die nationale Identität oft als un-
wichtig betrachtet und um eine geistliche 
und globale Perspektive erweitert. Die 
Teilhabe an der globalen-zeitlosen 
Kirche wird aus einer geistlichen Di-
mension heraus als die eigentliche 
postuliert. Grundsätzlich bietet diese 
                                                                   
index.php/epiphany/article/download/45/46 [PDF-
Datei] [Stand 2016-05-10]. 

22  http://www.menschenrechtserklaerung.de 
[Stand 2016-05-24]. 

23  So sind aufenthaltsrechtliche Verstöße nur 
durch Nicht-Deutsche möglich. 

Idee die Möglichkeit zur Überwindung 
nationaler Begrenzungen im Rahmen der 
Weltkirche. Jedoch ist darauf hinzu-
weisen, dass nationale Gesichtspunkte 
von je her auch in der Bibel eine Rolle 
spielten. Sie werden als gegebene 
Realitäten vorausgesetzt, ja bewusst 
erwähnt. So ist die Zugehörigkeit zum 
jüdischen Volk von Bedeutung wie die 
Apostel, Jesus Christus und die 
alttestamentlichen Erzväter und Prophe-
ten es in Abgrenzung zu den Philistern, 
Kanaanitern, Ägyptern, Assyrern, Baby-
loniern, Griechen und Römern beweisen. 
Aber auch die Zugehörigkeit zu nicht-
jüdischen politisch-nationalen Größen 
wird aufgezeigt wie zu den Samaritern 
oder der Dekapolis.24 Der Apostel Paulus 
hat sowohl von seinem Recht als 
jüdischer Bürger unter dem Namen 
Saulus Gebrauch gemacht (Apg. 9:14 i. 
V. m. 8:1, 3 und 9:1) als auch von 
seinem römischen Bürgerrecht (Apg. 
22:27). Die sprachliche und kulturelle 
Identität eines Menschen gibt Einblick 
auf seine Vorstellungen von der Welt 
(Weltbild) sowie auf seine frühere 
Umwelt. Sprache spiegelt beides wider. 
Kennt man solche sprachlich-kognitiven 
und anthropologischen Zusammenhänge, 
dann ist es auch einfacher, sich inhaltlich 
dem Gegenüber zu nähern. Darum ist es 
wichtig, sich bewusst zu machen, dass 
die Identitätsfrage mit ganz konkreten 
Grundbedürfnissen nach Arbeit, einem 
                                                           
24  Ein wichtiges Moment in dieser Diskussion 
spielt die Entscheidung, welche nach dem Treffen 
der Ältesten und Apostel in Jerusalem getroffen 
wurde (Apg. 15:23-29, Gal 2:10-21). Die 
Spannung zwischen jüdisch-alttestamentlichen 
Gesetz und neutestamentlichen Glauben, sowie 
zwischen der jüdischen Volkszugehörigkeit und 
den nicht-jüdischen Völkern wird hier deutlich. 
„Heiden“, „Römer“, „jüdische Bürger“ und in Apg. 
2:9-11 auch alle großen damals bekannten Ethnien 
werden im Neuen Testament erwähnt. 



100 evangelische missiologie 32[2016]2 

… bewusst mit  
unterschiedlichen 
Identitäten 
leben.  

 

Ursprung (erste „Heimat“) und Teilhabe 
an der Zukunftsgestaltung zu tun hat.  
Die Motivation der Migration beruht auf 
wirtschaftlichen, politischen oder per-
sönlichen Gründen und bewirkt die Ab-
wendung von der Heimat.25 Aus diesem 
Grund ist es wichtig, die dortige Situa-
tion und auch die möglichen Beweg-
gründe einer Migration zu kennen. Dazu 
kann man sich allgemeinener Quellen 
bedienen und muss nicht unbedingt die 
Betroffenen fragen. Denn in den meisten 
Fällen streuen Fragen über die Migra-
tionsgründe nur Misstrauen und hemmen 
das Verhältnis. Dies gilt im Übrigen auch 
für persönliche Fragen über sichtbare 
körperliche Behinderungen oder see-
lische Traumata (Krieg, Kriminalität, 
Unglücke). Befragen zu Letzterem ist 
aus humanrechtlichen Gründen auch 
nicht erlaubt, wird jedoch schnell 
strafrechtlich relevant, falls solches 
Wissen veröffentlicht würde oder Zwang 
nachweisbar wäre. Es ist hier also 
Vorsicht geboten. Für ethnographische 
Studien ist daher das Einverständnis zur 
Aufnahme, Niederschrift und Bear-
beitung der Daten nötig. Im Falle lang-
wieriger Forschung ist gegebenenfalls 
die Erlaubnis zu wiederholen. 
Die „Identität“ in der Diaspora betrifft 
sowohl die Vergangenheit (was man war) 
als auch die Zukunft (was man werden 
will), also die erste „Heimat” und die 
Zukunftsgestaltung. Ständig sind Mi-
granten unbewusst mit diesem Dilemma 
konfrontiert. Durch die Kinder, poli-
tische Veränderungen in dem Aufent-
haltsland und den Herkunftsländern so-
wie die eigenen Kompetenzen (beruf-
liche Erfolge oder Versagen, soziale 
                                                           
25  Die hier genannte Reihenfolge folgt den 
beobachteten Gründen für die globale Migration, 
kann aber im Einzelfall für ein Land oder eine 
Situation durchaus anders sein. Eine letztendlich 
Festlegung ist nicht möglich, da die Motivationen 
und Gründe für Migration überlappen. 

Abhängigkeiten) besteht ständig neu die 
Frage, mit welcher Kultur und welchem 
Staatsgebilde man sich mehr identifi-
ziert. Schon seit je her gab es wirt-
schaftliche wie auch politische Migra-
tionsbewegungen, nur war aus poli-
tischen oder finanziellen Gründen in den 
wenigsten Fällen eine so enge Ver-
knüpfung zum Herkunftsland wie heute 
möglich. Visaregelungen, günstige und 
umfangreiche Mobilitätsangebote (Flug, 
Auto, Bus, Zug) und zuletzt globale 
Abkommen im Bankwesen ermöglichen 
enge Beziehungen. Heute sind finan-
zielle Verknüpfungen möglich. Miets-
häuser, Grundbesitz und Firmen in den 
Herkunftsländern bilden die Regel ( so 
meine eigene Beobachtungen unter tür-
kischstämmigen Migranten). Diese Ent-
wicklungen machen es noch schwerer, 
sich für eine Identität zu entscheiden, 
und sind der Grund für unterschiedliche 
von außen zugewiesene und selbst 
empfundene Identitäten zuständig. Mi-
granten, die aus religiösen oder poli-
tischen Gründen verfolgt wurden, haben 
sich in langer Arbeit im Aufenthaltsland 
eine Zukunft geschaffen. Ab einer gewis-
sen finanziellen Absicherung treten je-
doch die Gesetze der soziokulturellen 
Verpflichtungen gegenüber 
den im Heimatland Ver-
bliebenen in Kraft. Dies führt 
zu einer wirtschaftlichen 
Rückbindung. Bereitstellung 
von Wohnraum, Rückkauf 
von ehemaligem Besitz und 
damit einhergehende Präsenz im ehema-
ligen Heimatland führen zu neuen Span-
nungen und Herausforderungen. 
Die hier aufgezeigten Entwicklungen 
deuten die tiefe Verbundenheit mit der 
Herkunftskultur als erste „Heimat“ an. 
Die missiologische Planung muss die 
Annäherung und diese Identitätszuwei-
sungen „sowohl hier als auch dort“ 
verstehen und beachten. Menschen in der 
Diaspora können und wollen meist be-
wusst mit diesen unterschiedlichen Iden-



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 101 

… auch die 
„erste Hemat“ 
der Migranten 
im Blick haben. 

  

titäten leben. Sie gehen damit nicht 
hausieren, da es auch Spannungsfelder 
zur Umgebungskultur oder auch zur 
Herkunftskultur geben kann. Nur selten 
geschieht es, dass gar keine Identität als 
„Heimat“ kategorisiert wird, doch kann 
das Geflecht für Außenstehende un-
durchsichtig sein. Die von den Migran-
ten selbst empfundene Identität stellt die 
Ausgangsbasis für die Begegnung dar, 
auch wenn sie überbetont und idealisiert 
wird. Dies kann zu befremdlichen Ab-
sonderungen führen, wie die Betonung, 
sich nicht durch den Umgang mit 
„westlichen“, fremdreligiösen Menschen 
„beschmutzen“ zu wollen (Purifikations-
Phänomen). Trotzdem sind auch solche 
Einstellungen Ausgangsbasis für evange-
listische und diakonische christliche An-
sätze. 

4.2.2 Anknüpfungspunkte an den 
christlichen Glaube – Diaspora 
und Kirche 

Die genannten Grundbedürfnisse nach a) 
Anerkennung durch Arbeit bzw. Sozia-
lem Engagement, b) die Rückbesinnung 
auf einen sprachlichen und kulturellen 
Rahmen als „Heimat“ und c) einer 
gesunden Lebens-Neugierde, um die 
(eigene und gesellschaftliche) Zukunft 
zu gestalten bilden hervorragende 
Ansatzpunkte, da sie in der biblischen 
Botschaft elementar behandelt und aus 
kirchlicher Perspektive kontextualisiert 
werden.  
Verschiedene Identitäten bringen viele 
Lebenserfahrungen mit sich. Diese sind 
nicht nur positiv im Sinne einer Hori-
zonterweiterung, sondern können auch 
negativen Ursprungs sein und von 
Gewalt und Zerstörung her rühren. Die 
globale Zunahme religiöser Bewegungen 
während des 20. Jahrhunderts rührt unter 
anderem von den Menschheitserfah-
rungen der beiden Weltkriege, dem ra-

santen Wirtschaftsaufschwung und der 
damit einhergehenden wirtschaftlichen 
Schere zwischen den Industrienationen 
und der Zweidrittelwelt her. Zunehmen-
de Umweltkatastrophen, Klimaverände-
rungen und das expansive Bevölkerungs-
wachstum tragen dazu bei, dass Religio-
nen wichtige identitäts– und gesell-
schaftsbildende sowie –bindende Fakto-
ren darstellen.  
Wo sich Mikrokulturen abzeichnen, die 
sich aus sprachlichen, gesellschaftlich-
kulturellen oder anderen Gründen als 
Ansprechpartner für christliche Bemü-
hungen herauskristallisieren, da zeichnet 
sich immer auch ein Profil ab, wie sich 
diese zu einem christlichen Engagement 
stellen. Die Bandbreite geht von Ableh-
nung oder Gleichgültigkeit bis zur 
Akzeptanz und Offenheit gegenüber 
neuen Ideen (gesunde Neugier). Unab-
hängig von dieser Einstellung sind 
materielle Bedürfnisse wie 
Existenzabsicherung, Le-
bensversorgung und Teilhabe 
am öffentlichen Leben vor-
handen, die befriedigt wer-
den wollen (Anerkennung 
durch Arbeit / soziales En-
gagement). Letzteres Bedürfnis ist leider 
aufgrund der Biographie von Jesus 
Christus wie sie überliefert ist nur 
hintergründig für die Kirche von Belang. 
Die Selbstversorgung als Zimmermann 
bis zu seinem öffentlichen Auftreten mit 
ca. 30 Jahren wird nur mittelbar deutlich. 
Die Tatsache, dass es keine Anklagen aus 
dieser Zeit gibt weist darauf hin, dass die 
Arbeit zuverlässig gehandhabt wurde 
(Mk 6:3). Abzuleiten wäre die soziale 
Anerkennung und innere Befriedigung 
die Jesus von Nazareth dadurch erfuhr. 
Nichtsdestotrotz hat sich die Kenosis 
(Entäußerung) der Gottheit dadurch 
inkarnatorisch manifestiert, dass Jesus 
ein Handwerk ausübte und sich und 



102 evangelische missiologie 32[2016]2 

seine Nachfolger erst ab seinem öffent-
lichem Wirken von der Versorgung durch 
Jünger(innen) abhängig machte (Mk 
3:20; 7:24; Lk 5:29; Speisewunder etc.).  
Die Gemeinde kann durch Netzwerke 
und Verbindungen zu sozialen und öf-
fentlichen Trägern (Krankenhäuser, Ver-
waltungen, Dienstversorger etc.) Ver-
bindungen herstellen, die es ermöglichen 
auch diakonische Attribute in das Ge-
meindeleben aufzunehmen (Grundbe-
dürfnis a). In der Verknüpfung von dia-
konischem Engagement mit gemeinde-
baulichen Elementen werden die Mi-
granten nicht nur zur eigenen sozialen 
und finanziellen Versorgung angeregt, 
sondern sie erfahren auch mehr über 
gemeindlich-kirchliches Leben. Die 
Konfrontation mit christlicher Lehre, 
Lebensweise und gemeindlichem Leben 
stellt meist auch eine interreligiöse Er-
fahrung dar. Dies stellt eine Heraus-
forderung für die Kirche und Gemeinde 
dar, da apologetische Elemente zur Re-
flexion der eigenen Position zwingen. In 
diesem Bereich ist die interkulturelle 
Begegnung und interkulturelle Kom-
munikation besonders zu beachten. Dies 
bedeutet auch, die „erste Heimat“ der 
Migranten im Blick zu haben (Grund-
bedürfnis b). Dortige christliche Akti-
vitäten (ansässige Kirchen, christliche 
Präsenz durch Entwicklungshilfe etc.), 
die gesprochenen Sprachen, die nationale 
und ethnische Geschichte sowie Füh-
rungspersönlichkeiten und soziale Struk-
turen sind von Bedeutung. Weltweit fin-
den sich mehrheitlich Stammes- oder 
nach Blutslinie aufgeteilte soziale Struk-
turen, denen einzelne Führungseliten 
(Stamm oder Heroenfamilie 26 ) vorste-
                                                           
26  Sogenannte „Scheichs“, „Paschas“, „Häupt-
linge“ oder „Heilige“ können durch Vererbung, 
aber auch durch besondere Verdienste (Kampf-
führung, Wundertaten, Weisheit) ihre Stellung 
erlangen. Ihnen stehen religiöse, politische und 
wirtschaftliche Helfer zur Seite, die kleinere 
soziale oder lokale Einheiten (Großfamilien, 

hen. Diese Eliten bilden die Mediatoren 
zur Umgebung, sie sind Sprachrohr und 
Filter für gesamtgesellschaftliche Forde-
rungen und Entwicklungen. Die europäi-
sche Tradition sogenannter Städtepart-
nerschaften ist ein Vorbild für Kirchen 
und Gemeinden sich zu vernetzen. Inter-
nationale Partnerkirchen oder Partner-
schaften zu sozialen Einrichtungen wie-
ten den Blick und bieten ein Betäti-
gungsfeld für Migranten, junge Leute 
und auch Rentner. Die eigene und ge-
sellschaftliche Zukunft zu gestalten und 
dabei die gesunde menschliche Neugier 
zu befriedigen ist im Rahmen der Kirche 
durch diakonisch-politisches Engage-
ment möglich (Grundbedürfnis c). Die 
lokale Vernetzung mit den ver-
schiedensten Institutionen (Ausländer-
beiräte, Inklusionseinrichtungen, Stadt-
teilverantwortliche) bildet das Funda-
ment solcher Aktivitäten. Nachdem 
Deutschkenntnisse vorhanden sind, ste-
hen Migranten solche Vernetzungen zur 
Verfügung, oder sie können sich aktiv 
dafür einsetzen. Diese Win-Win-Situa-
tion dient der christlichen Gemeinde und 
Kirche genauso wie den Akteuren.  

4.2.3 Kreative Einbindung in 
diakonische Strukturen 

Es wäre nun unverantwortlich zu sagen, 
dass die Diaspora ein leichtes Feld für 
christliches Engagement wäre. Sprach-
liche und kulturelle Hürden gilt es zu 
überwinden. Diesem Hindernis steht die 
                                                                   
Dörfer, Sekten) führen. Die Arbeitsteilung sozialer 
Konstrukte ist seit alters her bekannt (z. B. Volk 
Israel Num 11:16-17). Insbesondere militärische, 
medizinische und verwaltungstechnische Einheiten 
sind zu erkennen (Schamanen, Priester, Ärzte, 
Dorfvorsteher, Kommandeure). Siehe Z. B. mit 
Bezug auf syrisch-türkisch-armenische Yeziden in 
Kreyenbroek, Ph. & Rashow, Kh. J. 2005. God and 
Sheikh Adi are perfect: Sacred Poems and 
Religious Narratives from the Yezidi Tradition. 
Wiesbaden: Harrasowitz, Einleitung. Siehe auch 
oben: Maisel, Sebastian  2014. 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 103 

Eine 
Grenzüber-
schreitung 
bietet die 
Möglichkeit, 
an Zahl und 
Erkenntnis  
zu wachsen. 

  

eigene Erfahrung und Überlegenheit im 
eigenen sozio-kulturellen Kontext gegen-
über. Eine Grenz-Überschreitung bietet 
der Gemeinde und Kirche die Mög-
lichkeit, an Zahl und Erkenntnis zu 
wachsen. Wie auch immer, es bleibt 
abzuwägen welche Angebote der Ge-
meinde den Migranten dienen und 
welche nötig wären, um die genannten 
Grundbedürfnisse abzudecken. Im Hin-
blick auf das Bedürfnis nach Anerken-
nung durch Arbeit und soziales Engage-
ment (Grundbedürfnis a) sind die Ansät-
ze der „Transformation“ erfolgverspre-
chend. Stadtteilarbeit und soziale Ein-
richtungen (z. B. Second Hand Kleider-
läden, Kinderkrippen, christliche Shops / 
Kaffees) bieten Anlaufstellen, aber auch 
potentielle Arbeitsplätze. Die Vernetzung 
mit solchen Einrichtungen und die 
Hinzuziehungen öffentlicher Einrichtun-
gen (z. B. Bundesagentur für Arbeit, So-
zialamt / Amt für Integration) ist ein 
weiteres Standbein. Dem Grundbedürf-
nis, sich auf den eigenen Ursprung zu-
rückzubeziehen (Grundbedürfnis b) kann 
begegnet werden, indem Informationen 
über die Sprache und Kultur eingeholt 

werden und so Anknüpfungs-
punkte hergestellt werden. 
Kontakte in die Heimat durch 
die Kirche oder Gemeinde 
wäre ein nächster Schritt. 
Partnerschaften mit Schulen, 

Führungspersönlichkeiten 
und –eliten können auf lange 
Sicht zum Austausch von Er-
fahrungen, Besuchskontakten 
und anderem führen.  

Die Gestaltung der Zukunft ist sowohl 
eine geistliche als auch soziale Heraus-
forderung für die Kirche (Grundbe-
dürfnis c). Theologisch ist dabei die 
Besinnung auf eine Entrückung, bzw. 
baldige Erlösung der Gläubigen (1 Thess 
4:17) eine kontraproduktive Eschato-

logie, der die gemeindliche Vorbereitung 
und Zukunftsgestaltung der Gemeinden 
durch die Apostel diametral entgegen-
steht. Die neutestamentlichen Gemein-
den wurden auf lange Sicht auf die 
Konfrontation mit Andersdenkenden vor-
bereitet und es wurden die dafür nötigen 
Strukturen sowie theologisch-missiolo-
gischen Grundsteine gelegt. Hierzu 
gehören die geistliche Zurüstung (Eph 
6:11-20), die Hinweise auf die zu-
künftigen Dinge und die Bewährung im 
Glauben (Offbg; Hebr 11:1-11; etc.) und 
zuletzt die Zusage, dass erst die Wieder-
erscheinung des Christus das neue Zeit-
alter einleitet (Apg 1:10-11). Homile-
tisch muss die Verkündigung und 
Evangelisation die gestalterische Kraft 
der Kirche im Blick haben. Soziale 
Projekte sind auf die Gestaltung der 
Umwelt, der gesellschaftlichen Struk-
turen und die Einbindung unterschied-
licher Kulturen, Minderheiten und Rand-
gruppen aufzubauen. Dabei sind vor 
allem marginalisierte Gruppen, wie 
Menschen mit Beeinträchtigungen, Men-
schen unterschiedlicher Herkunft oder 
auch anderer sexueller Ausrichtung 
einzubeziehen. Es ist durchaus sinnvoll, 
solche Projekte außerhalb des eigenen 
Rahmens durchzuführen, da dies den 
Angesprochenen mehr Bewegungsspiel-
raum lässt. Bauliche Hindernisse sollten 
allerdings kein Hindernis zur Beteiligung 
darstellen, wie dies oft für Menschen mit 
Mobilitätseinschränkung der Fall ist. 
Migranten mit solchen Einschränkung 
hätten bei solchen Hindernissen eine 
doppelte Hürde zu bewältigen.  

Zusammenfassung 

In diesem Artikel wurden die Ursachen 
und Auswirkungen von Migration im 
Hinblick auf die Diaspora beleuchtet. 
Diaspora als komplexe soziale Erschei-
nung, ist nach freiwilliger und zwangs-



104 evangelische missiologie 32[2016]2 

Wie sich  
eine Gruppe 
definiert,  
bleibt  zuletzt 
den Aktueren 
selbst  
überlassen. 

 

läufiger wie auch zeitlich einzu-
grenzender Migration zu unterscheiden. 
Dabei lassen sich äußere Zuweisungen 
wie auch innere Empfindungen über 
Diasporasituationen nicht gegeneinander 
ausspielen. Wo und wie sich ein Migrant 
oder eine Gruppe definiert, bleibt zuletzt 
den Akteuren selbst überlassen. Dennoch 
sind typische Kennzeichen, Wahrneh-
mungen, Herausforderungen und Vor-

züge erkennbar, die man 
nutzen kann, um eine Dia-
spora von außen einschätzen 
zu können. Diese Studie 
bezieht sich somit auf Mig-
ranten in der Diaspora. Für 
den missiologischen Ertrag 
konnte die Perspektive auf 
drei Grundbedürfnisse verengt 
werden: a) das Bedürfnis nach 
Anerkennung durch Arbeit 

bzw. soziales Engagement, b) das 
Bedürfnis, sich auf einen sprachlichen 
und kulturellen Rahmen als „Heimat“ zu 
besinnen, und c) das Bedürfnis, einer 
gesunden Lebens-Neugierde nachzu-
kommen, um die (eigene und 
gesellschaftliche) Zukunft zu gestalten. 
Im Hinblick auf die Frage nach der 
„Identität“ bzw. den „Identitäten“, die 

durch eine Diasporasituation generiert 
werden, wurden die Herausforderungen, 
aber auch die Erfahrungszugewinne für 
Kirchen und Gemeinden beleuchtet. 
Kreative Ansätze zur diakonischen 
Einbindung von Menschen, die in einer 
Diasporasituation leben, helfen, diesen 
Identitäten gerecht zu werden, gleich-
zeitig aber auch die Bedürfnisse 
anzugehen. Die Stadtteilarbeit und enge 
Vernetzung mit lokalen Organisation und 
Institutionen ist hilfreich um Beschäf-
tigungs- und Engagementoptionen zu 
eröffnen (Bedürfnis a). Diese diako-
nische Linie wird durch die persönliche 
Zuwendung im Hinblick auf die „erste 
Heimat“, Sprache und Kultur unterstützt. 
Dabei spielen Kontakte zu den sozialen 
Führungseliten dort eine Rolle (Be-
dürfnis b.). Die Zukunftsplanung wird 
durch die Einbindung in die gemeind-
liche Struktur und die verknüpften Gre-
mien ermöglicht. Selbstständige Auf-
gaben für die Menschen aus der Dia-
spora bilden den Höhepunkt christlicher 
Aktion. Die Sprache und Kultur der 
„neuen Heimat“ ist immer als Funda-
ment für jegliches Miteinander zu ver-
stehen.

  



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 105 

12. Forum Bibelübersetzung – Fachtagung, 26.-27. Mai 2016, 
Fjellhaug Hochschule Oslo 

200-jähriges Jubiläum der Norwegischen Bibelgesellschaft 

Seit 1816 ist die Norwegische Bibelgesellschaft für die norwegischen Bibelüber-
setzungen tätig. Anlässlich ihres 200-jährigen Jubiläums wurde das „Forum Bibel-
übersetzung – Fachtagung“  dieses Jahr gemeinsam mit der Norwegischen Bibel-
gesellschaft in Oslo an der Fjellhaug Hochschule veranstaltet. 

Das Forum Bibelübersetzung versammelt Experten aus der Missiologie, Theologie, 
Anthropologie, Linguistik sowie den Übersetzungs-, Kommunikations- und Sozial-
wissenschaften und ist eine Kooperation der Deutschen Bibelgesellschaft (Dr. Rösel; 

Dr. Jahr), des Forum Wiedenest (Prof. Dr. Stenschke) und Wycliff Deutschland (Dr. 
Werner). Seit diesem Jahr ist die Norwegische Bibelgesellschaft (Prof. Johnstad) 
hinzugekommen. Die organisatorische Leitung obliegt Dr. Eberhard Werner.  

Dieses Jahr nahmen ca. 30 Personen am Forum teil. Der Fokus lag auf der theo-
logischen Arbeit der norwegischen Kollegen rund um die Bibelübersetzung. An die 
Grußadressen von der Schwedischen Bibelgesellschaft, dem Forum Wiedenest und 
Wycliff Deutschland schlossen sich verschiedene Fachvorträge an. Prof. Johnstad 
(Hochschule Bergen) sprach über Exklusion und Vergleiche als bibelüber-
setzungstechnische Probleme. Prof. Dr. Stenschke gab Ein- und Ausblicke hin-
sichtlich des Übersetzens und Publizierens der Bibel im 21. Jahrhundert. Dr. Eidsvåg 
sprach über den Gebrauch von kyrios in der Septuaginta-Sammlung. Dr. Hans-Olav 
Mørk führte in die Diskussion um rebekah und die Septuaginta-Version von Jes. 7:14 
ein (Jungfrau vs. junge Frau). Zwei Workshops bildeten das Abendprogramm. Dr. 
Andvik (Universität Bergen) sprach zu den Dimensionen von „meaning“ (Bedeutung) 
in der Bibelübersetzung. Dr. Werner (Wycliff Deutschland) diskutierte Theorien und 
Modelle der Bibelübersetzung. Nach einer Andacht am Freitagmorgen (Dr. Sverre 
Bøe, Fjellhaug) führte Dr. Mikael Winninge in die Übersetzung wichtiger Begriffe 
wie „Geist“, „Glaube“ und „die letzten Tage“ ein. Mathias Nell (M.Th.cand) referierte 
über den militärischen Sprachgebrauch im Neuen Testament (insbesondere die Meta-
pher „weil wir nun im Geist leben, lasst uns in den Kampf ziehen“) als spezielle 
Herausforderung in der Bibelübersetzung. Den Abschluss bildete das Referat des 
Gräzisten Jan Songstad (Universitätskolleg Bergen) über die Übersetzung eines bib-
lischen Textes als selbstwirkendes verbales Werk. Es ist geplant einen Jubiläumsband 
zur Tagung zu veröffentlichen.  

Die nächste Fachtagung 13. Forum Bibelübersetzung findet von Dienstag, 09. Mai bis 
Mittwoch, 10. Mai 2017 in Burbach-Holzhausen bei Wycliff Deutschland im Center 
Karimu statt.  

Eberhard Werner (eberhard_werner@sil.org) 



106 evangelische missiologie 32[2016]2 

Rezensionen  

Helmuth Egelkraut, Die Liebenzeller 
Mission und der Nationalsozialismus: 
Eine Studie zu ausgewählten Be-
reichen, Personen und Positionen – Mit 
einer Stellungnahme des Komitees der 
Liebenzeller Mission. Reihe: Inter-
kulturalität & Religion / Intercultural 
& Religious Studies. Liebenzeller Im-
pulse zu Mission, Kultur und Religion, 
Bd.  3. Berlin: LIT Verlag, 2015. 532 
Seiten. 39,90 Euro 

Der Autor ist ehemaliger Missionar der 
Liebenzeller Mission (LM), Distin-
guished Professor Emeritus of Biblical 
Theology and Missions (Columbia 
International University/ USA) und 
Dozent der AWM Korntal. Das Buch 
entstand aus dem Anliegen der LM, die 
eigene Werksgeschichte während des 
NS-Regimes aufzuarbeiten und die 
Forschungsergebnisse der Öffentlichkeit 
zugänglich zu machen. Ein Geleitwort 
des LM-Direktors, Egelkrauts Vorwort 
und sein erstes Kapitel legen zunächst 
die Hintergründe und Ziele der Studie 
dar, ebenso die Quellenlage, den 
Forschungsstand und die daraus 
resultierende Arbeitsmethodik. 
In Kapitel 2 wird die damalige Werks-
zeitschrift Chinas Millionen ausgewertet, 
die einerseits als Brücke zwischen 
Missionsleitung und den Gemeinden, 
andererseits als offizielles Medium der 
LM im In- und Ausland fungierte. 
Teilweise lässt sich darin der sozial-
politische Wandel in Deutschland ab-
lesen, zugleich nennt Egelkraut Hinter-
grundinformationen und Protokollaus-
züge, die das Ringen um die Ausrichtung 
der Zeitschrift bis zu ihrer erzwungenen 
Einstellung 1941 verdeutlichen. Danach 
wird in Kapitel 3 das Verhältnis deut-
scher Missionare in China zur NSDAP 
nachgezeichnet. Anhand einer Literatur-
schau und eines Briefwechsels leitender 
Mitarbeiter weist Egelkraut nach, dass 
der Arm des Nationalsozialismus bis 

nach China reichte und einige Mis-
sionare auch Parteimitglieder waren. In 
Kapitel 4 wird der Werdegang der Lie-
benzeller Schwesternschaft untersucht, 
d.h. ihre Entstehung und vielfältige 
Arbeit im Pflege- und Gemeinschafts-
dienst, ihre Eingliederung in die Dia-
koniegemeinschaft und ihre Dienst-
verpflichtung während der Kriegsjahre. 
Die Kapitel 5–9 beschäftigen sich mit 
fünf Schlüsselpersonen der LM, u.a. mit 
dem Werksgründer Pfarrer Heinrich 
Coerper und seinem Nachfolger Pfarrer 
Ernst Buddeberg. Deutlich wird, dass bei 
den meisten leitenden Mitarbeitern eine 
patriotisch-deutschnationale und anti-
judaistische Einstellung verbreitet war. 
Viele ließen sich von der Person Hitlers 
und dessen „Erfolgen“ täuschen, obwohl 
sie der NSDAP und den sogenannten 
Deutschen Christen teils kritisch gegen-
überstanden.  
Danach beleuchtet Egelkraut in Kapitel 
10 die Wiedereröffnung der LM nach 
dem Krieg, die Wiederaufnahme der 
internationalen Kontakte und den 
Umgang mit der Vergangenheit im 
Rahmen des Deutschen Evangelischen 
Missionstages. Bis auf wenige Ausnah-
men taten sich die Verantwortlichen mit 
einem konkreten Schuldeingeständnis 
schwer; man tendierte zu allgemein 
gehaltenen Erklärungen oder tabuisierte 
das Thema. Schließlich wertet Egelkraut 
in Kapitel 11 die Leistung bzw. Be-
deutung Coerpers und Buddebergs aus, 
bevor er ein umfangreiches Schlussfazit 
zieht. Während Kapitel 12 eine offizielle 
Stellungnahme der LM enthält, bietet 
Kapitel 13 als Anhang vielsagende Tage-
buchauszüge damaliger LM-Mitarbeiter. 
Ein Verzeichnis der verwendeten Lite-
ratur und digitalen Quellen, der Gra-
fiken, Tabellen und Archive rundet das 
Buch ab. Trotz der Komplexität des 
Themas und der Quellenlage legt der 
Autor eine Studie vor, die umfassend 



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 107 

informiert, gut lesbar ist und 
nachdenklich stimmt. Die Auswertung 
des gesammelten Archivmaterials gleicht 
einer Detektivarbeit, seine Auswahl und 
Anordnung erscheint trotz Mehrfach-
nennungen stets nachvollziehbar. Zudem 
nutzt Egelkraut ausführlich Sekun-
därliteratur aus diversen Fachgebieten, 
um die Quellen entsprechend einordnen 
zu können (insgesamt sind rund 1200 
Fußnoten angeführt). Somit entsteht ein 
umfassendes Bild der Liebenzeller 
Werksgeschichte, wobei der Autor er-
nüchternde Fakten benennt und gleich-
zeitig Ambiguitäten stehen lässt, wo eine 
letzte Beurteilung nicht möglich ist. 
Bei den digitalen Quellen wird mancher 
Leser den häufigen Gebrauch von Wiki-
pedia-Artikeln als negativ empfinden. Ist 
die theologische Auswertung eine Stärke 
des Titels, so ist die dezidierte, theo-
logische Einordnung von Strömungen 
und Personen teilweise knapp gehalten, 
d.h. Vorkenntnisse zu den unter-
schiedlichen Strömungen universitärer 
Theologie, zum Pietismus, zur Be-
kennenden Kirche und den Deutschen 
Christen sind mitunter vorausgesetzt. 
Insgesamt ist das Buch für jeden 
relevant, der mit Blick auf die Zukunft 
aus der Vergangenheit lernen möchte, 
wie Egelkraut selbst betont: „Daher gilt 
es, hellwach zu sein, wo Glaube, Theo-
logie, Kirche oder Mission bei po-
litischen und ideologischen Heilslehren 
Anleihen aufnehmen oder sich ihnen 
anschließen oder gleichschalten oder 
vorgeben, auf diese Weise Heil und Wohl 
der Welt herbeizuführen (…).“ (S. 482) 
Letztlich bietet der Titel nicht nur eine 
lesenswerte und umsichtige Unter-
suchung der damaligen Geschehnisse, 
sondern auch einen maßgeblichen For-
schungsbeitrag zur neueren deutschen 
Missionsgeschichte, der zu Recht mit 

dem George W. Peters-Preis 2016 aus-
gezeichnet wurde. 

Daniel Vullriede, M.A., Missionar in 
Italien  (Forum Wiedenest e.V.) 

David W. Shenk, Christen begegnen 
Muslimen. Wege zu echter Freund-
schaft, Schwarzenfeld: Neufeld-
Verlag, 3. Auflage, 2016. 217 Seiten. 
14, 90 Euro 

In seinem 2014 in den USA und 2015 (1. 
Auflage) im deutschen Neufeld-Verlag 
erschienenen Buch „Christen begegnen 
Muslimen. Wege zur echten Freund-
schaft“ konzentriert sich der men-
nonitische Theologe David W. Shenk auf 
die Frage, wie Freundschaften zwischen 
Christen und Muslimen gelingen können. 
Auch wenn der Titel und das Titelbild 
zunächst erwarten lassen, dass das Buch 
ausschließlich Freundschaften auf per-
sönlicher Ebene behandelt, wird schnell 
deutlich, dass Shenk auch die kor-
porative Ebene im Blick hat, sei es auf 
institutioneller oder nationaler Ebene. 
Wie der englische Originaltitel (Christ-
ian. Muslim. Friend - Twelve Paths to 
Real Relationship) deutlich macht, zeigt 
Shenk zwölf Wege oder Prinzipien auf, 
die aus seiner Sicht eine entscheidende 
Rolle dabei spielen, dass christlich-mus-
limische Freundschaften gelingen kön-
nen. In einem kurzen Vorwort (9-11) 
stellt Shenk die oben skizzierte Ziel-
vorgabe des Buches vor, benennt „west-
liche Christen“ als die Adressaten und 
ordnet das vorliegende Buch in seine bis-
herigen Veröffentlichungen in der ameri-
kanischen Buchreihe „Christen begegnen 
Muslimen“ (mennomedia.org) ein, da-
runter das auch im deutschsprachigen 
Raum bekannte Buch „Woran ich glaube. 
Ein Muslim und ein Christ im Gespräch“ 
(Neufeld-Verlag). In den drei bisher er-
schienenen Büchern waren die Schwer-
punkte „Dialog“, „Zeugnis“ und „Frie-
denstiften“. In dem vorliegenden Buch 



108 evangelische missiologie 32[2016]2 

liegt der Fokus auf dem Thema „Freund-
schaft“. An das Vorwort schließt sich 
eine ausführlichere Einführung (13-28) 
an, die vor allem narrativ-autobiogra-
phisch die Relevanz der Thematik auf-
zeigt. Als einen roten Faden des Buches 
benennt Shenk hier das Aufsuchen von 
„Menschen des Friedens“ innerhalb der 
abrahamitischen Religionen, die zum 
Wohl unserer pluralistischen Welt bei-
tragen können (16). Ein bemerkens-
werter Aspekt der Einführung ist die Be-
schreibung vom „Schmerz des Dialogs“ 
(20), welcher durch zwei Kreise veran-
schaulicht wird, die sich zwar über-
lappen, deren Zentren aber unterschied-
lich sind: Der Koran bei den Muslimen 
und Christus bei den Christen. 
Anschließend widmet sich Shenk auf den 
Seiten 29-208 in je einem Kapitel einem 
der zwölf Wege (integer leben, sich 
seiner Identität bewusst sein, Respekt 
erweisen, Vertrauen aufbauen, Gespräche 
über die verschiedenen Glaubensgrund-
lagen, Gastfreundschaft leben, Fragen 
beantworten, Zerrbilder korrigieren, Die 
Wahl bedenken: Die Hidschra. Das 
Kreuz, Frieden suchen und leben, mit 
Menschen des Friedens zusammen-
arbeiten, Christus empfehlen). Die ersten 
vier Wege können grob unter die 
Kategorie „respektvolles Verhalten“ 
gefasst werden und beschreiben ein 
erstes freundschaftliches Annähern, die 
folgenden vier unter die Kategorie 
„inhaltliche Auseinandersetzung“ und 
beschreiben eine tiefere Auseinander-
setzung (wobei das Kapitel über Gast-
freundschaft nicht inhaltlicher Art ist, 
aber für den tieferen Austausch unum-
gänglich) und schließlich behandeln die 
die letzten vier Kapitel Themen der Ka-
tegorie „Frieden stiften im Sinne Jesu“. 
Die ersten „vier Wege“ behandeln vor 
allem ethische Fragen und betonen dabei 
Achtung, authentisches Leben und 
Gesten, die Vertrauen aufbauen. Shenk 
berichtet von Erlebnissen mit Behörden 
während seines Aufenthalts in Somalia 

oder von Diskussionen mit einem Philip-
pinischen Sultan. Unter anderem geht er 
in diesen Kapiteln auf eine gängige 
Praxis in der Mission aus, wo das 
„Zeltmachersein“ zu einer nicht integren 
Form von Versteckspiel wird (40f; 47ff). 
Er ist der Meinung, dass dies oft in 
Konflikt mit der christlichen Identität 
steht. 
In den nächsten „vier Wegen“ geht 
Shenk näher auf den Dialog zwischen 
Muslimen und Christen ein, insbeson-
dere auf dessen Inhalt. Hilfreich ist hier 
Shenks Einschätzung, dass sich auf bei-
den Seiten Zerrbilder gebildet haben, 
welche Schritt für Schritt durch respekt-
volle Begegnungen korrigiert werden 
sollten. Gerade in diesen vier Kapiteln 
packt Shenk einige heiße Eisen des 
christlich-muslimischen Dialogs an (Au-
torität der Bibel, Gottessohnschaft Jesu, 
Dreieinigkeit, Kreuzestod). Das Prinzip 
eines zeugnishaften Dialogs, welches er 
bereits in dem erwähnten Buch „Woran 
ich glaube“ anschaulich dargestellt hat, 
kommt hier zum Tragen: Man sucht im 
Dialog unbedingt danach, einander zu 
verstehen, steht aber trotzdem zeugnis-
haft zur eigenen Position. 
Besonders in den letzten vier Kapiteln 
(aber auch vorher), tritt Shenks men-
nonitische Perspektive zu Tage, betont er 
doch sehr die Thematik des Friedens. 
Deutlich formuliert er den christlichen 
Weg des Kreuzes als einen Unterschied 
zur muslimischen Hidschra. Dennoch 
verweist er auf die Chance, „Menschen 
des Friedens“ unter Muslimen zu begeg-
nen und erstaunt dabei den Leser durch 
Berichte wie etwa über einen indone-
sischen Hisbollah-Fürsten. Das Frieden-
stiften ist für Shenk ein Herzensanliegen. 
Wahrer Frieden lässt sich laut Shenk 
jedoch nur durch den Friedensfürst Jesus 
finden und in dessen Nachfolge ver-
wirklichen. 
Ein kurzer Anhang rundet das Buch ab 
mit einer beispielhaften ethischen Ver-



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 109 

pflichtung für den christlich-muslimi-
schen Dialog und Listen mit Koran-
stellen, die im Bezug zu Jesus und der 
Bibel stehen. Das Buch stellt vor allem 
ein hilfreiches und (aufgrund der 
zahlreichen Geschichten über gelungene 
Konflikttransformationen) ermutigendes 
Buch für Laien dar, die sich mit der 
Thematik einführend, aber kompetent 
und ausgewogen befassen möchten. Die 
leicht verständliche Sprache sollte nicht 
darüber hinwegtäuschen, dass zuvor eine 
tiefgehende Reflexion stattgefunden hat, 
die sich aus jahrzehntelanger Erfahrung 
in Theorie und Praxis speist. Ein weiterer 
Pluspunkt des Buches ist die auffallend 
wertschätzende Haltung gegenüber Mus-
limen. Shenks Lehrbegabung spiegelt 
sich in seinem Buch dadurch wider, dass 
auch komplizierte oder kontroverse 
missiologische Themen (wie das M1-
M6-Spektrum, der Sohn-Gottes-Begriff 
im Islam und die Autorität des Korans) 
elementarisiert und durch einschlägige 
Erlebnisberichte veranschaulicht werden. 
Diese didaktische Stärke des Buches 
wird zudem durch Fragen am Ende jedes 
Kapitels vervollständigt. Dadurch eignet 
sich das Buch auch als Gruppenkurs, 
zum Beispiel um Gemeinden auf einen 
gelingenden Kontakt mit geflüchteten 
Menschen sinnvoll vorzubereiten. 

Timo Doetsch, M.A., Dresden 

Jürgen Schuster, Volker Gäckle (Hg), 
Das Evangelium und die Religionen. 
Religionskundliche Fragen – religions-
theologische Folgerungen. Reihe: 
Interkulturalität & Religion. Lieben-
zeller Impulse zu Mission, Kultur und 
Religion, Bd. 2. Berlin: LIT-Verlag, 
2015. 151 Seiten. 19,90 Euro 

Die vorliegende Aufsatzsammlung bietet 
den Ertrag eines Symposiums der Inter-
nationalen Hochschule Liebenzell im 
Juni 2014.  

Die Aufsätze stellen „die Reflexion des 
Evangeliums hinein [...] in den Kontext 
religionskundlicher Wahrnehmungen“ – 
als Ansatz „religionstheologischer Über-
legungen“, so Herausgeber Jürgen 
Schuster (S. 7). Der 150-seitige Band 
enthält acht Aufsätze: die ersten drei 
beschreiben eher grundlegende Perspek-
tiven, während die folgenden fünf sich 
mit konkreten religiösen Phänomenen 
auseinandersetzen.  
Der eröffnende religionstheologische 
Aufsatz von Ulrich Heckel („Biblische 
Perspektiven für den interreligiösen 
Dialog“) ist zunächst eher enttäuschend. 
Er unterscheidet zwar mit Recht 
theologische und religionswissenschaft-
liche Zugänge, die wiederholte Charak-
terisierung des religionswissenschaft-
lichen Zugangs als „Perspektive eines 
Marsmännchens“ (S. 13, 14, 21 und 25) 
ist allerdings wenig hilfreich. Auch die 
Darstellung und (sicherlich notwendige) 
Kritik der bekannten religionstheo-
logischen Kategorien des Exklusivismus, 
Inklusivismus und Pluralismus (S. 14–
15) ist argumentativ unklar: Wieso die 
Kategorien eine „Vermischung von 
Religionswissenschaft und Theologie“ 
darstellen und deswegen abzulehnen 
sind, so Heckels These, bleibt undeut-
lich. Ihr Ertrag als religionstheologische 
Wahrnehmungsschule kommt nicht in 
den Blick. Weiterführender sind Heckels 
biblische Interpretationen. Anhand der 
„Ich-bin-Worte“ Jesu im Johannesevan-
gelium zeigt Heckel den „unerhörten 
Exklusivitätsanspruch“ des christlichen 
Glaubens auf, den er mit „All-
Formulierungen“ bei Paulus verbindet, in 
denen „auch andere Religionen ihren 
Platz haben“ (S. 20). Dass damit eine 
Variante des anfangs abgelehnten „In-
klusivismus“ (S. 15) vertreten wird, 
bleibt unerwähnt. Mit Recht beschreibt 
Heckel den biblischen Wahrheits- und 



110 evangelische missiologie 32[2016]2 

Exklusivitätsanspruch als christozentri-
sche Glaubensgewissheit, die auch 
fremde Exklusivitätsansprüche aushält 
und eine respektvolle und tolerante 
Begegnung mit Gläubigen anderer 
Religionen ermöglicht. 
In einem religionspsychologisch orien-
tierten Beitrag („Dialog benötigt Unter-
scheidung: wie der Pluralismus die 
religiöse Identität stärken kann“) arbeitet 
Michael Utsch zwei Hauptlinien heraus: 
Einerseits wendet er sich gegen ein 
vorwiegend negatives Verständnis von 
Synkretismus und zeigt, dass „aus reli-
gionspsychologischer Sicht immer ... 
eine Religionsmischung statt[findet]“ (S. 
30) und der eigene Glaube sich „im 
Dialog“ vertieft (S. 32). Andererseits 
betont er in theologischer Perspektive, 
dass „der christliche Glaube ... klare 
Konturen besitze“ und nicht mit den 
Gottesvorstellungen anderer Religionen 
verschmolzen werden könne. Multiple 
religiöse Zugehörigkeiten seien proble-
matisch, denn auch die postmoderne 
Identität benötige „ein Mindestmaß an 
einheitlicher Sinnorientierung ... um 
nicht in inneren Widersprüchen zu 
versinken“. Religiöse Identität benötige 
„die Hingabe an ein bestimmtes 
Symbolsystem“ (S. 34–35). Die nach-
denkenswerten Überlegungen zeigen mit 
Recht, dass gesellschaftliche Pluralität 
und kohärente religiöse Identitäten nicht 
im Widerspruch zueinander stehen, son-
dern sich gegenseitig fördern; diskus-
sionsbedürftig erscheint die Zuordnung 
theologischer und psychologischer Kri-
tierien in der Beurteilung konkreter Bio-
graphien wie Panikkar oder Enomiya-
Lassalle, die Utsch als Beispiele für 
„Entwürfe multipler religiöser Identität“ 
dem „mühsamen Prozess der Selbst-
werdung“ gegenüberstellt (S. 33-34). 
In „Biblische[n] Randbemerkungen zum 
Umgang mit dem Begriff ‚Religion‘“ 
sucht Jürgen Schuster nach einem neuen 
religionstheologischen und missiologi-
schen Zugang im Sinne einer Über-

windung der (auch im evangelikalen 
Bereich gerne benutzen – siehe auch den 
Titel des Buchs selbst!) undifferenzierten 
Diastase von Evangelium (= Heil) und 
Religion (= Unglaube). Anhand von 
Jesus´ Gleichnis vom Zöllner und Sünder 
(Lk 18), Gottes positiver Bewertung des 
Gottesdienstes der Heiden (Mal 1) sowie 
der Abrahamsgeschichte (Gen 12ff) fol-
gert er, dass die Heilsfrage nicht einfach 
über die Religionszugehörigkeit beant-
wortet werden könne: „So wenig jemand 
am Heil Anteil hat, weil er zur ‚rich-
tigen‘ Religionsgemeinschaft gehört, so 
wenig wird jemand von Gott verworfen, 
weil er zur ‚falschen‘ Religionsgemein-
schaft gehört.“ (S. 53). Stattdessen 
komme es auf „die Herzenshaltung eines 
Menschen“ an, die nur Gott kenne. Aus-
gehend von der schrittweisen Offen-
barung des Gottesnamens von Abraham 
(El) bis Josua (Jahwe) plädiert Schuster 
überzeugend für eine dynamische, auch 
die Schöpfungstheologie ernst nehmende 
Missiologie, die auf Christus als Ziel des 
Glaubens ausgerichtet ist (Hieberts 
centered set), „bei aller eschatologischen 
Dringlichkeit“ gelassen bleibt und ernst 
nimmt, „wo und wie Menschen den 
einen Gott in ihrem spezifischen Umfeld 
bereits heute erleben“ (S. 57). 
Es folgen Studien zu konkreten religiö-
sen Phänomenen und Kontexten. Volker 
Gäckle widmet sich der antiken römi-
schen Religiosität und Lothar Käser 
beschreibt das Verständnis des „Höch-
sten Wesens“ in animistischen Religions- 
und Stammeskulturen. Dann folgen drei 
Beiträge zu aktuellen (inter-) religiösen 
Themen. Wilfried Sturm vergleicht isla-
mische, hinduistische und buddhistische 
Bewertungen des Tsunami von 2004 im 
Horizont der Theodizeefrage der Christ-
lichen Theologie. Sturm argumentiert, 
dass die Theodizeefrage sich vor allem 
anhand des jüdisch-christlichen Gottes-
bildes stelle und in der christlichen 
Theologie im Kreuz Christi ihren tiefsten 
Reflexionsort finde, während andere reli-



 

 

 

 

evangelische missiologie 32[2016]2 111 

giöse Traditionen Leiderfahrungen durch 
andere Zuordnungen von Gott, Mensch 
und Welt lösten.  
Auf der Basis von Interviews mit sy-
rischen Frauen (vor Ausbruch des 
Krieges) entfaltet Elisabeth Bürgener 
(„The Call to Islam as ‚good news‘. 
Insights into the Islamic Movement 
among Syrian Muslim Women“) die 
These, dass nicht politische oder soziale 
Motive die islamistische Bewegung 
unter Frauen in Syrien steuern, sondern 
das religiöse Streben, Gott zu gefallen, 
vor allem durch striktes Einhalten 
geschlechtsbezogener Lebensordnungen 
und durch Gebete. Die Erfahrung des 
Versagens und die Furcht vor dem 
göttlichen Gericht resultieren in einer 
Spannung, in der die Liebe zu Moham-
med und die Beschäftigung mit seinem 
Vorbild als motivierende Kraft erlebt 
werden. Der so erfahrene „relative 
success in the endeauvour of righteous-
ness“ (S. 105) führe zu einer optimis-
tischen Erwartung im Blick auf Gottes 
Gericht und könne aus Sicht der Mus-
lime als „good news“ interpretiert wer-
den. Bürgener kritisiert eine pauschale 
Beurteilung muslimischer Frömmigkeit 
als „cold-hearted legalism“ und plädiert 
für ein sensibleres christliches Zeugnis 
unter überzeugten Muslimen. Unter-
betont bleibt eine kritische Perspektive 
auf die repressiven und problematischen 
Aspekte dieser zum Teil angst-basierten 
Frömmigkeit (z.B. „God will start the 
fire [of hell] with the little ones“, S. 
100).  
Abgeschlossen wird der Band durch 
einen Aufsatz von Detlef Hiller, der die 
Ergebnisse seiner Dissertation zur wach-
senden Charismatisierung traditioneller 
christlicher Kirchen in Pakistan (mit 3 
bis 6 Millionen eine wichtige Minderheit 
in Pakistan) zusammenfasst. Als we-
sentliches Kennzeichen der charismati-

sierenden Entwicklung, die alle Kirchen 
in Pakistan erfasse, sei die Betonung von 
spiritueller Heilung und Exorzismen. 
Dies greife die Bedürfnisse der Mens-
chen auf und mache die Kirchen 
kulturell und religiös (auch für Muslime) 
anschlussfähiger als die bisherige, eher 
westlich geprägte kirchliche Tradition. 
Allerdings wird auch auf problematische 
Aspekte der Entwicklung, z.B. im Blick 
auf Exorzismen, hingewiesen. 
Insgesamt bietet der Band eine interes-
sante und lesenswerte Mischung grund-
legender und konkreter Perspektiven zu 
aktuellen Fragen christlicher Religions-
begegnung. 

Prof. Dr. Friedemann Walldorf,  
FTH Gießen 

Eingesandte Bücher und Buch-
hinweise (Rezension vorbehalten) 
Heinrich Bammann, Geisterscheinungen und 

magische Inszenierungen aus phänomeno-
logischen Fallstudien im Kontext des 
südafrikanischen Weltbildes, Hermanns-
burg: Ludwig Harms Haus, 2014. 326 
Seiten. 28,93 Euro 

Thorsten Prill, Contemporary Issues in 
Mission: What Christians Need to Know, 
München: GRIN Verlag (open publishing), 
2015. 87 Seiten. 14,99 Euro 

Elmar Spohn, Zwischen Anpassung, Affinität 
und Resistenz. Die Glaubens- und Gemein-
schaftsmissionen in der Zeit des National-
sozialismus. Reihe: Beiträge zur Missions-
wissenschaft / Interkulturellen Theologie, 
Bd. 34. Berlin: LIT-Verlag, 2016. 496 
Seiten. 54,90 Euro 

Friedemann Walldorf, Migration und 
interreligiöses Zeugnis in Deutschland. Die 
missionarische Begegnung zwischen Chris-
ten und Muslimen in den 1950er bis 1970er 
Jahren als transkultureller Prozess. Reihe: 
Missionsgeschichtliches Archiv, Bd. 24. 
Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2016. 532 
Seiten. 77 Euro. 



112 evangelische missiologie 32[2016]2 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Verlag: Evangelischer Arbeitskreis für Mission, Kultur und Religion e.V. (AfeM), www.missiologie.org, 
Geschäftsstelle, Rathenaustraße 5-7, D-35394 Gießen. Fax 0228-9650389, Email: info@missiologie.org. 
Herausgeber: Prof. Dr. Dr. Thomas Schirrmacher, Friedrichstraße 38, 53111 Bonn (viSdP). Schrift-

leitung: Dr. Meiken Buchholz, buchholz@missiologie.org oder über die Geschäftsstelle; Manuskripte zur 
Veröffentlichung bitte bei der Schriftleitung einreichen. Rezensionen: Prof. Dr. Friedemann Walldorf, 
Walldorf@fthgiessen.de, Bücher zur Rezension an: Rathenaustr. 5-7, D-35394 Gießen. Weitere 

Redaktionsmitglieder: Prof. Dr. Bernd Brandl, Brunnenweg 3, D-75328 Schömberg, BuD. Brandl@t-
online.de (Redaktionsleitung edition afem), Dr. Hanna-Maria Schmalenbach, Vöchtingstr. 4, 72076 
Tübingen (Lektorat). Verlag VTR/eda: Thomas Mayer, Gogolstr.33, 90475 Nürnberg, vtr@ 
compuserve.com. Redaktionsschluss: 6 Wochen vor Beginn des Erscheinungsquartals. Beiträge für em 
werden mit Belegexemplaren honoriert. Bestellungen und Korrespondenz betr. Versand und Abonne-
ments bitte an die Geschäftsstelle richten. Bezugspreis: Jährlich (4 Ausgaben) € 17,– (Studenten die Hälf-
te). Für AfeM-Mitglieder ist der Bezugspreis im Mitgliedsbeitrag inkl. Luftpost enthalten. Konten für em-

Abonnenten: Konto des AfeM bei der EKK, IBAN: DE 24 5206 0410 0000 416673, BIC-Code 
GENODEF1EK1. In der Schweiz: Konto CH81 0023 5235 5789 1940M bei der UBS (Postkonto-Nr. 80-2-
2). Mit Namen gezeichnete Beiträge müssen nicht unbedingt mit der Meinung der Schriftleitung und 
Redaktion übereinstimmen. 

 

 

Bernd Brandl / Meiken Buchholz (Hg.), Hudson Taylor.  
Visionär, Stratege, Missionar. Nürnberg: VTR, 2015.  
138 Seiten, 15 Euro. 
Anlässlich des 150. Gründungsjubiläums der China Inland 
Mission (heute OMF International) beschreibt dieser Auf-
satzband das Vermächtnis Taylors für heute. In historischen 
Darstellungen und Vergleichen  mit Weiterentwicklungen in 
der Gegenwart geht es um Kernanliegen Taylors: Die Cha-
rakteristika der „Glaubensmission“; die Internationalisierung 
der Mission; Charakterbildung; Mission in der Kraft des 
„ausgetauschten Lebens“  und  die Gestalt einer inkulturier-
ten chinesischen Kirche.   

Gerd Janke, Gemeindegründung als Evangelisations-
methode. Universale Charakteristika einer missiona-
rischen Gemeinde. Nürnberg: VTR, 2016.  
99 Seiten, 12 Euro. 
In diesem Buch aus der der Feder eines Gemeindegrün-
ders, der selbst zur oberen Leitungsebene der Jesus 
Freaks Deutschland gehört, werden biblische Prinzipien 
neu bedacht und inspirierend für heute fruchtbar 
gemacht: Gemeinde-Neugründungen sind nicht nur eine 
Folge von Evangelisation, sondern sie sind eine wirksame 
Evangelisationsmethode. 

Zu bestellen 
direkt beim 
Verlag: 
info@vtr-
online.com. 

Neuerscheinungen in der edition afem 


