ISSN 0177-8706

32. Jahrgang 2016
1. Quartal

1/16

evangelische missiologie

Mission mit Verletzungspotenzial

Aus meiner Sicht: Wenn du tust, was die Vater taten,

tust du nicht, was die Vater taten 2
(Markus Dubach)

Nachruf: Prof. Dr. Karl Rennstich 3
(Thomas Schirrmacher und Bernd Brandl)

Das Problem der Abhangigkeit von Missionskirchen 4
(Ronnie Hahné und Wouter Rijneveld)

»Wenn Hilfe verletzt...“ 19

Anerkennungstheoretische Uberlegungen zu ungewollten Effekten
helfenden Handelns (Tobias Kinkler)

Die Evaluation von Missionaren 29
Welche Fragestellungen ergeben sich aus der Erfahrung

von Missionaren? (Pamela LaBreche)

Was kommt nach dem Sterben? 43

Animistische und biblische Sichtweise im Vergleich
(Andreas Holzhausen)

Rezensionen 50
Noteworthy 42
Die Preistrager der Hudson-Taylor-Preise 55
Die George-W.-Peters-Preise 2016 56

{en’ Evangelischer Arbeitskreis fiir Mission, Kultur und Religion
4



Aus meiner Sicht: Wenn du tust, was die Vater taten,
tust du nicht, was die Vater taten

Wir blicken zurlick auf ein produktives Jubildumsjahr der China Inlandmission.
Hudson Taylor hat uns inspiriert und gerade auch an der Tagung auf Chrischona im
Januar herausgefordert. Der obige Ausspruch fasst dies schon zusammen: Wenn wir
Ausserlichkeiten kopieren, wenn wir meinen, durch oberflachliche Anpassungen
kénnen wir Hudson Taylor nacheifern, dann stimmt das nicht. Wenn wir tun wollen,
was unsere Véter taten, dann missen wir wissen, was ihre Herzenshaltung war. Diese
Haltung ist ein Merkmal von Taylor, das uns bis heute beriihrt und bewegt. Taylor
eiferte Jesus nach, er liebte Gott, die Bibel und pflegte eine innige Beziehung zu
Jesus. Der Heilige Geist war furr ihn Realitat — in schonen und schwierigen Zeiten.
Und gerade letztere erlebte Hudson Taylor viele.

Alles, was wir tun, soll aus Liebe zu Jesus geschehen und diese Liebe fragt, wie wir
mit unserem Nachsten auf Augenhthe kommen kénnen. Jesus ist wohl ein globaler
Gott, aber seine Nachfolger haben eine lokale Identitdt und Kultur, die sie in seinem
Licht erkennen und allenfalls anpassen sollen, aber nicht aufzugeben brauchen. Denn
Offenbarung 7,9 sagt uns, dass Menschen aus allen Voélkern und Stdmmen ihn
anbeten werden. Das heisst doch auch, dass Gott sich an kultureller Vielfalt freut, dass
ihm die Verschiedenheit Freude bereitet.

Christwerden verandert — denn die Christen Jede Begegnung mit einer anderen
sind Teil einer grossen Familie oder der  Kultur fiihrt zu Veranderungen —
weltweiten Kirche, wie diese auch genannt  nicht nur fiir die anderen, sondern
wird. Damit erweitern sie ihren Horizont  auch fur uns!

und jede Horizonterweiterung hat Kon-

sequenzen. Wie das Christsein lokal gelebt wird, das wird in einem intensiven Dialog
der einheimischen Christen entwickelt und bleibt nicht stehen. Hudson Taylor zum
Beispiel setzte sich mit Vehemenz gegen den Opiumhandel Grossbritanniens mit
China ein, was die britische Regierung dann sogar im Parlament diskutierte und was
ihm eine Verwarnung von Seiten Englands eintrug. Wir missen uns bewusst sein, dass
jede Begegnung mit einer anderen Kultur zu Verénderungen fiihrt — aber nicht nur fir
die anderen, sondern auch fir uns.

Mission geht von Gott aus. Wahrend in der Vergangenheit vor allem der Aspekt
,,Mission zu den Vélkern® betont wurde, wird heute von ,,Mission unter den Volkern*
gesprochen. Schon seit geraumer Zeit ist uns klar, dass Mission von iberall nach
Uberall geschieht. Pascal Bazzell hat an der Taylor Tagung u.a. provokativ gefordert,
dass Mission von morgen nochmals anders aussieht: Es ist die ,,Mission mit den
Volkern® oder ,Mission mit den Menschen®. Diesem Ansatz geht es um ein
gegenseitiges Lernen voneinander, das auch unsere Gottesbeziehung veréndert. Die
Erkenntnisse des Gegenubers lassen uns mehr von dem Reichtum der Wahrheit
begreifen, der in Jesus Christus vollstandig offenbart ist.

Offenheit fir neue Aufbriiche um der Mission Gottes willen, das spiegelten die

vielfaltigen Beitrage wider, die auch in einem Tagungsband erscheinen werden. Hier
sind wir gemeinsam unterwegs.

Dr. Markus Dubach

Direktor der OMF Schweiz, Vorstandsmitglied des AfeM

2 evangelische missiologie 32[2016]1



Nachruf: Prof. Dr. Karl Rennstich

Am 19. 12. 2015 verstarb der Missionswissenschaftler Prof. Dr. Karl Rennstich.

Rennstich ging 1965 fiir die Basler Mission als Missionar nach Sabah in Ost-Malaysia
und lehrte im Anschluss am Trinity College in Singapur. Im Jahr 1976 wurde er an der
Universitadt Basel mit einer Dissertation zum Thema Mission und wirtschaftliche
Entwicklung zum Dr. theol. promoviert, im Jahr 1994 habilitierte er sich mit einer
Habilitationsschrift zum Thema ,,Korruption®. 1979 wurde er als Privatdozent fiir
Missionswissenschaften an die Evangelisch-Theologische Fakultdt der Universitat
Basel berufen, wo er im Jahre 2005 seine letzte Vorlesung hielt. Von 1986 bis 1992
wirkte er als geschéftsfiihrender Studienleiter der Missionsakademie an der
Universitat Hamburg, wo er vor allem Theologiestudenten aus Ubersee betreute.

Das Thema ,,Korruption® und ihre verheerenden Auswirkungen beschéftigten ihn seit
seinen ersten Vorlesungen in Singapur, denn hier sah er eine zentrale Herausforderung
fur Gesellschaft und Kirche. Weltweit wurden zahlreiche Untersuchungen zur
Korruption in christlichen Kirchen durch ihn angestol3en. 2006 verdffentlichte er eine
Studie, in der er sich mit Korruption aus Sicht verschiedener Weltreligionen
auseinandersetzte.

Prof. Rennstich gehorte zu den renommierten Missionswissenschaftlern aus dem
Bereich der evangelischen Landeskirchen und der Okumene, die bewusst auch
Mitglied im Arbeitskreis fir evangelikale Missiologie (AfeM, heute Evangelischer
Arbeitskreis fur Mission, Kultur und Religion) waren. Er gehorte in den achtziger
Jahren und auch noch zu Beginn der neunziger Jahre zu den regelméRigen Besuchern
unserer Tagungen, die damals meist in Korntal stattfanden. Rennstich beteiligte sich
intensiv.an den Diskussionen und brachte immer wieder originelle For-
schungsbeitrage — meist zu missionshistorischen Themen — zu Gehor. Ihn pragte ein
feiner schwabischer Humor, der dann und wann in seinen Beitrédgen aufblitzte. Gerne
erinnern wir uns daran, wie er uns einmal erzahlte, wie er zu seinem
Habilitationsthema Uber die Korruption in der Zweidrittelwelt kam und in seinen
Forschungen zu (berraschenden Einsichten fand. Er war durch und durch vom
wiirttembergischen Pietismus gepragt und als Missionshistoriker sehr an der
Geschichte der Baseler Mission und deren Beziehungen nach Wairttemberg
interessiert.

Rennstich war im guten Sinn einer der wenigen, die sich als Bindeglieder zwischen
den evangelikalen (Pietisten) und den 6kumenischen Missionswissenschaftlern (der
Hamburger Missionsakademie und der Deutschen Gesellschaft fir Missions-
wissenschaft) verstehen konnten. Mit ihm verliert die deutsche Missionswissenschaft
einen der letzten wirttembergischen Theologen, welche tief verwurzelt in der
Tradition der Véter und Mitter des missionarischen Pietismus in groRer Weit-
herzigkeit und Offenheit iber Grében hinweg verbindend wirken konnte. Dies zeigt
auch der letzte verdffentlichte Beitrag seines Lebens im vom AfeM-Vorsitzenden
herausgegebenen ,,Jahrbuch fiir Religionsfreiheit 2104“ zur Christenverfolgung in
Malaysia unter dem Titel ,Das ,Allah‘-Verbot fiir Christen in Malaysia“
(http:/lwww.bucer.de/fileadmin/dateien/Dokumente/Jahrbuch/2014JB_RF.pdf).

Prof. Dr. mult. Thomas Schirrmacher, 1.Vorsitzender des AfeM
Prof. Dr. Bernd Brandl, 2. Vorsitzender des AfeM

evangelische missiologie 32[2016]1 3



Das Problem der Abhéngigkeit von Missionskirchen

Ronnie Hahné und Wouter Rijneveld

Dieser Artikel gibt eine Einfihrung in das Thema der Abhéangigkeit oder
Dependenz. Wie wird Abhangigkeit definiert, wie wird sie geschaffen, welche
Folgen hat sie und wie ist Veranderung mdglich? Ausgehend von ihren
eigenen Erfahrungen geben die Autoren einen Uberblick tber verschiedene

Gesichtspunkte aus relevanter Literatur.

Dieser Artikel ist die deutsche Kurz-
version eines ausfiihrlichen englischen
Artikels aus dem Jahre 2005, der auf
unserer Homepage unter der Rubrik
., Forschungsbeitrdge zuganglich st
(www.missiologie-afem.org). Das Origi-
nal nennt bei Verweisen keine Seitenan-
gaben. Zusammenfassung und Uberset-
zung (inklusive aller Zitate) von Meiken
Buchholz. Der Abdruck geschieht mit
freundlicher Erlaubnis der Autoren.
Email: wrijneveld@resultante.eu

Die Abhangigkeit von Missionskirchen
ist ein Problem, das oft diskutiert worden
ist und zu dem unterschiedliche Sicht-
weisen vertreten werden. Es steht im Zu-
sammenhang mit verschiedenen anderen
Fragen. In diesem Artikel fassen wir zu-
nachst verschiedene Definitionen von
Abhéangigkeit zusammen und stellen
dann Ursachen, Auswirkungen und L6-
sungsanséatze vor.

1. Typen der Abhé&ngigkeit

Zum Thema ,,Abhéngigkeit haben ver-
schiedene  Autoren  unterschiedliche
Sichtweisen zur Sprache gebracht, die
vereinfacht gesagt in zwei Arten unter-
schieden werden kénnen: die ,,Selbstan-
digkeits-Position” und die ,Partner-
schafts-Position“. Ein Hauptvertreter der
,,Selbstandigkeits-Position* ist Glenn
Schwartz, Direktor der World Mission
Associates, einer Organisation, die sich
speziell mit dem Problem der Ab-
hangigkeit beschaftigt. Wichtige Stimme
der ,,Partnerschafts-Position* sind Luis

Bush, Internationaler Direktor von AD
2000 and Beyond, und Daniel Rickett
von Partners International. Im Gesamt-
kontext dieses Artikels fallen die
Unterschiede zwischen diesen zwei Po-
sitionen jedoch kaum ins Gewicht.

Wichtig sind dagegen die unterschied-
lichen Definitionen von Abhéangigkeit.
Schwartz stellt einer unvermeidbaren
Abhéngigkeit (z.B. die einer behinderten
Person, die bei der Verrichtung alltag-
licher Dinge von ihrer Familie abhédngig
ist) eine vermeidbare Abhéngigkeit ge-
genliber. Bei letzterer unterscheidet er
wiederum selbst verursachte Abhéngig-
keit und fremd verursachte Abhangigkeit
(Schwartz 1998b).

Rickett kann positiv von einer ,,gesunden
Abhéngigkeit” sprechen. Hier behilt je-
der Partner

... seine Unabhéngigkeit und die Fahigkeit,
den anderen zu unterrichten, zu korrigieren
und ihm zu widersprechen ... in einer Part-
nerschaft ist es wichtig, nicht nur zu geben,
sondern auch zu empfangen, nicht nur zu
lehren, sondern auch zu lernen (Rickett
2000).

Im Gegensatz dazu sieht er eine unge-
sunde Abhéngigkeit dort, wo

... Beidseitigkeit und Verantwortung igno-
riert, auBer Kraft gesetzt oder unterbewertet
werden. Wenn der Schwerpunkt auf dem
Austausch von Geld oder Personal liegt statt
auf einander ergdnzenden Beitrdgen von
beiden Partnern, dann gerét die Wichtigkeit
der Beidseitigkeit schnell aus dem Blick
(Rickett 2000).

evangelische missiologie 32[2016]1



Was er ,gesunde Abhédngigkeit nennt,
ist von anderen als ,,gegenseitige Ab-
hangigkeit bzw. ,Interdependenz® be-
zeichnet worden (z.B. Vikner 1974,
Howard 1997 und Taber 1997). Die von

Rickett beschriebene ,,unge-

verdienen missen, damit sie nicht nur
selbst bequem leben koénnen, sondern
auch mdglichst viel haben, um es an
andere weiterzugeben. Die Ironie dabei
ist, dass das, was die Westler erwerben,
manchmal auf Kosten derer geht, denen

_Selb- sunde Abhingigkeit” ist die  es nicht so gut geht. Letzten Endes wer-
standigkeit* Art der Abhéngigkeit, von den dann diejenigen, denen es nicht so
ist kein der Schwartz und Gleich- gut geht, zu Objekten der Wohltatigkeit,
Gegensatz zu ~ gesinnte sprechen. Dies ist ~ wenn die Westler sich gedrangt fuhlen,
,Angewiesen - der Typ der Abhangigkeit, —ihnen mit Almosen zu helfen. (Schwartz
heit auf mit dem wir uns im Fol-  2000a)
andere genden beschaftigen. Das  gchwartz raumt jedoch ein, dass die
Menschens,  Dedeutet, dass Begriffe wie  Griinde fiir die wirtschaftliche Ungleich-
~Selbstandigkeit”, »Unab- et in der Welt in gleichem MaRe inter-
hangigkeit“ und ,Aufbre-  ne wie externe Faktoren sind.

chen von Abhéngigkeiten© nicht im
Gegensatz zu ,,Abhédngigkeit von Gott™
und ,,Angewiesenheit auf andere Men-
schen* zu verstehen sind. Sondern sie
sind als Gegensatz zu ,,Abhidngigkeit von
Geld“ und ,,Abhingigkeit von Men-
schen®, also zu ,,ungesunder Abhangig-
keit“ gebraucht.

2. Ursachen der Abhéangigkeit

2.1 Geistliche Dimensionen

Schwartz ist einer der wenigen, die die
geistliche Dimension des Abhéngigkeits-
Problems diskutieren. Er schreibt:

Seid auf geistlichen Widerstand vorbereitet.
Eine leistungsféhige, gut gefihrte, effektive
Kirche, die voller Freude Gottes groRen
Auftrag ausfiihrt, ist nicht das, was Satan
will. Er wird versuchen, Entmutigung und
viele andere Hindernisse zu schaffen.
(Schwartz 0.D.)

2.2 Weltwirtschaft

Eine der tiefen Wurzeln von Abhéangig-
keit ist die groRe weltweite 6konomische
Ungleichheit. Diese Ursache wird zwar
meistens vorausgesetzt, aber nur selten
in der Literatur explizit erwéhnt.

Eine interessante, unterschwellige Denk-
voraussetzung seitens der westlichen
Partner ist, dass sie so viel wie méglich

evangelische missiologie 32[2016]1

2.3 Westliche Kirchen

Westliche Kirchen sind Teil des Abhén-
gigkeit-Problems. Das Bild der Mis-
sionsarbeit ist gepragt von der ldee des
»groen weilen Missionars, der armen,
nackten Heiden-Kindern* hilft. Weder
die westlichen Gemeindemitglieder noch
die Missionsgesellschaften sind sonder-
lich bereit, dieses Bild zu &ndern, auch
wenn es etwas angepasst wird und nun
auch den ,Eingeborenen“ einschliefit,
der sage und schreibe sogar einen Com-
puter bedienen kann.

Wir fuhlen uns schuldig

wegen unseres Geldes und ... unser
wollen uns von dem  Geld hat uns
schlechten Gewissen frei ,Geistlich-

kaufen, indem wir Gaben
geben, fur die wir Dankes-
worte und -briefe erwarten
kénnen. Wenn solche Dankesbriefe dann
schéne geistliche Aussagen beinhalten,
fihlen wir, dass unser Geld uns Geist-
lichkeit ,erkauft“ hat (vgl. Schwartz
1998a).

Auch Rickett sient in der Geber-
Mentalitat eine der Hauptursachen fir
Abhangigkeit.

Geben, das sich ausschlieBlich am Bedarf
orientiert, schafft eine Versorgungs-Pipe-

keit" erkauft.



line, die wiederum die Erwartungen an
zukinftige Bedarfs-Befriedigung erhoht
(Rickett 2000).

2.4 Missions-Strategien

Als Roland Allen 1912 sein Buch
Missionary methods, St Paul’s or ours
schrieb, geschah dies teils als Reaktion
auf den triumphalistischen Ton, der auf
der Weltmissions-Konferenz 1910 in
Edinburg geherrscht hatte. Auch wenn zu
Recht manche Einwénde gegen Allens
\orgehen erhoben worden sind, so ist
doch seine Hauptkritik an den damaligen
Missionsmethoden noch immer berech-
tigt:

Der erste und auffalligste Unterschied
zwischen seinem [Paulus’] Wirken und
unserem ist, dass er Kirchen griindete,
wogegen wir Missionsstationen griinden.
(Allen 1912)

Allen kritisiert, dass diese Missionssta-
tionen eine fremde Macht reprasentieren
und zu einem Dualismus filhren, sobald
eine Kirche gegrundet wird. Denn meis-
tens Uberlasst die einheimischen Kirche
die evangelistische Arbeit der Mission.

Wir kénnen drei Problembereiche unter-
scheiden: die Einstellung der Missionare,
die teure Strukturen, die von ihnen ge-
schaffen wurden, und den Einfluss der
Méachte, die diese Strukturen représen-
tieren.

Die Einstellung der Missionare

Die personliche Einstellung des einzel-
nen Missionars ist wichtig: wie ein Mis-
sionar in einer Situation (relativer) Ar-
mut reagiert; wie Missionare Geld be-
nutzen oder Geld an andere geben. Hier
ist vor allem ein grindliches interkul-
turelles Training nétig.

Penner verweist auf das Problem, das
eine Etage hoher auf der Vorstandsebene
liegt:
Ein Mangel an Ausbildung hinsichtlich der
Effekte und Ursachen von Abhéngigkeit auf

Seiten viel beschéaftigter Missionsleiter fiihrt
dazu, dass dieses Thema von den Fragen
um Verwaltung und Fund Raising in den
Hintergrund gedrangt wird. (Penner 2002)

Trotz guter Intentionen haben die
Missionare oft weder den Langzeiteffekt
ihrer Gaben durchdacht noch deren rela-
tionalen Aspekt oder ihre mentalen Aus-
wirkungen.

Wie entsteht Abhéngigkeit? 1. Gewdhnlich
durch gute Intentionen. Nordamerikaner
haben das grofle Bediirfnis ,,etwas zu tun®.
Diese Neigung filhrt oft dazu, dass sich
Abhangigkeiten entwickeln. Ohne ein ange-
messenes Verstandnis davon, wie man hilft,
lauft es darauf hinaus, dass wir Dinge tun,
die die Einheimischen selbst tun konnten,
oder Dinge, von denen wir denken, sie seien
notwendig, wenn wir in ihrer Gesellschaft
leben missten. Schuldgefiihle wegen unse-
res Reichtums fihren dazu, dass wir ver-
suchen, den nationalen Kirchen zu geben,
was wir haben oder was wir fir wesentlich
halten. (Penner 2002)

Teure Strukturen

Die Missionsarbeit westlicher Lander be-
nutzt oft die kulturellen und philosophi-
schen Prinzipien der sékularen west-
lichen  Gesellschaft. In
gruppen-orientierten  Ge-

sellschaften wird so Indivi- D¢ Macht
dualismus stimuliert. In  des Geldes
Gesellschaften, in denen  Wwird

der spirituelle Aspekt wich-  eindrlcklich
tiger ist als der materielle, ~ bewiesen.

wird die Macht des Geldes
eindricklich bewiesen.

... der tduschende Glanz des Geldes und der
Expertise hat von Anfang an die Entstehung
eine wirklich einheimischen Kirche unter-
wandert ... Unser Uberfluss fiihrt uns dazu,
kirchliche Entsprechungen zu Kapital-inten-
siven Arbeitsmethoden zu entwickeln.
(Taber 1997)

evangelische missiologie 32[2016]1



Bonk hat ausflhrlich den Einfluss des
westlichen Uberflusses auf die Missions-
arbeit beschrieben (vgl. Bonk 1986).

Oft werden die teuren Strukturen des
Westens zu den jungen,

2.5 Wort und Tat — eine sozio-
logische Neubewertung
Mission muss in Wort und Tat

geschehen. Dem wird jeder zustimmen.
Das Thema ,,Wort und Tat“ ist eng mit

Abhangigkeit gerade  gegriindeten Ge-  dem Problem der ,Reis-Christen® ver-
hanat i meinden exportiert. Natlr-  punden, welches unvermeidlich entsteht,
angtin lich wurden die teuren Struk-  wenn der , Tat“-Aspekt darin besteht,
nohem Mals— turen des Westens den jun-  materielle Guiter zu vergeben.
mit teuren i i - . R ..
Strukturen g\?\?unKelr?heSnie n\ll(\;(')]ltlteerl]Uf%?e Ein grundlegendes Ziel von Missions-
gen. oie v arbeit ist die Bekehrung von Menschen,
zusammen. selbst — weil sie unserem

Vorbild folgen!

Kritzinger arbeitete in Sid Afrika in
reformierten, von Missionsgesellschaften
gegriindeten Kirchen. lhn beschéftigte
die Abhéngigkeits-Mentalitit in diesen
Kirchen, insbesondere im \ergleich zu
den unabhéngigen afrikanischen Kirchen
(African Initiated Churches, AIC) in
seiner Umgebung. Er kam zu dem
Schluss, dass Abhédngigkeit in hohem
MaRe mit teuren Strukturen zusam-
menhéngt. An erster Stelle steht fur ihn
das System des vollzeitlichen Dienstes
(Kritzinger 2000).

Machtstrukturen

Es ist schwer zu leugnen, dass der
Kolonialismus die  Strukturen  der
Mission beeinflusst hat und diese
wiederum auf das Macht-Gleichgewicht
zwischen Gebern und Empféngern
Einfluss haben.

Ein junger weiBer Missionar erhélt sofort
eine Stellung, die mit Macht verbunden ist
und die die ,,Einheimischen* respektieren
sollen, nicht aufgrund seines Alters oder
seiner Erfahrung, sondern schlicht aufgrund
seiner weilRen Hautfarbe (Clark 1971).

Auch heute, viele Jahrzehnte spéter, wird
diese strukturelle Macht mit der Gegen-
wart auslandischer Missionare ver-
bunden, selbst wenn diese in keiner
direkten Verbindung mit den auslandi-
schen Gebern stehen.

evangelische missiologie 32[2016]1

welche letztlich das Werk des Heiligen
Geistes und seines Wortes ist. Dabei
steht fiir uns selbstversténdlich fest, dass
Gemeindegrindung mehr umfasst als
Bekehrung und das letzte Ziel der
Mission die Ehre Gottes ist.

Wir wollen im Folgenden Bekehrung aus
soziologischer Perspektive betrachten.

In der Soziologie unterscheidet man
gewohnlich zwei Ebenen der Bekehrung:
Beitritt und Uberzeugung. Auf der ersten
Ebene wechselt man die Zugehorigkeit
von einer Gruppe zu einer anderen. Die
tiefere Ebene von Bekehrung ist die der
Uberzeugung, wenn die Meinungen der
neuen Gruppe oder Religion tatséchlich
verinnerlicht werden (Nock 1933, zitiert
bei Gaventa 1992). Wir definieren dies
als ,hingegebenes und verbindliches
Christ-Sein“, zu welchem ausdriicklich
der Kosten-Aspekts des Christ-Seins
gehort.

Schauen wir uns die Motivations-Fak-
toren fur eine Bekehrung an, so kénnen
verschiedene soziale (oder sozio-kul-
turelle) Faktoren von religiosen Faktoren
unterschieden werden (Ikenga-Metuh
1987). Nach unserer Meinung besteht ein
Zusammenhang zwischen den zwei
Arten von Motivationsfaktoren einerseits
und den zwei Ebenen der Bekehrung
andererseits. Soziale Faktoren flihren
zum Beitritt, wogegen religiose Faktoren
Uberzeugung bewirken. Diese Zuord-
nung mag nicht immer so eindeutig sein.



Religiose Faktoren kénnen auch nur zu
der ersten Ebene des Beitritts fiihren.
Jedoch werden soziale Faktoren kaum zu
der Uberzeugungsebene fiihren.

Betrachten wir nun die Anreize zur
Bekehrung, so meinen wir, dass Geld,
Macht und Status ein Anreiz zum Beitritt
sein koénnen, wahrend vorbildliches Le-
ben, kontextualisierte Evangelisation und
Verkiindigung Anreize darstellen, die
innere  Bindung und Uberzeugung
schaffen.

Daraus folgt, dass der Ubergang von der
Beitritts-Ebene zur Uberzeugungs-Ebene
oft schwierig ist. Denn wenn jemand
aufgrund sozialer Faktoren und Anreize,
die meist einen , Empfangs-Charakter
haben, dem christlichen Glauben ange-

horen will, dann bedeutet
Welche der Ubergang zur Uber-
Faktoren zeugungsebene eine Ver-
stellen anderung der Denkweise
Anreize dar, sowie der gerade erlernten
die innere Verhaltensmuster und Er-
Bindung und ~ Wartungshaltung. Denn auf
Uberzeugung dieser Ebene geht es um
schaffen? die Kosten der Nachfolge

sowie den ,Geben-Cha-

rakter des christlichen

Glaubens. Das heift, dass in diesem Fall
der Ubergang von einem nominellen
Christ-Sein  zu einem hingegebenen
Christ-Sein schwerer ist als der Uber-
gang vom Nicht-Christ-Sein zu einem
hingegebenen Christ-Sein!

Die so genannten ,.Beiwerke™ der Mis-
sion wie Sozialhilfe, Nothilfe, Diakonie
und Entwicklungshilfe mogen alle edle
Ziele haben, aber sie gehdren zu der
Gruppe der Anreize, die hochstens zur
ersten Ebene der Bekehrung fuhren.
Evangelisation, Jingerschaftsschulung,
Predigt, Unterweisung und Seelsorge
dagegen konnen der Kategorie eher reli-
gidser Bekehrungs-Faktoren zugeordnet
werden. Folglich sind mit Hinsicht auf
das Ziel, eine Kirche verbindlicher

Christen aufzubauen, die so genannten
Tat-Aspekte der Missionsarbeit, wie sie
gewdhnlich praktiziert werden, eher
hinderlich.

Das bedeutet nicht, dass das gepredigte
Evangelium nur im luftleeren Raum
gepredigt wird! Relevanz und Kontex-
tualisierung beinhalten immer auch eine
prophetische Stimme gegen Armut und
Ungerechtigkeit sowie fur Veranderung.
Zu gottgefalligen Vorbildern gehort eine
diakonischen Einstellung, die aber in
einer Art und Weise zum Ausdruck
kommen muss, die wirklich als Vorbild
dienen kann, unabhdngig von Natio-
nalitdt, Hautfarbe oder wirtschaftlicher
Lage.

3. Die Auswirkungen von
Abhangigkeit

3.1 Der Ernst der Auswirkungen

Mehrere Autoren heben die ernsten Fol-
gen des Abhangigkeit-Problems hervor.
Ingebretson (Ingebretson 2002) von der
Organisation  International  Stewards
bezeichnet die Abhéngigkeit, die von
vielen Kirchen als Altlast hinterlassen
wurde als ,the great omission” (das
groRe  Versaumnis). Bill Kornfield
schreibt:

Wachsender finanzieller Paternalismus und
die damit verbundene Verwestlichung des
Evangeliums sind die beiden
entscheidenden Probleme, denen wir heute
in der Weltmission begegnen. Wir haben
die Wahl: Entweder kehren wir diese
Fragen unter den Teppich und hoffen, dass
sie verschwinden, indem wir den Status
Quo beibehalten, oder wir stellen uns ihnen
ehrlich mit Siindenbekenntnis, Bufe und
der Suche nach besseren Wegen. Der grofie
Auftrag Gottes an uns erfordert, dass wir
Letzteres tun (Kornfield 1991).

Wie Kornfield finden auch wir, dass es
keine wirkliche L&sung ist, dass Problem
unter den Teppich zu kehren, selbst wenn

evangelische missiologie 32[2016]1



sowohl die empfangende als auch die
gebende Kirche und die Spender sich in
der gegenwaértigen Situation wohl fiihlen.

3.2 Theologische Aspekte

Wenn Kirchen abhéngig von westlichen
Gebern sind, tendieren sie dazu, die kul-
turelle Form dieser westlichen Kirchen

zu Ubernehmen, ihre theo-

... ernste logischen  Fragestellungen
Riick- zu importieren und deren
wirkungen Antworten dieselbe Autori-
auf die tat zu geben wie der Bibel.

Authentizitat

der

Botschatft.

Das hat ernste Ruckwir-
kungen auf die Authen-
tizitdt der Botschaft der
jungen Kirche.

Eine Kirche, die in ihren Themen von
Auslandern abhdngig ist, kann sich
niemals wohl in ihrer Haut fihlen,
furchtlos in ihrem eigenen Umfeld auf-
treten, selbstédndig vorangehen oder Ver-
bundenheit mit der lokalen Kultur bean-
spruchen (Fuller 1997).

3.3 Kirchliche Aspekte

Der westliche Typ teurer Strukturen
macht junge Kirchen abhangig und diese
Abhéangigkeit motiviert sie wiederum,
strikt bei den (ibernommenen Mustern zu
bleiben. Zum Einen kénnen die ererbten
Strukturen als Argument benutzt werden,
dass Geld nétig sei, um sie aufrecht zu
erhalten. Zum Anderen kann das
detailierte Festhalten einer Kirchen-
ordnung dazu dienen, der Partnerkirche
Zu beweisen, dass man nicht vom rechten
Weg abweicht und darum weiterhin wert
ist, unterstiitzt zu werden.

3.4 Personliche Aspekte

Die ernstesten Konsequenzen des Ab-
hangigkeit-Syndroms sind auf der per-
sonlichen Ebene zu finden. Einige Geber
haben kein wirkliches Interesse zu wis-
sen, zu welchen Ergebnissen ihre Gelder
gefuihrt haben. Andere Geber versuchen
zwar, herauszufinden, welche Wirkung

evangelische missiologie 32[2016]1

ihre Unterstiitzung hat, jedoch nur we-
nige Geber schlieBen in ihre Bewertung
die mentalen Auswirkungen ein. Die in
Strukturen, Statistiken, Gebduden, Kon-
ten usw. gemessenen Resultate mdgen
alle positiv sein, und doch kann die
Auswirkung auf die Haltung der Em-
pféanger-Seite schadlich sein. Die Selbst-
initiative der Menschen kann erstickt und
ihre Wirde beschadigt worden sein. lhre
Bereitschaft, Verantwortung zu (berneh-
men und groRzigig zu geben, kann
verloren gegangen sein. Diese Aspekte
sind nicht leicht zu ermessen, aber sie
missen mit in die Uberlegungen ein-
bezogen werden, wenn man die anderen
Resultate betrachtet.

Schon Allen rief dazu auf, finanzielle
Unterstitzung auf dieser Ebene zu
bewerten:

Finanzen sind in sich selbst von geringer
Bedeutung, aber ihre Auswirkungen auf
Denkweise und Einstellungen hat immense
Bedeutung (Allen 1912).

Der negative Effekt des Abhéangigkeit-
Syndroms schwécht lokale Initiativen.
Wenn mehr als genug von auRen kommt,
warum sollten die Leute vor

Ort auch nur versuchen, pic Kirchen
etwas zu geben? Die Kirche ;g
ist versucht, ihren Bedarf
. " versucht,
immer grofRer darzustellen, ;

. . sich als
als er ist, sich selbst also als .~

x N armer und
schwécher,  &mer  und unfahicer
unfahiger, als sie wirklich daz ustgellen
ist, um die Unterstiitzung usterer,

als sie sind.

beizubehalten oder zu er-
hohen.

4. Alternative Modelle

4.1 Das Drei-Stufen-Modell

Verschiedene Autoren schlagen ein Drei-
Stufen-Modell vor. Ausgehend von einer
Situation der Abhéngigkeit (das erste
Stadium) soll eine Entwicklung zum
zweiten Stadium der Unabhéangigkeit



stattfinden. Unabhéangigkeit ist jedoch
nicht das letzte Ziel, sondern die Bezie-
hung soll die dritte Stufe einer wechsel-
seitigen Abhéngigkeit erreichen. Dieser
Term entspricht grob dem Begriff Part-
nerschaft.

Nach dem ersten Lausanner Kongress
1974 meinte man, die Zeit fur das dritte
Stadium sei reif. Die moderne protestan-
tische Missionsbewegung kénne dem-
nach in drei Aren eingeteilt werden: von
William Carey bis zum Zweiten Welt-
krieg (1793-1945): die Ara der Abhéan-
gigkeit; vom Zweiten Weltkrieg bis Lau-
sanne (1945-1974): die Ara der Unab-
héngigkeit (mit nationalistischen Bewe-
gungen und der Forderung eines Mora-
toriums); seit 1974: die Ara der wech-
selseitigen  Abhéngigkeit (Interdepen-

denz).

) 1997 meldete sich Howard
Die Ara der zu Wort, der diese Einteilung
Abhangigkeit  Ubernahm, aber beklagte,
ist noch dass die Ara der Ab-
immer nicht hangigkeit noch immer nicht
abgeschlos- Uberall abgeschlossen sei
sen. (Howard 1997). Dasselbe

gilt auch heute noch.

Carter schlug 1998 das ,,coactive model*
vor, bei dem zwei Partner zusammen fir
dasselbe Ziel arbeiten. Dies entspricht
grob gesagt der ,Partnerschaft”. Auch
wenn er eine Uberbetonung der Unab-
hangigkeit vermeiden mdochte, betrachtet
er doch das Zwischenstadium der Unab-
héngigkeit als einen notwendigen Schritt,
um die Bedingung fiir die ,reifere Be-
ziehung“ zu schaffen, ndmlich die Be-
ziehung zweier ,génzlich autonomer
Agenten” (vgl. Carter 1998).

4.2 Das Partnerschaft-Modell

Schon die Internationale Missionskon-
ferenz in Whitby 1947 machte ,,Partner-
schaft in Gehorsam® zu ihrem Thema.
Doch die Probleme bei der Umsetzung
kommen treffend in den Worten einer in-

10

donesische kirchlichen Fiihrungsperson
zum Ausdruck, die bei Bosch zitiert
wird: ,,Die Partnerschaft fiir euch; der
Gehorsam fiir uns®. (Bosch 1978)

Lutz und Bush geben folgende Defini-
tion von Partnerschaft:

Eine Verbindung von zwei oder mehr au-
tonomen Einheiten, die eine Beziehung des
Vertrauens aufgebaut haben und Erwar-
tungen erfiillen, auf die sie sich geeinigt
haben, indem sie einander erganzende Stér-
ken und Ressourcen mit einander teilen, um
ihre beidseitigen Ziele zu erreichen. (Lutz
und Bush 1990)

Van Rheenen nennt in seiner Diskussion
unterschiedlicher Zusammenarbeitsmo-
delle in der Mission eine Kombination
von indigenem Modell (keine Ressour-
cen von auferhalb) und dem Partner-
schafts-Modell:

Zundchst indigen in den ersten Genera-
tionen, dann Partnerschaft in den folgenden
Generationen. Weil die Arbeit selbst-unter-
haltend ist wahrend dieser pragenden Ent-
stehungs-Jahre, kommen Christen nicht we-
gen finanzieller Anreize zum Glauben, son-
dern aus Glaubensiiberzeugung. (Van Rhee-
nen 2002)

Die meisten Autoren gehen auf die
Wichtigkeit gemeinsamer Beschlussfin-
dung, Gleichheit und Respekt ein. Der
ehemalige Direktor der Missions-Kom-
mission der Weltweite Evangelischen Al-
lianz, William Taylor, war ein starker
Flrsprecher des Partnerschaft-Modells.
Er schrieb einen weltweiten Uberblick
Uber Partnerschaft. Eine seiner Schluss-
folgerungen ist:

Die Lektion: Partnerschaft funktioniert am
besten, wenn man gemeinsam Eigentumer
des Projektes ist, einschlieBlich seiner Fi-
nanzen (Taylor 1995).

In seiner Beschreibung von Fehlern und
Losungen im Selbstdndigkeitsprozess
sagt Rickett:

evangelische missiologie 32[2016]1



Es ist ein Fehler, das destruktive Potential
fremder Hilfe zu unterschatzen. Selbstén-
digkeit hat drei miteinander zusammenhén-
gende Wesensziige: organisatorische Selbst-
Bestimmung, wechselseitige Abhéangigkeit
in der Beziehung und finanzielle Unab-
héngigkeit ... Eine gute Daumenregel ist,
nicht mehr als 30 Prozent des Gesamt-
einkommens des Partners an Unterstilitzung
zu geben. Eine Arbeit, die 70% ihrer Kosten
aus lokalen Ressourcen erhalt, stellt ein
gesundes Grad an wechselseitiger Abhén-
gigkeit dar (Rickett 2001a).

FUr eine Partnerschaft missen zwei au-
tonome Partner zusammenfinden, die
unabhéngig voneinander existieren kon-
nen. Wenn diese erste Voraussetzung
nicht erfallt wird, braucht man gar nicht
erst nach den anderen Bedingungen einer
Partnerschaft zu fragen. Eine vertrauens-
volle Beziehung zwischen einer auto-
nomen Organisation und einer abhangi-

sation als ihrer eigenen Kirche erhalten
sollten, verdient besondere Beachtung.
Im Folgenden fassen wir einige Argu-
mente fir und gegen die Fremdfinan-
zierung von Mitarbeitern zusammen:

Argumente dafur

Aus der Perspektive Indiens schrieb
Donalds unter dem Titel ,,What is wrong
with  foreign money for national
pastors?<:
.. »indigen* ist ein schlechtes Wort, wenn
es Christen in einem Land davon abhélt, mit
Mitchristen in einem anderen Land zu teilen
(Donalds 1977).

Zugleich halt er Teilzeit-Mitarbeiter fur
eine noch bessere Ldsung, insbesondere
in armen landlichen Gemeinden.

Penner nennt ein oft gehdrtes Argument:

Unser Wunsch ist, mdglichst viel fur unser
Geld zu erhalten. Darum denken wir, es sei

gen Organisation ist eine gute Investition, Einheimische anzu-

. schlicht unméglich. Ge- stellen (die unvermeidlich billiger sind).

Fur eine ; i (Penner 2002)
meinsame Ziele und Ent-

Partnerschaft . f . L .

. . scheidungen sind kaum  Einer der ausdriicklichsten Beflirworter
mussen zwel - . . . . .
autonome mdglich, wenn eine Organi-  dieser Argumentation ist K.P. Yohannan,
Part sation in ihren momentanen  z.B.in seinem Buch Revolution in World
artner Strukturen nicht berleben  Missions. Westliche Missionare seien
]fuzamme”' kann ohne die Unter- teurer und lebten oft weit weg von der
naden.

Lebenswirklichkeit der Menschen. Vor

stiitzung des anderen ,,Part-
ners“. Ressourcen und Stér-
ken ergdnzen sich nicht gegenseitig,
wenn sie ganz von einem ,,Partner ab-
héangen. Dies ist das Problem des Part-
nerschafts-Modells, aufgrund dessen es
viel Kritik erfahren hat. Denn:

Wir sind jedoch sehr gut darin, Begriffe zu
&ndern und genauso weiterzumachen wie
zuvor (Gatu 1996).
5. Zwei spezifische Frage-
stellungen

5.1 Mitarbeiter von au3en
finanzieren?

Die Frage, ob einheimische Mitarbeiter
ihr Gehalt von einer anderen Organi-

evangelische missiologie 32[2016]1

dem Hintergrund eines indischen Kon-
texts, wo heilige Ménner und geistliche
Fuhrer wegen ihrer freiwilligen Armut
respektiert werden, hebt Yohannan
hervor, dass der Lebensstil eines von
auBen finanzierten einheimischen Evan-
gelisten extrem einfach sein wird.
Seinem Buch ist eine Karte beigefiigt,
wo der Leser sich verpflichten kann, eine
bestimmte Anzahl von einheimischen
Evangelisten zu unterstitzen.

Yohannan ist ein geachteter Missions-
leiter und der Grinder von Gospel for
Asia. Missionsfachleute bestatigen seiner
Organisation ein gutes MaR an Trans-
parenz und Rechenschaft. Dennoch
haben mehrere Missiologen, wie Ralph

11



Winter, Patrick Johnstone, Bill Taylor
sowie Glenn Schwartz gewichtige
Einspriiche gegen seine Argumentation
erhoben. Inzwischen hat K.P. Yohannan
sich fur einige der Aussagen in seinen
Bichern entschuldigt.

Argumente dagegen

\Von vielen Autoren (siehe Ott, Paden,
Schwartz 1996, Wayne Allen, Harvie
Conn, Ellison, Van Rheenen, Penner,
Howard, Taylor, Rickett and Davis) sind
Grunde angefuhrt worden, warum es
nicht weise sei, kirchliche Mitarbeiter
von aullen zu finanzieren. Die wichtig-
sten lassen sich so zusammenfassen:

Einmal begonnen, ist eine Finanzierung
von aulen extrem schwer abzubrechen.
Sie verhindert oft, dass die Arbeit von
lokal bezahlten oder ehrenamtlichen Mit-
arbeitern ibernommen wird und dass die
lokalen Gemeinden den Zehnten und die
Unterstitzung ihrer Pastoren als natlr-
lichen Ausdruck der Liebe entdecken. Es
besteht die Gefahr, dass diese Art der
Anstellungen als bloRe Jobmdglichkeit
angesehen werden. Zudem hat diese Art
der Finanzierung keine Anhaltspunkte in
der Bibel, die lehrt, dass diejenigen, die
sich vollzeitlich der Verkiindigung des
Evangeliums widmen, sich von dem
erndhren sollen, was die, fur die sie
predigen, ihnen geben konnen. Eine
Finanzierung von auflen hat negative
Auswirkungen auf das Gemeindewachs-
tum. Denn es macht die Mitarbeiter
weniger verantwortlich und loyal gegen-
Uber ihrer Gemeinde und verstarkt den
Eindruck, die Kirche sei etwas Aus-
landisches und ihre Mitarbeiter wirden
bezahlt, um auslandische Interessen zu
vertreten. Es wird ein Finanzierungs-
Modell geschaffen, das auf der Denk-
voraussetzung aufbaut, dass die Aus-
breitung des Evangeliums abhéngig von
Geld sei. Es ist nicht mit lokalen Res-
sourcen reproduzierbar, sondern vermit-
telt das Gefuihl der eigenen Unfahigkeit.

12

Letztlich  raubt  diese  Art  der
Finanzierung der lokalen Kirche die
Freude und den Segen, als missio-
narische Kirche Teil der Weltevangelisa-
tion zu sein.

Eine Frage, die hiermit
zusammenhangt, ist die Einmal
Frage nach Unterstitzung  begonnen,
fur die Aushildung von isteine

kirchlichen Mitarbeitern.  Finanzierung
Davis betont, dass auch die  von auRen
Ausbildung so strukturiert  schwer

(und finanziert) werden  apzubrechen.
muss, dass sie von der ein-

heimischen Kirche ohne

Zuschuss von aufllen

iibernommen werden kann. ,,Fange nur
mit etwas an, was die nationale Kirche
weiterfithren kann.”“ (Davis 1996). Wir
meinen nicht, dass die Finanzierung der
Ausbildung von auBen an und fiir sich
falsch sei. Aber wenn theologische
Ausbildung als wesentlich fur die Kirche
betrachtet wird (und das tun wir), dann
sollte sie so strukturiert sein, dass die
nationale Kirche sie selber durchfiihren,
leiten und unterhalten kann.

5.2 Rechenschaft ablegen

Die meisten Autoren betonen, dass ohne
eine Form der Rechenschaft keine Part-
nerschaft existieren kann. Rickett weist
auf den biblischen Hintergrund hin:

Es ist wichtig, nicht nur vor Gott finanzielle
Integritdt zu bewahren, sondern auch von
anderen als jemand wahrgenommen zu wer-
den, der dies tut. Dtn. 25, 13-15 und 2Kor
8, 16-24 (Rickett 2001b).

Lutz und Bush heben hervor,

Rechenschaft hat nichts mit Misstrauen zu
tun. Als Kehrseite von Vertrauen muss Re-
chenschaft in Vereinbarungen eingebaut
werden. Es ist schwierig, jemandem zu ver-
trauen, der nicht bereit ist, Rechenschaft ab-
zulegen; und es ist demitigend, gegeniiber
jemandem zur Rechenschaft verpflichtet zu

evangelische missiologie 32[2016]1



sein, der einem nicht vertraut (Lutz und
Bush 1990).

Rechenschaft sollte generell Teil der
Arbeit jeder Kirche und Organisation
sein. Uberall gilt das Prinzip, dass Trans-
parenz das Vertrauen und die Spenden-
bereitschaft fordert. Allerdings hat der
Bedarf nach Rechenschaft vor allem mit
der Prasenz grofler Summen auslan-
discher Gelder zu tun, insbesondere eine
Rechenschaft im westlichen Sinne, mit
vielen Formularen betreffend Langzeit-
Planen, Jahres-Planen, Budget und ei-
nem ausfiihrlichen System der Berichter-
stattung. Bevor man vereinbart, dass Re-
chenschaft nétig ist, muss Rechenschaft
erst einmal definiert werden.

Beginn damit, deine Partner zu fragen, was
Rechenschaft fiir sie bedeutet. Diskutiere,
wie sie in ihrer Kultur funktioniert und wie
in deiner ... Bei einem kleinen Projekt, wo
alle intuitiv wissen, was sie erreichen sollen
und warum, ist es mdoglich, ohne schriftliche
Ziele und Vorgaben zu arbeiten. (Rickett
2000)

Wir wollen die Heraus-
Esmusserst  forderungen am Beispiel
einmal von Siidost-Nigeria illus-
definiert trieren, dessen Kultur eine
werden, LKultur der Korruption®
was unter genannt worden ist. Das
Rechenschaft ~ bringt besondere Heraus-
verstanden forderungen fir die Kirchen
wird. mit sich. Die gebréuchliche

westliche Form der Rechen-
schaft erweist sich nicht nur als zu
umfangreich, sondern gleichzeitig auch
als zu begrenzt. Die ganze Schreibarbeit
verlangt viel Arbeit und Zeiteinsatz, aber
sie besagt nicht notwendigerweise etwas
dariber aus, was in der Realitat
geschieht. Denn es ist leicht, an Belege
mit jeder gewilnschten Information
heranzukommen. Darum flhren viele
nigerianische Organisationen ihre
Rechenschaft nicht anhand von Belegen
und Berichten durch, sondern anhand

evangelische missiologie 32[2016]1

einer Uberpriifung der Realitat. Ist die
Arbeit so gemacht worden, wie es den
Erwartungen entspricht? Die daftr no-
tige Geldsumme kann von
anderen Mitarbeitern in der

o . Eine
Organisationen abgeschatzt Rechenschaft
werden, denn alle kennen

anhand der

die Marktpreise. Ob je-
mand aus seinem Job ein
paar persénliche Vorteile
gezogen hat, ist norma-
lerweise kein Thema. Wenn
er klug verhandelt hat, mag fiir ihn etwas
abfallen. Aber die anderen Beteiligten in
diesem Prozess konnen leicht bewerten,
wie weit dies geht. Die Hauptbedingung
dafiir, dass diese Form der Rechenschaft
funktioniert, ist, dass alle Beteiligten sich
vollig als Eigentlimer und Verantwort-
liche fur das Programm und das damit
verbundene Geld fuhlen.

Diese Art der Rechenschaft mag weder
ideal sein noch Korruption verhindern.
Unser Hauptpunkt ist, dass ein Standard,
der auf schriftlichen Berichten besteht, in
Kulturen, in denen Korruption tief ver-
wurzelt ist, nur ein theoretischer Stan-
dard ist und die Versuchung mit sich
bringt, eine schone Fassade fur die Geber
aufzubauen, die sich freuen, wenn sie
schdne Papiere sehen. Eine Rechenschaft
anhand der Realitdt muss gefordert
werden, um die Diskrepanz zwischen
Papier und Realitdt zu vermeiden. Das
mag dazu fihren, dass Geld nicht
vollstindig ,,ordnungsgemal abgerech-
net“ wird. Aber dies braucht kein
Problem zu sein, solange es interne
Kontrollmechanismen gibt. Das setzt
aber voraus, dass es entweder Kkeine
finanzielle Unterstiitzung von auf3en gibt,
oder dass diese nur einen kleinen Teil
des Gesamtbudgets ausmacht, damit das
Bewusstsein der Eigenverantwortlichkeit
sichergestellt ist.

gefordert
werden.

13

Realitat muss



6. Wie kann Abh&ngigkeit
verhindert oder beseitigt
werden?

Wie Abhéngigkeit vermieden werden
kann, ergibt sich leicht aus den oben
nannten Ursachen fir Abhangigkeit. Un-
ser Ausgangspunkt ist jedoch eine schon
bestehende Abhéngigkeits-Situation. So
wie das Problem der Abhéngigkeit zwei
Seiten hat, muss auch die Ldsung bei
beiden ansetzen: bei der abhédngigen
Kirche und bei der Abhéngigkeit schaf-
fenden Kirche.

6.1 Soziale Gerechtigkeit

Die groBen Unterschiede zwischen den
Okonomien der Welt kénnen nicht von
einer einzelnen Person oder Organisation
beseitigt werden. AuBerdem werden
Schritte zur Loésung dieses Problems
nicht unmittelbar die bestehenden Ab-
hangigkeiten in unseren Kontexten be-
seitigen. Trotzdem haben die westlichen
Kirchen nach wie vor den Auftrag, sich
mit prophetischer Stimme in der Gesell-
schaft gegen Ungerechtigkeit auszuspre-
chen. Sie sollten die ersten sein, die
solche Regierungsintiativen untersttzen,
auch wenn es auf Kosten ihrer eigener
Mitglieder geschieht.

6.2 Moratorium

Mit dem Ruf nach einem Moratorium ist
im Allgemeinen die Forderung gemeint,
fiir einen bestimmten vereinbarten Zeit-
raum damit zu pausieren, Missionare und
Geld von auBen zu senden. Damit soll
eine Kirche Zeit und Freiraum erhalten,
sich selbst als Eigentlimer ihrer Arbeit zu
verstehen und eigene Prioritdten zu
setzen.

Durch die Kommission fir Weltmission
und Evangelisation des Okumenischen
Rates der Kirchen wurde 1973 in Bang-
kok der historische Ruf nach einem
Moratorium von verschiedenen Delegier-
ten vorgetragen. Wenn auch die Motive

14

fir einen Ruf zum Moratorium in
Bangkok unterschiedlich waren, so kann
dieser nicht einfach mit dem Ende der
Mission im biblischen Sinne und dem
Abbruch aller Missionsarbeit gleich-
gesetzt werden.

Auch auf der Lausanner Konferenz
1974, wo sich fiihrende Personen der
evangelikalen Missionsbewegung trafen,
wurde das Moratorium diskutiert und die
Lausanner Erklérung sagt in Artikel 9
iber ,,.Die Dringlichkeit der evangelis-
tischen Aufgabe“:

In einem Land, das das Evangelium gehort
hat, kann es bisweilen notwendig sein,
Missionare und Geld aus dem Ausland zu
reduzieren, um den Gemeinden im Land die
Maoglichkeit zum selbstdndigen Wachstum
zu geben.

Ein Moratorium kann inner- Das heil’t
halb der empfangenden nicht,
Kirche ausgerufen werden, dass die

wie es in den 1970ern der
Fall war und auch spéter oft

L ! abgebrochen
geschenen ist.  Einige | . .,
Kirchen haben diese Option ~ _

gewahlt, um sich von der

Last der Abhadngigkeit zu befreien. In
diesem Fall sagen Kirchen ,Nein
danke!* zu dem Angebot von Geld und
Unterstiitzung.

Der Ruf nach einem Moratorium kann
auch von auflen kommen, wenn Geber-
Organisationen die schwachenden Ef-
fekte ihre Fordergelder sehen. Dies ist
jedoch gewdhnlich die schmerzlichere
Variante und kann leicht die Beziehun-
gen im Leibe Christi verletzen.

Seit 2000 wurde die Moratoriums-Op-
tion zwar unter der Bezeichnung ,,Null-
Option“ weiter diskutiert, aber als die am
wenigsten winschenswerte Option ange-
sehen. Wir befurworten nicht ein voll-
standiges Moratorium, sondern meinen
wie die Lausanner Erklarung, dass eine
erhebliche Reduktion auslandischer Gel-

evangelische missiologie 32[2016]1

Beziehungen



der notig ist, damit die Selbstandigkeit
der jungen Kirchen wachsen kann. Das
heillt aber nicht, dass die Beziehungen
abgebrochen werden sollten! Ein Mora-
torium fiir zwei Jahre kann viel dazu
beitragen, dass die Kirche zum Eigen-
timer ihrer Arbeit wird und eigene
Prioritéten setzt.

Aber auch bei den westlichen Kirchen
sind Verdnderungen notwendig. Sie mus-
sen ihre paternalistische Haltung &ndern
und lernen, dass manchmal mehr Segen
darauf liegt, zu nehmen als zu geben. Die
westliche Kirche hat die jungen Kirchen
nétiger, als sie es wahrnimmt!

6.3 Umstrukturierung

Wenn teure Strukturen der Grund fiir
Abhéangigkeiten sind, dann kann eine
Umstrukturierung ndétig sein, wobei die
Kirche selbst auf Grundlage ihres
Bedarfes und ihrer Priorisierungen ent-
scheiden muss, auf welchem Gebiet
Strukturen geéndert werden missen.
Dabei kann es hilfreich sein, zu unter-
scheiden, was zum Wesen der Kirche
gehort und was nicht (wie z.B. kirchen-
eigene Betriebe, die das niedrige Spen-
de-Aufkommen der Kirchen kompen-
sieren sollen) (vgl. Schwartz 0.D.).
Weiter kann es hilfreich sein, zwischen
der Ebene der Ortsgemeinde und der
Ebene des denominationellen Dachver-
bandes zu unterscheiden. Was auf lokaler
Ebene wichtig ist, ist nicht unbedingt
auch auf Ubergemeindlicher Ebene sinn-
voll. Wenn gar Arbeitszweige auf de-
nominationeller Ebene an die Stelle lo-
kaler Arbeit treten (z.B. im Bereich der
Jugendarbeit), dann geht den Orts-
gemeinden ein wesentlicher Aspekt ihres
Dienstes an den Menschen vor Ort
verloren.

Ein weiterer Bereich, der mdglicher
Weise umstrukturiert werden muss, ist
das Gebiet der Gemeindegrindung und
Leiterschaft. Wer sorgt dafiir, dass die

evangelische missiologie 32[2016]1

Arbeit in einer neu gegrindeten Gemein-
de weitergeht? \ollzeit- oder Teilzeit-
Mitarbeiter? Kommt das Geld dafiir von
der Muttergemeinde, dem nationalen
Dachverband oder der neuen Gemeinde
selbst?

6.4 Haushalterschaft

Unterricht Uber biblische Haushalter-
schaft ist unerlasslich, damit eine Kirche
unabhéngig wird. Solange Kirchen, die
von Missionsorganisationen gegriindet
wurden, Gelder von aufler-
halb erhalten, ist es schwer,

Haushalterschaft zu lehren. nfg;eﬁgssﬁ
»~Eignerschaft muss Haus- halt haft
halterschaft vorausgehen.« — '2'€SCN
(Schwartz 0.D.) Der Nigeri- /"@"s”
anische Methodist Awo ~ 9€hen.
schreibt:

In ihrem Bemihen um finanzielle Unter-
stitzung von auferhalb weisen viele
Gemeindegrinder darauf hin, dass die
Gléubigen jung im Glauben und arm seien.
Aber denkt an die Geschichte von Elia und
der Witwe von Zarpat (1 Koén 17, 9-16).
Der Prophet lie die Frau alles geben, was
sie hatte, mit dem Resultat, dass sie alle
genug hatten. ... Wenn man eine gesunde
Gemeinde grinden will, werden die Lehre
und der Eindruck, die am Anfang vermittelt
wurden, entscheidend dafiir sein, was fir
ein Typ Gemeinde heranwachsen wird
(Awo 1995).

6.5 Westliche Kirchen schulen

Wie schon gesagt ist das Abhéngigkeits-
problem ein beidseitiges Problem. Die
westlichen Kirchen brauchen ebenso
Schulung und ihr Bild von Mission muss
biblisch revidiert werden.

Zu lange schon hat die westliche Kirche
Personal, Material und Geld in die Kirchen
der Dritten Welt flieRen lassen, ohne eine
realistische Bewertung der Auswirkungen
vorzunehmen. ... Kdénnen Wohltétigkeits-
organisationen Berichte ertragen, die nahe
legen, dass sie kein Personal oder Geld
mehr senden sollten? ... Evaluation muss

15



Uber Statistiken hinausgehen, die die phy-
sischen Verénderungen berichten. Sie muss
eine soziale Evaluation sein. Welche Wir-
kung hat unsere Unterstiitzung in Form von
Personal und Geld auf die Haltung der
Empfénger? (Reichenbach 1982)

Nicht nur fur die empfangende Kirche
steht viel auf dem Spiel, sondern auch
auf Geber-Seite: das gute Gefiihl, Gutes
zu tun; das Bild des guten weil3en
Missionars; die Organisationen (zuhause
und in Ubersee), die wir aufgebaut
haben; dass schone Niveau an Spenden
unserer Unterstutzer, das sinken kann,

wenn wir ihr Bild von

. Mission  verdndern.  Ein

Der Einsatz wichtiger Grund dafur, das
fur Mission alte Bild aufrecht zu erhalten
wird nicht und die westlichen Kirchen
daran bestandig zu drangen, mehr
gemessen, an die abh&ngigen Kirchen
wie viel Geld zu geben, ist der Wunsch, die
gegeben Liebe zur Mission am Leben
wird. zu halten. Aber wenn Men-

schen nicht die wirklichen
Probleme kennen und die Waffen, mit
denen Satan die Kirche klein halt, dann
wissen sie auch nicht, was sie beten
sollen. Missionsvorstande miissen ihre
Furcht ablegen, dass weniger Spenden
hereinkommen. Der Einsatz fiir Mission
wird nicht daran gemessen, wie viel Geld
gegeben wird. Inkarnatorische Gegen-
wart ist viel wichtiger als Geld (Howard
1997).

7. Es ist moglich, Abhangigkeit
aufzubrechen

Manche mdgen meinen, dass sich der
Zirkel der Abhéngigkeit einmal be-
gonnen fur immer fortsetzen muss. Das
ist jedoch nicht der Fall, wie viele
positive Beispiele zeigen. Der Preis flr
die Verénderung kann jedoch hoch sein.

Einige lokale Kirchenfilhrer missen viel-
leicht ,,nein danke* zu Spenden von aufien
sagen, die bisher sie und ihre Familien

16

finanzierten ... Manchmal zahlen die Mis-
sionare einen hohen Preis fur ein neues
Denken und sie werden unfreiwillig daran
gehindert, ihren Dienst fortzusetzen
(Schwartz 2000b).

8. Faktoren, die das Aufbre-
chen von Abhangigkeiten
verhindern

Abhéngigkeit entwickelt sich in einem
sich selbst verstarkenden Kreislauf.
Uberall in diesem Kreislauf kann Wider-
stand auftreten, der Uberwunden werden
muss. Es beginnt bei dem Vorstand der
Missionsorganisationen und den (Ex-)
Missionaren, die es

... ungern sehen, dass ... die Projekte, die sie
begonnen haben, aufhdren oder pausieren
(Schwartz 2000b).

Es geht weiter bei den Unterstitzern in
den westlichen Kirchen, die sich

... freuen, daran beteiligt zu sein, Not zu
lindern, egal ob ihr Mitleid und Altruismus
ein Abhdangigkeits-Syndrom schafft oder
aufrecht erhélt (Schwartz 1999b).

Und auch die abhéngigen Kirchen ge-
horen dazu:

Diejenigen, deren Gehalt vom Ausland
finanziert wird, stehen einer Veranderung
des Systems vielleicht skeptisch gegenuiber
. Sie sind zu dem Schluss gekommen,
dass ihre Leute zu arm sind, um ihre ei-
genen Kirchen und insbesondere ihre eige-
nen Entwicklungshilfe-Projekte zu unter-
stutzen, und darum kann aus ihrer Sicht
alles bleiben wie es ist (Schwartz 2000b).

Die bleibende Présenz und Zugang-
lichkeit von auslandischen Geldern ist
der wichtigste Faktor, der das Aufbre-
chen von Abhédngigkeiten verhindert.
Doch welche Faktoren auch immer ver-
hindern, dass die Fesseln der Abhéan-
gigkeit gesprengt werden, das Evange-
lium von Jesus Christus macht frei.
Wenn uns die Belange des Reiches Got-
tes am Herzen liegen, dann missen wir

evangelische missiologie 32[2016]1



dem Abhéngigkeits-Problem unsere Auf-
merksamkeit schenken, um einer ge-
sunden Kirche willen, um einer starken
und missionarischen Kirche willen, um
einer Kirche willen, die vielen — ein-
schlieBlich des Westens — zum Segen
wird, zur Rettung vieler und zur Ehre
Gottes.

Literature

Allen, Roland, 1962 (1912): Missionary
methods: St Paul’s or ours? 2. Auflage.
Grand Rapids: Eerdmans Pub. Co.

Allen, Wayne, 1998: ,,When the Mission
Pays the Pastor. Evangelical Missions
Quarterly 34,2.

Awo, Egba, 1995: ,Money for planting your
church®, Kenya Church Growth Bulletin
Oct 01, 1995.

Bonk, Jonathan J., 1986: ,The Role of
Affluence in the Christian Missionary
Enterprise from the West“, Missiology 14/4,
437-461.

Bosch, David J., 1978: ,Towards True
Mutuality: Exchanging the Same Commo-
dities or Supplementing Each Others'
Needs?“, Missiology 6/3, 283-296.

Carter, John F., 1998: ,The Indigenous
Principle Revisited: Toward a Coactive
Model of Missionary Ministry®, Asian
Journal of Pentecostal Studies Jan 01, 1998.

Clark, Dennis E., 1971: ,,Receiving Churches
and Missions“, Evangelical Missions
Quarterly 7/4, 201-210.

Conn, Harvey M., 1978: ,,The Money Barrier
between Sending and Receiving Churches®,
Evangelical Missions Quarterly 14/4, 231-
240.

Davis, Dave, 1996: ,Western Funding for
National Workers: It's a Mistake.” East-
West Church and Ministry Report Jan 01,
1996.

Donalds, Kenneth G., 1977: ,,What's Wrong
with Foreign Money for National Pastors?“,
Evangelical Missions Quarterly 13/1, 19—
26.

Ellison, Victor, 1997: ,,The Saul Syndrome*.

evangelische missiologie 32[2016]1

Presented at: 1998
Workshop, Sunset
Lubbock, Texas.

Fuller, Lois, 1997: ,,The Missionary's Role in
Developing Indigenous Christian Theo-
logy“, Evangelical Missions Quarterly 33/4,
404-4009.

Gatu, John, 1996: , The rationale for self-
reliance”. Presented at a Consultation on
Self-Reliance of the Churches in Africa at
Limuru, Kenya in May  1996.
(Www.wmausa.org)

Gaventa, Beverly R., 1992: ,Conversion in
the Bible®. In: H.N. Malony and S. South-
ard (Hg.), Handbook of Religious Con-
versions. Birmingham AL: Religious
Education Press.

Howard, David, 1997: ,Incarnational Pre-
sence; Dependency and interdependency in
overseas partnerships®. In: D. Rickett and
D. Welliver (Hg.). Supporting indigenous
ministries. Wheaton: Billy Graham Centre.
Chapter 4.

lkenga-Metuh, Emefie, 1987: ,, The shattered
microcosm, a critical survey of explanations
of conversion in Africa“. In: K.H. Petersen
(Hg.), Religion, Development and African
Identity. Uppsala: Scandinavian Institute of
African Studies, 11-27.

Ingebretson, Ben 2002: A Great Omission:
The Legacy of Economic Dependence in the
Modern Mission Era. Foundational Papers,
Grand Rapids: International  Steward.
(www.internationalsteward.org).

Kornfield, William J., 1991: ,,What Hath Our
Western Money and Our Western Gospel
Wrought?“, Evangelical Missions Quarterly
27/3, 230-237.

Kritzinger, J.J., 2000: ,,Dependency and inde-
pendence. Perspectives on the (expensive)
way of being church.“ Mission Bulletin
Issue 20,2. (www.recweb.org).

Lutz, Lorry and Luis Bush, 1990: Partner-
ship: the new direction in world evange-
lism. Downers Grove: InterVarsity Press.

Ott, Craig, 1994: ,Financially Supporting
National Pastors and Missionaries May Not
Always Be the Bargain It's Cracked up to

Indian Missionary
Church of Christ,

17



Be*“. Mission Frontiers, Sep 01, 1994.

Paden, Gerald, 1997: Supporting National
Preachers. Unpublished paper from Sunset
School of Missions.

Penner, Glenn M., 2002: Dependency: When
Good Intentions Aren't Enough. Paper
adopted by the Board of Directors, The
Voice of the Martyrs in Canada.

Reichenbach, Bruce R., 1982: ,,The Captivity
of Third World Churches®, Evangelical
Missions Quarterly 18/3, 166-179.

Rickett, Daniel, 2000: Building Strategic
Relationships: A Practical Guide to
Partnering with Non-Western Missions.
Partners International. Stem Press.

Rickett, Daniel, 200la: ,Seven mistakes
partners make and how to avoid them®,
Evangelical Missions Quarterly 37/3.

Rickett, Daniel, 2001b: Getting Beyond
Money Problems in Missions Partnerships.
Partners International.

Schwartz, Glenn (ohne Datum): Cutting the
Apron strings. Unpublished paper from
WWW.WMmausa.org.

Schwartz, Glenn 1996: Should We ,Just
Support Nationals“?. Unpublished paper
from www.wmausa.org.

Schwartz, Glenn 1998a: ,,Horizon Four:
Avoiding Dependency and Mobilizing
Local Resources®, Mission Frontiers Sep
01, 1998. (www.wmausa.org).

Schwartz, Glenn, 1998b: How Missionary
Attitudes Can Create Dependency. Pre-
sented at the Southwest Regional Meeting
of the Evangelical Missiological Society on
the USCWM campus on April 17, 1998.
(Www.wmausa.org).

18

Schwartz, Glenn, 1999a: General Report of
the Consultation on Dependency and self-
reliance held at Philadelphia on November
19-20, 1999 (www.wmausa.org).

Schwartz, Glenn, 1999b: How the current
emphasis on dependency and self-reliance is
being perceived and received. Presented at
the Philadelphia Consultation on Dependen-
cy and Self-Reliance held on November 19-
20, 1999 (www.wmausa.org).

Schwartz, Glenn, 2000a: A Few Thoughts on
Breaking Dependency on Western Funding.
Unpublished paper from www.wmausa.org.

Schwartz, Glenn, 2000b: ,,Dependency: Is
there a cure®. Mission Frontiers Jun 01,
2000. (www.wmausa.org).

Taber, Charles, R. 1997: ,Structures and
strategies for interdependence in world
mission“. In: D. Rickett and D. Welliver
(Hg.). Supporting indigenous ministries.
Wheaton: Billy Graham Centre. Chapter 8.

Taylor, William D. (Hg.), 1994: Kingdom

partnerships for synergy in missions.
Pasadena: William Carey Library.
Taylor, William D., 1995: ,Lessons in

partnership®, Evangelical Missions Quar-
terly 31/4, 406-415.

Van Rheenen, Gailyn, 2002: ,Money and
Mi$$ion$ and Using Money in Missions:
Four Perspectives”, Monthly Missiological
Reflections No’s 2, 13 and 15.
(www.missiology.org).

Vikner, David L., 1974: ,The Era of
Interdependence®, Missiology 2/4, 475-488.

Yohannan, K.P. 1986: Revolution in World
Missions. Carrolton: Gospel for Asia.

evangelische missiologie 32[2016]1



,wWenn Hilfe verletzt...“

Anerkennungstheoretische Uberlegungen zu ungewollten
Effekten helfenden Handelns

Tobias Kunkler
Wenn aus einer christlichen Perspektive die Frage nach einer Ethik der Hilfe
bzw. des Gebens gestellt wird, dann genigt es nicht, nach den Intentionen
und Motiven der Helfenden und Gebenden zu fragen. Es miussen auch die
Auswirkungen auf den Empfanger bedacht werden. Hierzu ist eine
anerkennungstheoretische Perspektive hilfreich, wie sie vor allem in den
Sozial- und Erziehungswissenschaften Anwendung findet. Dieser Artikel stellt
zunéchst Grundziige der anerkennungstheoretischen Perspektive vor und
wendet diese in dem Hauptteil dann auf die Thematik des Helfens an. In
einem abschlieBenden Teil werden die Konsequenzen fir christliches
Handeln bedacht, welche auch fir den Missionskontext von Bedeutung sind.

Dr. Tobias Kinkler hat Soziologie,
Padagogik und Philosophie in Minster
studiert und in der historisch-systema-
tischen und vergleichenden Bildungs-
forschung an der Universitat Bremen
zum Thema relationale Lerntheorie pro-
moviert. Er lehrt an der CVJM-Hoch-
schule in Kassel als Professor fur All-
gemeine Padagogik und Soziale Arbeit
und leitet das Studienprogramm Gesell-
schaftstransformation. Email:  kuenkler
@cvjm-hochschule.de.

Der nachfolgenden Artikel erschien in
dem Sammelband Partnerschaft — Ge-
rechtigkeit - Transformation: Christliche
Perspektiven der Entwicklungszusam-
menarbeit. Hg.v. von Thomas Kréck und
Gisela Schneider. Marburg: Francke (S.
220-229). Der Abdruck geschieht mit
freundlicher Erlaubnis des Verlags.

1. Einleitung

Der britische Soziologie Richard Sennett
(2003) hat es einst auf den Punkt
gebracht: ,,Charity has the power to
wound“. Aber warum kann Hilfe ver-
letzen? Und wann verletzt sie auf welche
Weise?

Wenn aus einer christlicher Perspektive
die Frage nach einer Ethik der Hilfe bzw.

evangelische missiologie 32[2016]1

des Gebens gestellt wird, dann fallt der
Blick meist auf die Intentionen und
Motive der Helfenden und Gebenden:
Sind deren Motive rein und lauter? Wird
wirklich selbstlos geholfen oder erfolgt
die Hilfe aus ungesunden psychischen
Dynamiken heraus? Geht es dem Hel-
fenden wirklich um die Hilfe fur den
anderen oder doch eher um die
Erfahrung von Selbstwirksamkeit oder
gar um Macht und Kontrolle? Alle diese
Fragen sind wichtig. Um jedoch zu
beantworten, warum und wann Hilfe
verletzt, missen wir meines Erachtens
zunéchst den Blick weg von den
Intentionen und Motiven der Helfenden
hin zu den Effekten des

helfenden Handelns lenken.  per Regelfall
Denn erstens kann Hilfe st ein Mix
auch dann noch verletzen, aus ,guten’
wenn die Intentionen der g
Helfenden vollkommen schlechten’
lauter und rein sind und |\, ien
zweitens  scheinen  mir '

,gemischte Motive‘, also ein Mix aus
,guten‘ und ,schlechten‘ Motiven, wohl
ohnehin eher der Regel- als der
Ausnahmefall zu sein.

Wann also verletzt Hilfe? Um diese
Frage zu beantworten, mdchte ich im
Folgenden zuriickgreifen auf soziolo-

19



gische, psychologische und sozialanthro-
pologischen Erkenntnisse, die sich in
einer anerkennungstheoretischen Per-
spektive biindeln. Ich werde zunachst in
einem ersten Schritt diese Perspektive
kurz skizzieren und sie dann in einem
zweiten Schritt auf unsere Frage(n)
anwenden.

2. Anerkennung und
Verletzbarkeit

Eine anerkennungstheoretische Perspek-
tive beginnt bei dem Faktum mensch-
licher Verletzbarkeit. Menschen sind
durch und durch verletzbare Wesen. Dies
beginnt schon bei unserer physischen
Konstitution: Statt eines undurchdring-
lichen Panzers ist unser Kdrper umgeben
von einer weichen Haut, die ein Messer

oder ein anderer scharfer

dition haben wir jedoch kaum Worte fiir
diese grundlegende Verletzbarkeit der
Menschen, die sich aus ihrer Offenheit
fureinander und ihrer Angewiesenheit
aufeinander ergibt. So sind wir es ge-
wohnt, den Menschen zunéchst als ein
Einzelwesen anzusehen, das in sich
geschlossen ist und erst in einem zweiten
Schritt auch Beziehungen zu anderen hat
oder Teil einer Gemeinschaft ist. Wie
irrefihrend diese Sichtweise ist, zeigt
sich am Beispiel des Verlustes eines
nahestehenden Menschen und der damit
einhergehenden Trauer. Menschen erle-
ben in diesem Fall oft, dass nicht nur die
geliebte Person sondern auch ein Teil des
Ichs verloren gegangen scheint. Wie die
Philosophin Judith Butler (2005:39)
schreibt:

Es ist nicht so, als ob hier auf dieser Seite
ein 'lch' unabhéngig existiert und dann

Gegenstand schnell durch-

Der l\/le_ﬂSCh dringen kann. So sind wir schlicht ein 'Du’ als Gegeniiber verliert,
ist erst in der bereits physisch leicht ver- besonders dann nicht, wenn die Zuneigung
Gemein- . zu dem 'Du' ein Teil von dem ausmacht,
letzbar. Noch leichter ver- o T ; NS .
schaft . . wer 'ich' bin.“ Somit stellt sich die Frage:
) letzbar sind wir aufgrund st s - 1o
Ebenbild . - ,»Wer 'bin' ich ohne dich? (ebd.)
unserer psychischen Konsti- ) s
Gottes. tution. Hier reicht manch- Das Phanomen des personlichen Verlusts

mal bereits ein (belei-
digendes) Wort oder eine harmlose Geste
(wie ein strenger Blick), die Uber unsere
Wahrnehmung direkt in unser Innerstes
dringen und uns verletzen kann.

Dies mag banal klingen, aufgrund unse-
rer individualistischen westlichen Tra-

1 Die Debatte um den Begriff der ,Anerkennung®
hat sich in der Philosophie, den Sozial-
wissenschaften sowie der Erziehungswissenschaft
in den letzten Jahren aus guten Griinden immer
groRerer Beliebtheit erfreut, da eine aner-
kennungstheoretische Perspektive dazu verhilft die
grundlegende Beziehungshaftigkeit menschlichen
Lebens und Zusammenlebens, kurz deren Rela-
tionalitat, sichtbar zu machen. Fir eine aus-
fuhrlichere Grundlegung und Begriindung der im
Folgenden nur kurz skizzierten anerkennungs-
theoretischen Perspektive und deren Verankerung
im sozial- und erziehungswissenschaftlichen
Diskurs siehe Kinkler 2011a.

20

verweist somit auf

. eine Beziehungsformigkeit, die weder
ausschlieBlich aus mir noch aus dir besteht,
sondern als die Bindung vorgestellt werden
muss, durch die diese Ausdriicke
differenziert und aufeinander bezogen sind
(ebd.).

Darin zeigt sich, dass wir Beziehungen
nicht nur haben, sondern diese gewis-
sermallen auch sind, bzw. dass mensch-
liche Existenzen daher auf eine ratsel-
hafte Weise, die wir nur schwer ver-
sprachlichen kdnnen, miteinander ver-
woben und aufeinander bezogen sind.

Auch durch die gesamte biblische
Offenbarung hindurch wird der Mensch
als ein durch und durch soziales Wesen
dargestellt. Als jemand, der fiir sich
alleine, als Einzelwesen, nicht voll-
stdndig ist, sondern von Gott her auf
Gemeinschaft hin angelegt ist. Dies zeigt

evangelische missiologie 32[2016]1



sich bereits in der Aussage Gottes in
Gen. 2,18: ,Es ist nicht gut, dass der
Mensch allein sei...* Wenn zudem Gott
als der dreieine Gott bereits in sich
Gemeinschaft ist, dann ist auch der
Mensch Ebenbild Gottes nicht schon als
Einzelwesen, sondern erst in Gemein-
schaft bzw. in seiner Verwobenheit mit
anderen und seiner Bezogenheit auf
andere, kurz seiner Relationalitat. 2
Konsequent zu Ende gedacht, resultiert
daraus aber eine groRe Verletzbarkeit
und gegenseitige Angewiesenheit.

Aus der Tatsache, dass wir

Verletzungen entstehen dort, wo Aner-
kennung entzogen, vorenthalten oder in
falscher Form gegeben wird und so den
Subjektstatus der Person unterlaufen
oder beschadigen. Um dies zu kon-
kretisieren, mochte ich im Folgenden
drei grundlegende Formen von Aner-
kennung unterscheiden.

Wie wir erstens aus der Sduglings- und
Kindheitsforschung wissen entwickeln
wir ein Ich sowie ein Ich-Bewusstsein
erst durch andere. Nur indem andere
einen S&ugling als ein Ich, als ein
Jemand behandeln, ihn lieben, anspre-

Verletzungen  fgr  uns  selbst als chen, anblicken und auf seine Be-
entstehen Einzelwesen nicht  durfnisse eingehen etc. entwickelt ein
dort, wo vollstdndig sind, ergibt sich  Sdugling bzw. dann das Kleinkind ein
Anerkennung  zudem das grundlegende  Bewusstsein von sich und anderen als
entzogen Paradox, dass wir ohne eigenstandigen Wesen.

wird. andere nicht eigenstdndig  jedoch beschrénkt sich diese Ange-

sein konnen. Als ein Sub-
jekt, das sich als eigenstdndig und hand-
lungsfahig erlebt und das Selbstachtung
und Wirde besitzt, ist der Mensch
niemals in Isolation und kann er nicht
sein, denn um ein Subjekt zu sein, ist er
auf andere angewiesen, die ihm das
Subjektsein allererst ermdglichen. Das,

worauf wir angewiesen sind\,{3 kann man
als Anerkennung bezeichnen.
2 Zum Zusammenhang von Trinitdt und

Ebenbildlichkeit siehe auch Grenz 2001, Shults
2003, Volf 2012, Zizisoulas 1999 und Kinkler
2011b.

3 In gewisser Weise ist es unsere verdinglichte
Sprache sowie unsere Denkgewohnheit von
einzelnen Menschen auszugehen, die uns zu dem
Missverstandnis (ver)fiihrt Anerkennung als ein
Etwas, als eine Substanz, zu betrachten, die durch
die (Anerkennungs-)handlung von Person A zu
Person B transferiert wird. Der Anerkennungs-
theoretiker Tzvetan Todorov (1998:72f) warnt
davor das soziale Bedirfnis nach Anerkennung in
Form eines biologischen Bedurfnisses, wie Hunger
oder Durst, misszuverstehen und Beziehungen zu
Personen, so zu beschreiben, als handle es sich um
Beziehungen zu Sachen. Zwar handle es sich bei
einem Prozess gegenseitiger Anerkennung in
gewissem Sinne um einen Tauschprozess, jedoch

evangelische missiologie 32[2016]1

wiesenheit nicht auf das Kindes- und
Jugendalter. Ebenso wie die Luft zum
Atmen, brauchen wir ein Leben lang die
Existenz anderer Menschen, die auf uns
reagieren, mit uns interagieren und uns
wahrnehmen. Es ist als ob dadurch eine
Art existentieller Stoff transportiert wird,
den wir zum Leben ebenso nétig haben
wie Sauerstoff. Waren wir fir andere
unsichtbar, wirden wir irgendwann auch
fr uns selbst unsichtbar. Wir sind somit
auf die Blicke der anderen angewiesen,
daher nennen wir das, wonach so viele
streben, auch: Ansehen.

Andere sind somit der Spiegel durch den
wir hindurch wir uns (allererst) kennen.

kann das Ausgetauschte hier nicht vom
Austauschprozef selbst abgetrennt werden wie ein
Ding, das von einer Hand in die andere wechselt.
Was ich begehre, ist die Beziehung — Liebe, Trost,
Anerkennung —, nicht irgendein Etwas, das diese
Beziehung mir einbringen konnte. Man kann mich
niemals mit Vergniigen (Anerkennung) erfillen,
wie man eine Fliissigkeit in einen Schlauch gief3t.“
(ebd.) Das Begehren nach Anerkennung strebe
,hicht nach Lust, sondern nach einer Beziehung*
(Todorov 1998:71).

21



Jede Hilfe
kommuniziert

Dies bedeutet zweitens auch, dass sie uns
nicht nur sagen, dass wir sind, sondern
auch wer wir sind und wie wertvoll wir
sind. Eine positive Beziehung zu uns
selbst (Selbstachtung, Selbstwert, etc.)
kénnen wir streng genommen nur dann
entwickeln, wenn andere sich uns gegen-
Uber positiv verhalten haben. Wir kdnnen
uns nur dann wertschatzen, wenn wir
Wertschatzung von anderen erfahren
haben.’

Neben der grundlegenden Wahrnehmung
unserer Existenz und der spezifischen
Emschatzung und Wertschatzung unserer
Existenz® gibt es jedoch noch eine dritte
bedeutsame  Quelle  von
Anerkennung: Diese Quelle
liegt im Geben, im Zuriick-

ein geben, im elgenstandlgen
bestimmtes Spenden von Anerkennung.®
Bi Anerkennung und soziale
ild von dem . ;
Empfanaer Beziehungen sind grund-
prange. legend auf Wechsel- und
Gegenseitigkeit angelegt.

Erst so kann Selbstachtung und -wert
nachhaltig entstehen.

Damit sind nun drei Formen der
Anerkennung benannt, die wir fur unser
Subjektsein, fur unsere Selbstachtung,
flr unsere Eigenstandigkeit allererst
bendtigen und deren Ausbleiben daher

4 Selbstverstandlich setzt sich dies nicht 1:1 um,
sondern ist stark abhéngig von subjektiven
Interpretation des (objektiven) Anerkennungsge-
schehens, die wiederum eng mit dem erworbenen
Selbstkonzept bzw. Selbstbild der Person abhéngt.
So wirkt ein wertschatzender Akt fiir die einen
Person als Bestétigung ihres positiven Selbstbildes,
fur Person B wird sie aufgrund ihrer Nicht-Passung
mit ihrem Selbstbild als ein Akt der bloRen
,Schleimerei‘ abgetan, die nichts mit ihr selbst zu
tun hat. Jedoch kommt niemand mit einem
Selbstbild auf die Welt, sondern entwickelt dieses
durch Erfahrung und Erfahrungsinterpretation.

5 Die Unterscheidung dieser ersten beiden Formen
ist bei Todorov (1998) ausfihrlich begrundet.

6 Fir eine ausflihrlichere Beschreibung dieser
Anerkennungsform siehe Benjamin 1999.

22

verletzt. Was ergibt sich, wenn man mit
dieser anerkennungstheoretischen Per-
spektive auf Hilfe bzw. helfendes
Handeln schaut?

3. Hilfe aus
anerkennungstheoretischer
Perspektive

Nicht-Beachtung der Individualitat

Beziehen wir zunéchst die erste Form
der Anerkennung (Anerkennung als
Wahrnehmung unserer Existenz) auf
Hilfe. Deutlich wird, dass jede Form von
Hilfe zunéchst in einer gewissen Weise
eine Wahrnehmung der Existenz derer
ist, denen geholfen wird. Wie stark, ist
jedoch davon abhéngig, inwiefern die
Hilfe Empfangenden quasi austauschbare
Nummern und somit beliebige Empfan-
ger sind oder ob sie in ihrer Indi-
vidualitdt beachtet werden. Als These
formuliert: Hilfe kann verletzen, wenn
Hilfsempfénger nicht in |hrer Individua-
litat wahrgenommen werden.’

Untergrabung des Subjektstatus

Beziehen wir die zweite Form der Aner-
kennung (Anerkennung als spezifische
Einschatzung und Wertschatzung unserer
Existenz) auf Hilfe dann zeigt sich: Jede
Hilfe kommuniziert indirekt, ob in-
tendiert oder nicht, ein bestimmtes Bild
von dem Empfanger der Hilfe. Ver-
letzungen im Sinne von Beschdmungen

7 Dies bedeutet keinesfalls, dass Hilfe nur in ,Face-
to-Face- oder personlichen Beziehungen ge-
schehen sollte. Die Wahrnehmung der Indi-
vidualitat der Hilfeempfanger kann von Hilfe zu
Hilfe sehr unterschiedlich aussehen. In Projekten
der  Entwicklungszusammenarbeit kann eine
Verletzung bspw. dadurch geschehen, wenn die
Sprache der Geber auch im Projektkontext benutzt
und vorausgesetzt wird und man sich nicht auf
Sprache und Kultur der Hilfeempfénger einlésst
(vgl. dazu Harries in diesem Band). Eine
Verletzung in diesem Sinne geschieht auch tberall
dort, wo die Hilfe an den Bedirfnissen der
Hilfsempfénger vorbeigeht.

evangelische missiologie 32[2016]1



entstehen z.B. immer dann, wenn ein
Hilfeempfanger durch die Hilfe ein Bild
von sich empféngt, das sich ihn selbst als
defizitér, als mangelhaft erleben lasst. So
kann Hilfe als eine fremde Beméch-
tigung erlebt werden, die den Hilfs-
empfanger in einen Objektstatus versetzt
und so das Autonomiebedirfnis von
Personen verletzt.

Die Frage ist also nicht nur, ob Hilfe-
empfanger in ihrer Individualitat be-
achtet und wertgeschatzt werden, son-
dern ob die Form der Hilfe sie als Objekt
oder als Subjekt anspricht. Bekannt ist
die Problematik auch unter dem Ter-
minus ,Paternalismus‘. Die Hilfegeben-
den wissen dann besser, wer der
Hilfeempféanger ist und was er braucht,
als dieser selbst. Genau damit wird
jedoch deren Subjektstatus systematisch
untergraben, d.h. die Hilfeempfanger
werden entmiindigt, von ihren eigenen
Bedirfnissen entfremdet und Abhén-
gigkeit wird gefordert.

Als These formuliert: Hilfe verletzt,
wenn der Subjektstatus der Hilfs-
empfénger untergraben oder unterlaufen
wird. Hilfegebende sollte daher bei aller
Hilfe den Hilfsempfangern nicht nur
besonders viel zutrauen und dies fordern
und fordern sondern auch grundsétzlich
eingestehen, dass sie den Hilfeempfanger
niemals durch und durch verstehen und
er zu einem gewissen Grade immer
fremd und undurchschaubar bleiben
wird. Meines Erachtens ist das ohnehin
ein grundsétzliches biblisches Gebot:
SchlieBlich sind wir die Ebenbilder eines
Gottes, von dem man sich kein Bild
machen sollte.

Gebende und/oder Geber?

Wenn die dritte Form der Anerkennung
(Anerkennung durch das eigenstandige
Spenden von Anerkennung) auf Hilfe
bezogen wird, zeigt sich die meiner
Meinung nach grofite Quelle von
Verletzungen bei Hilfe. Hilfe verletzt, wo
Wechselseitigkeit durch eine Einseitig-

evangelische missiologie 32[2016]1

keit ersetzt wird. Das Problem zeigt sich
auch hier schon in der Sprache: die
Hilfsempfanger. Hilfe wird somit von
vorneherein als ein einseitiges Gesche-
hen verstanden, wo nur etwas von A
nach B, nicht aber von B nach A
transportiert wird.

Dieses Missverstandnis geschieht even-
tuell auch deshalb so schnell, weil wie
oben erwahnt die Ethik der Hilfe meist
von den Intentionen der Helfenden her
betrachtet wird. Damit Geben nicht ein
Mittel zu einem Zweck ist, somit instru-
mentalisiert und der Gebende mani-
puliert wird, sollte Geben ein freies
Geben sein, d.h. man sollte geben ohne
die Erwartung, direkt etwas zuriick-
zubekommen, ohne sich einen Vorteil
davon zu erwarten. Dies ist jedoch nur
die eine Seite der Wahrheit.

Betrachten wir dazu ganz

kurz den Unterschied Hilfe verletzt,
zwischen einer 6konomi-  wo das
schen Transaktion und  beziehungs-
einem Geschenk. Wir sind stiftende

in unserer Gesellschaft  potential des
gewohnt Tauschbeziehun-  Gebens

gen nach dem o6konomi- | nterdriickt
schen Muster zu voll- g

ziehen. Wir zahlen etwas,

um etwas anderes zu bekommen und
danach sind wir quitt (und wenn wir
wollen erhalten wir noch eine Quittung).
Mit Geld schaffen wir einen Wertaus-
gleich fiir das erhaltene Gut. Ein Gleich-
gewicht ist geschaffen. Die eine Seite hat
das Gut, die andere das Geld. So kénnen
wir Dinge austauschen ohne wirkliche
Beziehungen eingehen zu missen. Wir
mussen die Verk&uferin im Supermarkt
nicht fragen, wie es ihr geht. Das spart
viel Zeit, stiftet aber keine Beziehung.

Das Gegenteil geschieht, wenn man et-
was frei gibt, etwas verschenkt. Dies
zeigt sich im Vergleich eines Restau-
rantbesuchs mit einer Einladung zum
Essen. Beim Restaurantbesuch tauschen
wir Geld gegen Essen, Trinken und

23



Service. Im besten Fall sind Géste und
Bedienung nett zueinander, aber durch
die Bezahlung ist ein Ausgleich ge-
schaffen, niemand schuldet danach ir-
gendwem irgendetwas. Wenn man hin-
gegen zum Essen eingeladen ist, dann
bietet man seinen Gastgebern am Ende
kein Geld fir das erhaltene Essen, Trin-
ken und Service an. Das ware geradezu
eine Beleidigung. Das Essen ist ein Ge-
schenk, es wird frei gegeben, von den
Gastgebern zu den Gasten, doch genau
das entwickelt eine (relationale) Sog-
kraft. Dass man in der Zukunft irgend-
etwas zuriickgegeben wird, wird zwar
nicht ausdriicklich verlangt oder ge-
fordert (auch das ware unhoflich), aber
es ist doch zumindest eine Einladung,
das zu tun und eine Einladung, die
Beziehung weiter zu entwickeln und
starker werden zu lassen. Das Geben hat
also eine geheimnisvolle, bindende
Kraft. Geben stiftet Beziehungen bzw.
hat das Potenzial dazu.

Hilfe verletzt, wo dieses Potential des
Gebens zur Beziehung, unterdriickt wird,
da die Empfangenden keine Chance
haben zu Gebenden zu werden und etwas
zuriickzugeben. Wer nur empfangt, ohne
jemals etwas geben zu konnen, dem
beraubt man seinen Subjektstatus und
verletzt seine Selbstachtung. Als These
formuliert: Hilfe verletzt, wenn die
Hilfeempfanger nicht die Gelegenheit
erhalten zu Gebenden zu werden.

Natirlich ist in vielen Féllen der Hilfe
ein direktes, unmittelbares Zuriickgeben
nicht immer mdglich. Und man sollte
auch auf keinen Fall den verhdngnis-
vollen Fehler machen, Hilfe mit Freund-
schaft zu verwechseln. Jedoch sollte
Hilfe immer darauf zielen, die Emp-
fanger nicht zu Objekten, zu bloRen
Konsumenten von Hilfe zu degradieren,
sondern sie in ihrem Subjektstatus zu
stirken und ihnen helfen ganz
grundsatzlich Gebende zu werden. Eine
ganz wichtige Rolle spielt dazu die

24

Erwerbsarbeit, durch die man etwas
produzieren (auch Dienstleistungen) und
der Gemeinschaft oder Gesellschaft
zuriickgeben kann. Aus diesem Grund ist
die Arbeit auch eine wichtige Quelle von
Wirde und Selbstachtung. Natdrlich ist
diese Einsicht keinesfalls neu. Sie wird
unter Thema ,Hilfe zur Selbsthilfe*
jedoch leider oft mehr beschworen als
auch wirklich praktiziert, was unter
anderem auch daran liegen mag, dass
nicht immer deutlich genug ist, aus
welchen Griinden ,Hilfe zur Selbsthilfe*
so entscheidend ist.

Eigenstandigkeit und
gesellschaftliche Teilhabe

Als Ergénzung mdchte ich noch zwei
weitere Thesen nennen, die mit den
bisherigen Uberlegungen eng zusam-
menhéngen, sich jedoch nicht direkt aus
ihnen ergeben. Voraussetzung daflr ist,
dass wir die anerkennungstheoretischen
Uberlegungen, die sich zunéchst auf die
Beziehung zwischen zwei Personen
konzentriert, mit gesellschaftstheore-
tischen Uberlegungen ergénzen. Denn
weder existieren Menschen als Einzel-
wesen noch nur in Zweierbeziehungens,
sondern sie sind immer Teil von ge-

8 Und selbst in Zweierbeziehungen sind stets Dritte
anwesend. Sei es in Form verinnerlichter
gesellschaftlicher ~ Normen oder in Form
bedeutsamer Anderer, die die Zweierbeziehung
beeinflussen, indem sie indirekt immer anwesend
sind. In Hilfe kénnen zudem auch Dritte verletzt
werden, die nur indirekt in das Geschehen
zwischen Hilfegebenden und Hilfsempfanger
eingebunden sind. Eine Beispiel dafir ist die
Scham die Eltern von Kindern empfinden kénnen,
die bei gutgemeinten  Paketaktionen  zu
Weihnachten Hilfspaket mit teueren westlichen
Spielsachen bekommen, die sich die Eltern niemals
leisten konnten. Zur Problematik des Dritten siehe
auch Harries Kritik an einer einseitigen
dialogischen Orientierung (in diesem Band) sowie
der sozialtheoretische Diskurs um die ,Figur des
Dritten® (Fischer 2008, Bedorf 2003).

evangelische missiologie 32[2016]1



sellschaftlichen Gefiigen, durch die sie
beeinflusst werden und die sie
beeinflussen.

Verlangert man die letzte These gesell-
schaftstheoretisch so ergibt sich: Hilfe

trennbar miteinander verwoben sind,
helfen sozial benachteiligten Kindern mit
Hausaufgabenhilfe, bringen Obdachlosen
Kaffee, spenden bei einer Hungersnot
Notfallhilfe oder fahren gar in einem
Einsatzteam in ein afrikanisches Land

verletzt  (indirekt), wenn . .

diese nicht mittel- bis und helfen dort Brunnen und eine Kirche
langfristig und gesellschaftliche Teil- ~ Qute Taten, zu denen wir aufgerufen sind.
Eigenstandig-  habe erméglicht und for- Und doch: Wenn unser Einsatz fir
keit und dert. Am besten geschieht Gerechtigkeit und unsere Ubernahme
gesellschaft- dies, wenn die Hilfeemp-  Sozialer Verantwortung als Christen nur
iche Teilhabe  fanger groRtmoglich daran  in solchen Aktionen besteht, dann agie-
tSrdern beteiligt werden, die kon- Fen wir letztlich wie der Mann, der

kreten Bedingungen der
Hilfe mitzugestalten. Umgesetzt wird
dies beispielsweise in partizipativen
Ansdtzen der Entwicklungszusammen-
arbeit.

Ungerechte Strukturen und
unterdrickende Systeme

Sobald man nicht nur von Zweier-
beziehungen sondern von gesellschaft-
lichen Gefligen ausgeht, stellen sich
Fragen der gesellschaftlichen Teilhabe.
Hier geht es jedoch nicht nur um
Partizipation, sondern auch um (soziale)
Gerechtigkeit. Was das heifst wird besser
verstandlich durch folgende Geschichte:
Ein Mann spaziert an einem Fluss. Pl6tz-
lich hort er Hilfeschreie. Jemand droht
zu ertrinken. Mutig springt er in den
Fluss, bekommt den Ertrinkenden zu
fassen und zieht ihn an Land. Nur
wenige Tage spater geschieht an der
gleichen Stelle dasselbe: Er sieht je-
manden ertrinken, springt hinein und
rettet auch diese Person. Zwei Wochen
darauf geschieht dieselbe Aktion ein
drittes, drei Tage spater ein viertes Mal.
Auch danach wiederholt sich der
\Vorgang noch einige Male.

Der Mann in dieser Geschichte steht
symbolisch fir die Art und Weise wie
Christen haufig helfen und ihre soziale
Verantwortung leben. Gemeinden und
Einzelpersonen, die verstanden haben,
dass im Glauben Wort und Tat un-

evangelische missiologie 32[2016]1

immer wieder Menschen aus dem Fluss
rettet, sich aber niemals fragt: Wer um
alles in der Welt wirft die ganzen
Menschen in den Fluss? Auf unser
Engagement Ubertragen fragen wir uns
nicht: Wie kommt es, dass so viele
Kinder in unserem reichen Land so stark
sozial benachteiligt sind? Woher kommt
das Elend der Obdachlosen in unseren
Stralen? Warum kommt es in sogenann-
ten Entwicklungslandern immer wieder
zu Hungersnoten? Natlrlich gibt es nicht
ein Jemand, also eine Person oder eine
Personengruppe, die die Menschen in
den Fluss schmeifit. Verantwortlich ist
vielmehr das, was wir Strukturen und
Systeme nennen.

Menschen brauchen Stru-

kturen und Systeme, um  DerMensch
ihr  Zusammenleben als ~ stin dieser
Gruppen und als Gesell-  Logikvor
schaft zu organisieren.  allem
Beispielsweise braucht je-  Human-

de Gesellschaft ein Wirt-  kapital.

schaftssystem, das be-

stimmt, wie knappe Guter (Nahrung etc.)
verteilt und menschliche Bedirfnisse
somit gestillt werden. Das Problem eines
jeden Systems ist jedoch: Es kann, wie
alles in der Welt, zum Gotzen werden,
d.h. es fangt an sich wie ein Gott zu
verhalten. Sind die Systeme zundchst fur
den Menschen geschaffen, droht jedes
System diese Beziehung umzukehren. So
sind wir heute recht eindeutig an einem

25



Punkt, wo unser Wirtschaftssystem zu
einem GoOtzen geworden ist. Es scheint
immer mehr, als seien wir Menschen fiir
das Wirtschaftssystem gemacht und nicht
andersherum. Hérten Menschen friher
mittels eines Orakel auf die Wiesungen
der Goétter, so scheinen heute viele Poli-
tiker mit Furcht und Zittern darauf zu
horchen, wie ,,die Mérkte“ reagieren und
fihren deren alternativiose Wiesungen
aus. Ein anderer Aspekt, wo man diese
Pervertierung eines Systems sieht, ist,
dass in unserer Welt nahezu alles in die
Verwertungslogik der Markte gerat. Fast
alles kann mit Geld erworben werden
und der Mensch selbst ist in dieser Logik
vor allem Humankapital, ,unser
wichtigster Rohstoft*.

Man kdnnte also sagen: Oft

Prophetische  sind nicht nur die Mens-
Kritik an chen, sondern auch ihre
Verhaltnissen, Systeme ,gefallen‘. Anders
die Leid und, gesagt gibt es nicht nur
Hilflosigkeit personale, sondern auch
generieren. strukturelle  und  syste-

mische Silinde. Das Bdse
nistet nicht nur in unseren
Herzen, sondern auch in den Strukturen.
Slinde hat sich gewissermalen insti-
tutionalisiert. Im Anfangsbild gespro-
chen stiinde strukturelle Sunde fir den
,.Mechanismus®“, der die Menschen in
den Fluss schmeifRt. Persénliche und
strukturelle Stinden sind oft zwei Seiten
einer Medaille, d.h. sie greifen gut
verzahnt ineinander: Auf der einen
(persdnlichen) Seite gibt es Egoismus,
Gier und Sorge, auf der anderen (struk-
turellen) Seite gibt es Strukturen, die die
Egoismus, Gier und Sorgen systematisch
(aus)nutzen, fordern und  anderes
Handeln (z.B. selbstloses) bestrafen.

Mit anderen Worten: Hilfe verletzt
(indirekt), wo Hilfe blind und stumm
bleibt angesichts von ungerechten
Strukturen und unterdriickenden Sys-
temen. Wo Barmherzigkeit nicht Hand in
Hand geht mit prophetischer Kritik an
Verhéltnissen, die Hilflosigkeit, Leid und

26

Ungerechtigkeit generieren, handelt man
mindestens blind, wahrscheinlich schizo-
phren und im schlimmsten Fall zynisch.

4. Schlussbemerkung

Wie sollten wir als Christen darauf
reagieren? Erstens gilt es das prophe-
tische Amt der Kirche wiederzuent-
decken. Dieses besteht darin, dass wir als
Christen bereit sind, ungerechte Struk-
turen und unterdriickende Systeme zu
identifizieren und anzuklagen. Und dies
in Art und Weise der alttestamentlichen
Propheten, also in einer Mischung aus
Gesellschaftskritik und Poesie, mit
Leidenschaft, analytischer  Klugheit,
Phantasie und Kreativitat. Wir haben den
Sieg Christi Uber alles Bose, tber alle
Méchten, Gewalten und Systeme zu
verkunden. Christus ist Herr nicht nur
Uber Herzen, sondern uber die ganze
Welt samt ihrer Strukturen und Systeme.
Christen aus den reichen
westlichen Lé&ndern sollten
hier vor allem bereit sein,
sich von ihren Geschwistern
aus den Léndern des Sldens

Dollar

o, - hilfe gehen
kritisch darauf hinterfragen .1 polilar
zu lassen, wo sie mit ihrem suriick in
Lebensstil in unterdriicken- .

. ) westliche
de Systeme verstrickt sind, .
: Lo Lander.
ohne dies womdglich zu
bemerken.
Zweitens sind wir aber auch dazu

aufgerufen, an der Transformation dieser
Strukturen und Systeme mitzuarbeiten.
Wir sind dazu berufen, Gottes in Jesus
Christus bereits begonnenes Reich nicht
nur zu verkinden, sondern auch zu
verkorpern. Hier heiflt es Verantwortung
zu Ubernehmen in der Gestaltung dieser
Ordnungen, z.B. indem man an der Ge-
staltung einer gerechteren Wirtschafts-
ordnung oder eines gerechteren Bil-
dungssystems mitarbeitet. Dies ist eine
aktive Mitarbeit an Verséhnung.

Wie kann das konkret aussehen? Neh-
men wir ein Beispiel aus der aktuellen

evangelische missiologie 32[2016]1

... fur jeden

Entwicklungs-



Schuldenkrise. Unser Wirtschaftssystem
basiert auf Schulden. Es kann daher
Uberhaupt nur in Gang bleiben und vor
einem Zusammenbruch bewahrt werden,
wenn die Wirtschaft regelmaBig wachst.
Politiker und damit letztlich auch wir
selbst mussen diesem System immer
wieder ,Opfer® bringen, um Wachstum
herzustellen. Dies fiihrt das dazu, dass
die Ressource Mensch intensiver belastet
werden muss: mehr Arbeit fur weniger
Geld bei weniger Sicherheiten und folg-
lich mehr Stress. International hat dies
jedoch noch eine ganz andere Dimen-
sion. Viele nicht-westliche Staaten sind
noch viel massiver verschuldet als west-
liche Staaten. Dies fuhrt dazu, dass sie
zur Zahlung von Zinsen und eventueller
Schuldentilgung sehr viel Geld dafir
aufbringen mussen, das nicht fur die
eigene Bevolkerung und die Entwick-
lung des eigenen Landes -eingesetzt
wird. ° Zudem fiihrt es in die direkte
Abhéngigkeit von den Glaubigern, die
diesen Léandern immer wieder Bedin-
gungen vorgeben, beispielsweise dafir
sorgen, dass grofe westliche Unter-
nehmen, die in dem Land tatig sind, fur
die dortigen Gewinne kaum oder keine
Steuern zahlen missen. Erschreckende
Untersuchungen zeigen, dass so fir je-
den Dollar Entwicklungshilfe, auf der
anderen Seite zehn Dollar in westliche
Lander zuriick flieBen (Shaxson 2011:
200). Christen sind aufgefordert, solche
systemische Ungerechtigkeiten nicht ein-
fach hinzunehmen, sondern sie aufzu-
decken, anzuklagen und sich fir ver-
anderte Bedingungen einzusetzen.

Mit Hilfe einer anerkennungstheore-
tischen Perspektive, die mit einer gesell-

9 Im Jahr 2005 zahlten die Industriel&nder an 122
Lander Entwicklungshilfe in Hohe von ca. 58
Milliarden Dollar. Zugleich Uberwiesen dieselben
Lander den Banken des Nordens jedoch ca. 482
Milliarden Dollar an Schuldendienst, also das
neunfache (Dohmen 2008: 70).

evangelische missiologie 32[2016]1

schaftstheoretischen Sichtweise erweitert
wurde, konnten so verschiedene Mdg-
lichkeiten und Ursachen wvon Verlet-
zungen sichtbar gemacht werden, die
unabhangig von den Intentionen und
Motiven der Helfenden geschehen
kénnen. Maglicherweise kdnnen sie dazu
dienen, die Formen von Hilfe, in denen
wir jeweils engagiert sind, kritisch zu
beleuchten und - wo nétig — zu
verdandern.

Literatur

Bedorf, Thomas 2003. Dimensionen des
Dritten.  Sozialphilosophische  Modelle
zwischen  Ethischem und Politischem.
Minchen: Fink.

Benjamin, Jessica 1999. Die Fesseln der
Liebe. Psychoanalyse, Feminismus und das
Problem der Macht. Frankfurt/M.: Fischer-
Taschenbuch-Verl.

Butler, Judith 2005. Gewalt, Trauer, Politik:
In: Dies. (Hg.). Geféhrdetes Leben. Politi-
sche Essays. Frankfurt/M.:Suhrkamp. 36-
68.

Dohmen, Caspar 2008. Let’s Make Money.
Was macht die Bank mit unserem Geld?
Frankfurt/M.: Blchergilde Gutenberg.

Fischer, Joachim 2008. Tertiaritat. Die
Sozialtheorie des 'Dritten’ als Grundlegung
der Kultur- und Sozialwissenschaften. In:
Raab, Jirgen / Pfadenhauer, Michaela /
Stegmaier, Peter / Dreher, Jochen /
Schnettler, Bernt (Hg.). Phanomenologie
und Soziologie. Theoretische Positionen,
aktuelle Problemfelder und empirische
Umsetzungen. Wiesbaden:VS Verlag. 121-
130.

Grenz, Stanley J. 2001. The social God and
the relational self. A trinitarian theology of
the imago dei. Louisville, Ky. u.a.:
Westminster John Knox Press.

Kinkler, Tobias 2011a. Lernen in Beziehung.
Zum Verhaltnis von Subjektivitat und
Relationalitat in Lernprozessen. Bielefeld:
Transcript.

Kinkler, Tobias 2011b: Das Subjekt des
Welthildes und die Subjektivierung des
Glaubens. In: Faix, T.; Winch, H.G;

27



Meier, E. (Hgs.): Theologie im Kontext von
Biographie und Weltbild. Marburg: Fran-
cke. 11-36.

Sennett, Richard 2003. Respect. The Form-
ation of Character in an Age of Inequality.
London: Penguin Books.

Shaxson, Nicholas 2011 Schatzinseln. Wie
Steueroasen die Demokratie untergraben.
Zurich: Rotpunktverlag.

Shults, F. LeRon 2003. Reforming theo-
logical anthropology. After the philo-
sophical turn to relationality. Grand

Rapids: Eerdmans.

Todorov, Tzvetan 1998. Abenteuer des
Zusammenlebens. Versuch einer allgemei-
nen Anthropologie. Frankfurt/M.: Fischer .

Volf, Miroslav 2012. Von der Ausgrenzung
zur Umarmung. Verséhnendes Handeln als
Ausdruck christlicher Identitat. Marburg:
Verlag der Francke-Buchhandlung.

Zizisoulas, John 1997. Being as Communion.
Studies in Personhood and the Church.
Crestwood NY: St Vladimirs Seminary
Press.

Neu erschienen:

R. Badenberg, F. Knddler, T. Schirrmacher (Hg.),
Eschatologie und Mission.Beitrage der Jahrestagung 2015 des
Evangelischen Arbeitskreises fur Mission, Kultur und Religion.

(Nirnberg: VTR, 2015, 106 S., 12€. Zu bestellen unter vtr-online.de)

Aus dem Inhalt:

Robert Badenberg
Friedemann Knodler
Thomas Schirrmacher
(Hg.)

Eschatologie
und
Mission

=

Beltrage der Jahrestaging 2015 des
Evangelischen Arbeifskreises
fur Mission, Kultur und Religion

28

Eschatologie und Ethik der Mission —
Eine Hinfuhrung (M. Borowski) e
Eschatologie und Mission oder Mission
und Eschatologie (J. Reimer) o
Postmillennialistische Eschatologie und
interreligiéser Dialog am Beispiel von
W.Carey (C. Gfeller) o L. Newbigins
.eschatologische Epistemologie” und die
Mission im postmodernen Europa (T.
Doetsch) e Eschatologie und die Mission
der Kirche — N. T. Wright (S. StralRburger
& M. Béhm) e Die Bedeutung der escha-
tologischen Haltung fur das Konzept
christlicher Schulen (W. Scheffler) e Die
doppelte Perspektive auf das Reich Gottes
als Differenzkriterium der Eschatologie (H.
Afflerbach) e Der Pramillennialismus und
seine Bedeutung fur ein verantwortliches
Leben in Gesellschaft und Umwelt (U.
Neuenhausen) e Sechs evangelikale
Modelle der Endzeit im Vergleich (T.
Schirrmacher)e

evangelische missiologie 32[2016]1



Die Evaluation von Missionaren: Welche Fragestellungen
ergeben sich aus der Erfahrung von Missionaren?

Pamela LaBreche

Missionare erleben vielfaltige Evaluations-Prozesse, sowohl formale als auch
informelle, durch unterschiedliche Interessengruppen (z. B. Sendeorga-
nisationen, Kirchen und nationale Partner). Obgleich es eine Vielzahl an
Literatur Uber Leistungsbewertung und Leistungsmanagement im Allgemeinen
gibt, sind die speziellen Fragen, die mit der Evaluation von Missionaren zu tun
haben, selten angesprochen worden. Eine kleine Studie, die aus Interviews
mit acht Missionare bestand, lenkte die Aufmerksamkeit auf einige Themen,
die ndherer Betrachtung wert sind. Dieser Artikel fast die Ergebnisse der
Studie zusammen in Hinsicht auf die beurteilenden Personen sowie die
Absichten, Inhalte und Mittel der Bewertung. Es werden einige vorlaufige
Schlussfolgerungen gezogen, die den Ausgangspunkt fur weitere Unter-
suchungen bilden kénnen.

Pamela LaBreche arbeitet seit 1996 als dass ihn Perioden ohne allzu viel
Missionarin in Rumédnien, zurzeit in  Aufsicht, wenn seine Supervisoren weit
Zusammenarbeit mit United World  weg sind, durchatmen lassen.

Mission. Sie arbeitet an dem Areopagus — angelo ist ebenfalls seit 22 Jahren Mis-
Centre for Christian Education and  sjonar, davon meist relativ unabhangig
Contemporary ~ Culture sowie einem  nqd ohne Aufsicht. Er halt Evaluation als
kirchlichen Programm fir internationale  Tgj| eines Coaching fiir wichtig, um in
Studenten. Zuvor war sie u.a. in der  gainer Arbeit fokussiert zu bleiben und
Schulung ~ von  Missionaren und  yoranzukommen. Er schatzt auch die
Personalentwicklung engagiert. Sie ist Anregungen von auRen als Hilfe zur

Doktorand ~an der  Evangelischen  opjektivitat, da er dazu tendiert, sich

Belgien. Email: plabreche5@gmail.com Auch Mary hat in ihrem momentanen

Einleitung Dienst wenig Riickmeldungen bekom-

. . . men und wirde gerne mehr Anregungen
Bill“ist seit 22 Jahren Missionar und  durch einen Supervisor erhalten. Aber sie
Mentor fir Gemeindegriinder. Ihm  fragt sich, ob dieses Feedback tatsachlich
gefallt die Art und Weise, wie seine hjlfreich ware, da Veranderungen in ihrer

Organisation momentan monatliche und  Organisation dazu gefiihrt haben, dass
jahrlich Evaluationen der Arbeit durch-  sje'sich von dieser entfremdet fiihit.

fuhrt. Dies geschieht mit geniigend Fle-
xibilitat, sodass seine Arbeit anhand der
von ihm selbst gesetzten Ziele bewertet
werden kann. In seiner ersten Dienst-
periode jedoch erlebte eine so trau-
matische Bewertung, dass er fast den
Dienst quittiert hatte. Er gesteht daher,

Martha steht schon lange in einem
Missionsdienst, in dem Evangelisation
kein wesentlicher Bestandteil ist. Nach-
dem sie nun in einen Arbeitsbereich
gewechselt ist, in dem Pra-Evangelisa-
tion eine wichtige Rolle spielt, verlor sie
die Unterstitzung einer Kirche, die
befand, dass sie nicht ausreichend
evangelisiere. In den bisherigen Ge-
1 Die Namen wurden verandert. sprachen war dies nie als Bewer-

evangelische missiologie 32[2016]1 29



tungskriterium fur ihre Arbeit genannt
worden, sondern man hatte Unterstiit-
zung fur das, was sie tat, ausgedruckt.
Obwohl sie dem Missionskomitee

schrieb, um ihren Dienst

Beurteilungen zur Begriindung fur Ge-
halter, Beforderungen, Kindigungen
usw. (2) Rickmeldungen an die bewer-
tete Person, wie sie arbeitet und welche
Veranderungen vielleicht nétig ist; (3)

Sie bekam zu erlautern und zu sagen,  Grundlagen fir Coaching oder Beratung
nie eine dass sie die Argumen-  (1972:133-134). Diese Ziele lassen sich
el tation nicht nachvoll-  leicht zwei Kategorien zuordnen, die in
Erklarung, . . . h -
warum die ziehen konne, bekam sie  Evaluationen oft gebraucht werden, ndm-
Unterstiitzun nie eine Erklarung fir die  lich die summative Evaluation (d.h. eine
g R - . .
eingestellt verdnderte Meinung und  bewertende Auswertung, die z.B. flr
Wurgde die Unterstiitzung wurde  Entscheidungen dariiber gebraucht wird,

eingestellt.

Diese Beispiele, die aus meiner Pilot-
Studie stammen, zeigen einige Punkte in
Bezug auf die Bewertung von Mis-
sionaren, die es wert sind, weiter un-
tersucht zu werden. Eine solche Unter-
suchung kann hoffentlich dazu beitragen,
dass die beste Praxis in Hinsicht auf die
Ziele, Prozesse und intendierten Ergeb-
nisse der Evaluationen gefunden wird
und sich die Effektivitat der Missionare
erhoht.

Es gibt eine Vielzahl an Literatur zu den
Themen Leistungsmanagement und Leis-
tungsbewertung (performance appraisal,
PA) ? von Einzelpersonen sowie eine
stdndig wachsende Literatur zur Eva-
luation von Programmen und zu Eva-
luations-Theorien. Die Praxis der for-
malen Leistungsbewertung ist spatestens
seit den 1920er Jahren erforscht worden
(DeNisi and Pritchard, 1991:253). In
einem Artikel aus dem Jahr 1957
(Nachdruck 1972) formuliert McGregor
drei Zwecke, denen PA dienen kann: (1)

2 ,Performance appraisal“ (Leistungsbewertung)
ist eine formale Evaluation, die normalerweise ein-
bis zweimal im Jahr anhand von Kriterien und
Prozesse geschieht, die wvon der jeweiligen
Organisation festgelegt werden (DeNisi and
Pritchard 2006:254). “Performance management”
(Leistungsmanagement) bezeichnet “[a] broad set
of activities aimed at improving employee
performance” (DeNisi and Pritchard, 2006:255).

30

ob ein Programm begonnen bzw. fort-
gesetzt werden soll ) und die formative
Evaluation (in welcher es um Verén-
derungen oder Verbesserungen geht, die
z.B. der Weiterentwicklung einer Person
dienen konnen) (Scriven, 1996:151ff;
Davidson, 2005:14-16).

McGregor stellte die traditionelle PA-
Methode infrage, welche vor allem sum-
mativ war. Stattdessen propagierte er
Peter Druckers Verfahren des Zielvor-
gaben-orientierten Managements (mana-
gement by objectives, MBO), welches
die Mitarbeiter bei der Festlegung der
Ziele miteinbezieht, indem diese ihre
eigenen  Starken und  Schwéchen
eingeschétzten und dann konkrete Pléne
zum Erreichen der Ziele entwerfen. Die
MBO-Methode stand von den 1960er
Jahren bis in die 1980er Jahre im
Mittelpunkt ~ der  Evaluationspraxis
(DeNisi und Pritchard, 1991: 259-260).

Seit den 1960er Jahren hatte jedes Jahr-
zehnt seine eigenen Motivationsgriinde
fur die Entwicklung besserer Mittel fiir
die Leistungs-Bewertung. Oft war der
Ansto der Wunsch, Regierungspro-
gramme gerechter, effizienter und wirk-
samer zu machen (Winston, 1999:95-96;
Stufflebeam, 2001:8).

Ein GroBteil der Forschung bis in die
1980er Jahre konzentrierte sich auf die
kognitiven Aspekte der PA — ein Resultat
des zunehmenden Gebrauchs der MBO-
Methode (Townley, 1999:290). Jedoch
wurde im Rickblick erkannt, dass diese

evangelische missiologie 32[2016]1



Art der Studien nicht zu nutzlicheren
Leistungs-Bewertungen fiihrten (Banks
und Murphy, 1985:336; Bretz et al.,
1992:331-332) und dass die Forschung
wichtige andere Aspekte vernachlassigt
hatte, wie z. B. die sozialen Aspekte der
Evaluation und mdgliche duRere Hemm-
nisse. Seit den frihen 1990ern gab es
den Trend, Methoden zu untersuchen, die
Organisationen helfen, die Leistung von
Einzelpersonen zu verbessern und Be-
wertungssysteme zu schaffen, die meh-
rere Informationsquellen fir das Feed-
back und mehrfache Indikatoren fiir Er-
folg nutzen, wie z.B. die Methoden der
,,Balanced Scorecard oder des ,,Return
on Investment“ (DeNisi und Pritchard,
1991:260).

Neuere Forschungen und

Besondere Methoden  beschaftigen
Bediirfnisse 5|ch_ mit de_m Einfluss si-
von tuationshedingter Hemm-
Non-Profit- nisse auf die individuelle
Organisa- Leistung, seien es indi-
) viduelle oder system-
tionen.

immanente Faktoren (z.B.
Cardy u.a., 2009; Wood
und Mansour, 2010:209-210). Auch wur-
den die Unterschiede beachtet, die
zwischen dem &ffentlichen, dem privaten
Sektor sowie Non-Profit-Organisationen
bestehen und aus denen sich unter-
schiedliche Bedurfnisse und Beschréan-
kungen hinsichtlich des Leistungs-
managements und der Evaluation
ergeben (z.B. Collins 2004:4ff).

Obwohl sowohl theologische als auch
praktische Uberlegungen die Frage sinn-
voll erscheinen lassen, wie die Erkennt-
nisse der allgemeinen Evaluations-For-
schung am besten auf die Evaluation von
Missionaren angewendet werden kon-
nen, ist dieses Thema in der missio-
logischen Literatur kaum behandelt
worden — und das trotz der Tatsache,
dass Missionars-Evaluationen auf unter-
schiedlichen Ebenen bereits stattfinden
und dass aufgrund der besonderen Rolle

evangelische missiologie 32[2016]1

des Missionars diese Evaluation eine
komplexe Aufgabe ist. Hay et al. (2007)
widmen ein Kapitel ihres Buches der
Bedeutung der Mitarbeiter-Entwicklung
und weist hier auf notwendige Verbes-
serungen auf diesem Gebiet hin und
empfiehlt eine MBO-Evaluation. Zwei
aktuelle Veroffentlichungen uber Re-
chenschaft in Missionsorganisationen
(Baker und Hayward, 2010; Bonk, 2011)
behandeln das Thema der Evaluation
sowie andere Aspekte der Rechenschaft,’
insbesondere unter einer ethischen Per-
spektive. Das von Bonk herausgegebene
Buch, das umfassender auf diese
Thematik eingeht, behandelt diese Frage

anhand von Fallstudien.

Wéhrend andere Artikel Dieses
tiber Missionars-Evaluation Thema ist in
Falle von Ineffektivitdit  der missio-
untersuchen und Merkmale  |ogischen
effektiver Missionare erar- Literatur
beiten, geht es in Bonds | um
Band mehr um die  pohandelt
Selektion von Missionaren | o.q.

als um Missionare, die
schon auf dem Feld sind.

Dass der Zusammenhang zwischen der
Effektivitdt des Dienstes von Missiona-
ren und ihrer Evaluation ein wachsendes
Interesse  bei  Missionsorganisationen
findet, zeigt sich in der Tendenz zu met-
rischen Berichts-Systemen.

Dass die wichtigsten Interessengruppen
in Missionsorganisationen Informationen
dartiber wollen, ob die Organisationen
(und damit auch ihre Mitarbeiter)
effektiv sind — d.h. die erwinschten
Resultate erzielt werden kénnen — , ist
auch eine Beobachtung, die Steve Moore

3 Eine Suche in Datenbanken und Bibliographien
zur Rechenschaft in Missionsorganisationen fiihrt
zu weitaus mehr Ergebnissen mit Bezug auf
finanzielle Angelegenheiten als auf die Leistung
von Missionare in ihrer Arbeit.

31



bei seiner Diskussion der metrischen
Systeme von Missionen (2009) macht.
Dieses Interesse ist vielleicht einerseits
ein Resultat des allgemeinen gesell-
schaftlichen Trends, Rechenschaft von
offentlichen und allgemeinnitzigen Or-
ganisationen einzufordern, und anderer-

seits ein Resultat der
der Wirtschaftskrise, die dazu
allgemeine fuhrte, dass Muissionsorga-
g nisationen sich  genotigt
gesellschaft- o . .
- fuhlten, ihre Existenz zu
liche Trend, rechtfertigen, um die Spen-
Rechenschaft fertigen, u 1€ op
) deneingdnge zu sichern.
einzufordern. Ejne “gesonderte  Studie

wdre notig, um die Ge-
schichte der Missionars-Evaluation nach-
zuzeichnen. Diese Studie konzentriert
sich darauf, wie Missionare die gegen-
wartige Situation erleben.

Die durchgefiihrte Studie

Um einige der Themen zu erkunden, die
in einem besonderen Zusammenhang mit
der Evaluation von Missionaren stehen,
habe ich zwischen Oktober und Dezem-
ber 2012 eine begrenzte Anzahl von
Interviews durchgefiihrt.

Es wurde acht Personen (darunter ein
Ehepaar) interviewt, die alle mindestens
acht Jahre Missionare gewesen sind (im
langsten Fall seit 28 Jahre, wovon 9
Jahre auf dem Missionsfeld verbracht
wurden und der Rest in verschiedenen
Aufgaben in Nordamerika und interna-
tionaler Arbeit; eine weitere Person hat
ihre Dienstzeit zwischen internationaler
Arbeit und einer Aufgabe in Nord-
amerika geteilt). Alle sind Mitglieder
von Glaubensmissionen oder denomina-
tionellen Missionsorganisationen. Bis
auf eine Person haben alle Interviewten
Arbeitserfahrung in  mindestens zwei
Organisationen, entweder aufgrund eines
Wechsels oder durch eine zeitweise
Personal-Uberlassung. Die meisten ver-
fiigen Uber Arbeitserfahrung in mehr als
einem Arbeitsfeld, meistens in Europa.
Die Interviews waren halb-strukturiert

32

und umfassten Fragen zu den Ziel-
setzungen der erlebten Evaluationen, zu
den durchfiihrenden Personen, zu den
Mitteln und Inhalten, zu den affektiven
Dimensionen der Evaluation und auler-
dem die Fragen, inwiefern die Eva-
luierten die Bewertung als hilfreich em-
pfanden und welche Spannungen oder
Probleme sie erlebten.

In Hinsicht auf die Zielsetzung dieser
Studie wurde ,,Evaluation® im weiten
Sinne als bewertende  Riickmeldung
(formal oder informell) hin Bezug auf
den Dienst der Missionare verstanden.
Im Folgenden fasse ich die entschei-
denden Punkte zusammen, die meiner
Meinung nach weiterer Untersuchung
wert sind. Es geht nicht darum, die
Probleme zu beantworten, die im Laufe
der Interviews zu Tage gekommen sind.

Ich habe die Themen anhand den Fragen
wer (die evaluierenden Personen), wa-
rum (die Zielsetzungen), was (Inhalte)
und wie (Mittel der Evaluation) Kate-
gorisiert. Diese Kategorisierung bot sich
als eine einfache Art und Weise an, um
die Fragen zu sortieren, wobei natirlich
auch andere Klassifizierungen mdglich
gewesen waren.

Selbst eine kurze Studie wie
diese, offenbart, dass Mis-
sionaren bestimmte Frage-
stellungen gemeinsam sind:

A g und wie
Wem bin ich verantwortlich
. . soll das
und kennen mich diese gemessen
Personen gut genug, um
9 9 9 werden?

mich zu bewerten? Wofur
bin ich verantwortlich und
wie soll das gemessen werden? Diese
Frage entziehen sich einfachen Ldsun-
gen. Aber ohne gut Uberlegte Antworten
kann eine Evaluation zu nichtssagenden
oder kontraproduktiven  Ergebnissen
fuhren, anstatt zur erhohter Effektivitat
im Dienst beizutragen.

evangelische missiologie 32[2016]1

Woflr bin ich
verantwortlich



Die angesprochenen
Problemfelder:

Wer sind die evaluierenden
Personen?

Evaluation durch Personal der
Missions-Organisation:

Im GroBen und Ganzen haben die
Interviewpartner &hnliche Strukturen fiir
die formale Evaluation erlebt: Es sind
routinemé&Rig Berichte anzufertigen, die
direkt an einen Vorgesetzten gingen, der
entweder der Leiter des Teams oder ein
regionaler Leiter sein kann und der dann
je nach Vorgaben in den Leitungs-
strukturen an eine hohere Ebene weiter
berichtet. Mehrere der Interviewten
hatten sich gegenliber einem lokalen
oder regionalen Team flir ihre Arbeit zu
verantworten. Uber die Hélfte erzdhlten
von langeren Perioden in dieser Dienst-
zeit, wo sie faktisch niemandem inner-
halb ihrer Organisation Rechenschaft
abzulegen hatten. Andere erstatteten re-
gelmaRig einen Bericht an einen Leiter
in der Ferne. Geographische N&he schien
weniger Bedeutung zu haben als die
Haufigkeit und Qualitat der Kommu-
nikation. Im Allgemeinen waren sie zu-
frieden mit ihrer Beziehung zu ihren
Supervisoren, auch wenn einige schwie-
rige Erfahrungen gemacht hatten, die sie
in der Beziehung zu Supervisoren vor-
sichtig werden lieB. Eine Person, die
selbst Erfahrung in der Administration
von  Missionsorganisationen  hatte,
meinte, dass viele Leiter — vielleicht die
Hélfte — nicht kompetent fur Evalua-
tionen sind und diese Aufgabe als Last
empfinden. Wahrend also eine Orga-
nisation ein gutes Evaluierungs-System
besitzen mag, leidet der Prozess dann
doch aufgrund der ausfiihrenden Per-
sonen.

Einige Evaluationen werden von Leitern
mit unzureichender Kenntnis der lokalen
Verhéltnisse durchgefihrt. Ein Inter-

evangelische missiologie 32[2016]1

view-Partner berichtete, wie die Zukunft
seiner Arbeit von der Zustimmung durch
die héhere Administrationsebene abhing,
die zu dem Schluss kam, dass die Arbeit
des Missionars schon abgeschlossen war
und er weiterziehen sollte. Der Missionar
meinte jedoch, dass diese Bewertung auf
unzureichender Information beruhte und
dass sich aus dem gréBeren Zusammen-
hang ein ganz anderes Bild ergabe. Nach
Meinung dieses Missionars sind allge-
mein diejenigen, die in Missionsorga-
nisationen als ,,gute Leiter* gelten, ,,Vi-
siondre” und Motivatoren. Jedoch seien
sie nicht immer offen fiir die Visionen
anderer und séhen daher moglicherweise
nicht, wie die Vision eines Missionars zu
den Zielsetzungen der Or-
ganisation passe, und ig-
norierten daher die Ziele

des Missionars. Mehrere  durch Leiter,

der interviewten Missiona-  die unzu-
re empfanden den Stress,  reichende
der sich aus dieser Si- lokale
tuation ergibt. Obwohl sie  Kenntnisse
sich objektive Evaluation  haben.

wiinschten und bejahten,

dass innerhalb einer Organisation auf
eine einheitliche Zielsetzung fir die
Arbeit hingearbeitet werden misse,
hétten sie lieber gar keine Evaluation als
aufgrund der personlichen Vision einer
anderen Person zu Verdnderungen
gezwungen zu werden.

Evaluation durch die Heimat-
Gemeinden:

Alle interviewten Personen wurden in
gewissem Grade durch einzelne Ge-
meinden unterstitzt, von denen die
Mehrzahl keine formalen Evaluations-
Mechanismen hatten. In diesen Fallen
tendieren die Gebetsbriefe der Missio-
nare dazu, zum priméren Berichts-Me-
dium zu werden. Wenn ein formaler Be-
richt gefordert wurde — gewohnlich
einmal pro Jahr —, verstanden die Mis-
sionare dies so, dass die Fortsetzung oder
die Hohe der Unterstiitzung davon ab-

33

Evaluationen



Gebetsbriefe

hinge. Ein Interview-Partner beobach-
tete, dass diejenigen Gemeinden, die
jahrlich schriftliche Berichte forderten
und diese fur die Entscheidungen Uber
die Unterstitzung benutzten, zu ihnen
meist nur eine geringe
Beziehung hatten. Diejeni-

tendieren gen Gemeinden, zu denen
dazu, zum sie die engsten personlichen
primaren Beziehungen hatten und von
Berichts- denen sie regelméBig Be-
medium zu such bekamen, forderten
keine formalen Berichte,

werden. . - o
und seien doch gleichzeitig

die Kirchen, denen gegen-

Uber sie sich am meisten zur

Rechenschaft verpflichtet fihlten.

Evaluation durch die nationalen
Partner

Unterschiedlich fielen die Antworten auf
die Frage aus, ob die nationalen Partner
formal oder informell in den Evaluie-
rungs-Prozess mit einbezogen waren. Bei
zwei Personen war die Rechenschaft
gegeniber einem nationalen Partner in
den Evaluations-Prozess eingearbeitet
worden. Andere bekamen informelle
Rickmeldungen im Verlauf des regel-
maRigen Austausches wéhrend der ge-
meinsamen Arbeit. Ein Betroffener, bei
dem die Rechenschaft gegeniber einem
nationalen Pastor wéhrend seiner ersten
Dienstperiode fest eingebaut war, schil-
derte dies als sehr positive Erfahrung.
Andere dagegen sprachen von der
Schwierigkeit, ehrliche Rickmeldungen
von nationalen Mitarbeitern zu bekom-
men, was manchmal an deren finan-
zieller Abhéngigkeit lag, meist jedoch
an kulturellen Faktoren.

Was in den Interviews oft zum Ausdruck
kam, war der Wunsch nach einer offe-
nen, vertrauensvollen Beziehung zwi-
schen Evaluierendem und Evaluiertem
sowie nach beziehungsorientierten Su-
pervisoren mit einem pastoralen Herz.
Evaluation wurde dann am positivsten
bewertet, wenn sie innerhalb einer Ge-

34

meinschaft geschah. Andererseits hatte
ungefahr die Halfte der Interviewten
Evaluationen erlebt, die bestenfalls
,wertlos waren und im schlimmsten
Fall unfair oder gar traumatisch. Diese
negativen Erlebnisse fiihrten zu gréRerer
Zuriickhaltung oder einer ambivalenten
Haltung gegeniiber Evaluations-Prozes-
sen, insbesondere gegeniiber der Person,
die die Evaluation durchfiihrt.

Was sind die Ziele der
Evaluation?

Formative versus summative
Evaluation:

Die ambivalente Haltung gegeniber
Evaluationen hangt vielleicht zum Teil
mit den unterschiedlichen Zielsetzungen
der Evaluationen ab sowie mit der
Unklarheit dariber, wie und von wem
diese gesetzten Ziele erreicht werden
sollen. Auch ohne die Frage vertieft
untersucht zu haben, zeigen

die Interviews, dass ein _der

Mangel an Klarheit Gber die  \wunsch
Absicht(en) der Evaluation | 5ch einer
auf Seiten der Organisation . traens-
fur die Missionare einige |, op,
Anspannung erzeugt. Eini- Beziehung
ge Interview-Partner er- innerhalb der
wahnten, dass sie keine Evaluation
Ahnung hétten, wie von '
ihren  Bericht  Gebrauch

gemacht wiirde, obgleich sie es fiir még-
lich hielten, dass einige der Informa-
tionen zum Fundraising benutzt wirden
oder zur Begrindung der Daseins-
Berechtigung der Organisation und ihrer
Ausgaben gegeniiber den Spendern.

Im Allgemeinen — wenn auch nicht
immer — lieferte die Evaluierung auch
die Grundlage flir weitere strategischen
Planungen. Diejenigen, die die positivste
Einstellung gegenuiber Evaluationen zum
Ausdruck brachten, betrachteten diese
als Instrument, um sich selbst zu
motivieren und weiterzuentwickeln, und
erlebten sie im Kontext einer Beziehung

evangelische missiologie 32[2016]1



zu einem Supervisor oder zu einem
Team, die sich als Unterstlitzung fir den
Evaluierten verstanden.* Ein Interview-
Partner driickte den Wunsch aus, dass die
Evaluationen durch Gemeinden mehr
den Charakter einer Zusammenarbeit be-
kamen, wo Synergien geschaffen werden

und man voneinander lernt.

stitzung rechtfertigen. Diese Dynamik
scheint sich zu verstarken, wenn Wechsel
in den Missions-Komitees oder bei den
Pastoren stattfinden, wodurch die Mis-
sionare immer wieder mit Leuten zu tun
haben, die relativ wenig Uber den
Umfang und die Zielsetzung ihrer Arbeit
oder sie personlich wissen, aber (iber ihre

... ein Er nannte als Beispiel einen  Unterstiitzung entscheiden.

Instrument, Bericht fir das Missions-  pje Bedingungen fiir eine legitime Eva-
um sich zu komitee einer Kirche, aus |yation, wie sie von den interviewten
motivieren dem ein Dialog Gber még-  personen definiert wurden, sind die Ein-
und weiter-  liche neue Strategien ent-  hezjehyng der eigenen Berufung und der

zuentwickeln  Stand, einschlieRlich einer  ejgenen Zielsetzungen sowie von Er-

noch direkteren Beteiligung
der Kirche in seiner Arbeit.

Die Legitimation der Evaluation:

Eine Frage, die mit den Zielen der Eva-
luation zusammenhéngt, ist die ihrer Le-
gitimation. Alle Interview-Partner hielten
eine ,,Leistungs-Bewertung* fiir legitim
— innerhalb bestimmter Rahmenbedin-
gungen. An erster Stelle halten sie eine
Rechenschaft gegenuber denjenigen fur
angebracht, die in ihre Arbeit investieren,
da ihre Spender sich ja auch fur ihren
Umgang mit Geld verantworten missten.
Auch der Screening-Prozess durch die
Sende-Organisationen wurde als ange-
bracht und wertvoll betrachtet.

Gewisse Spannungen traten jedoch hin-
sichtlich des summativen Evaluations-
Aspektes zu Tage, und zwar insbeson-
dere im Verhédltnis zu Gemeinden, die
Evaluationen durchfiihren. Denn hier
wird den Missionaren das Geflihl ver-
mittelt, sie missten sich fir die Unter-

4 Dies stimmt mit den Resultaten der Studie von
Baja Uberein, die den Gebrauch von Projekt-
Evaluationen durch Geber und Empfanger
untersucht. Die Geber wiinschten, Rechenschaft zu
empfangen und das Projekt-Management zu
verbessern. Die Empfanger winschten sich
Reflexion und eine neue Perspektive auf ihre
Arbeit (1997:19).

evangelische missiologie 32[2016]1

eignissen, die jenseits dessen liegen, was
der Missionar zu bewirken vermag, d.h.
die im ,,Verantwortungsbereich® des Hei-
ligen Geistes liegen. Als legitime Be-
reiche fir eine Evaluation wurden die
Treue zur der Aufgabe, zu der man
berufen wurde, genannt sowie der
Nachweis, welche Schritte man unter-
nommen hatte, um dieser Aufgabe treu
nachzukommen. Des Weiteren wurde das
Erreichen klarer Ziele genannt und
Rechenschaft tber die Zeiteinteilung.

Was sind die Inhalte der
Evaluation?

Quantitative versus qualitative
Datenerhebung:

Obgleich kein Interview-Partner gegen
die Erhebung quantitativer Daten war,
bestand doch eine beachtliche Skepsis
hinsichtlich deren Werts.
Eine Person brachte zum

Ausdruck, was die gemein- - €IN€
same Meinung zu sein  Peachtiche
scheint,  namlich, dass ~ Skepsis
quantitative Daten besten-  hinsichtlich
falls als Hintergrundinfor-  des Wertes
mation fur qualitative Daten ~ von quantita-
dienen, welche mit groerer  tiven Daten.

Wahrscheinlichkeit ein wah-

res Bild Uber die Effektivitat einer Arbeit
vermitteln. Auch wenn keiner sich
personlich dazu gedréngt fiihlte, Zahlen
zu  liefern, um  ,Resultate zu

35



vorzuweisen®, so empfinden sie doch in
gewissem Male die vielen ,,Wie viel“-
Fragen in den Bewertungs-Fragebgen
als einen Druck in diese Richtung. Das
wurde haufiger in Bezug auf die
jahrlichen Fragebdgen genannt, die von
den unterstiitzenden Kirchen kamen und
die sehr generell und im Einheitsformat
gehalten waren und so alle Missionare
erfassen  sollten, die die Kirche
unterstitzte.

Der Bedarf nach Flexibilitat und die
Bedeutung personlicher Ziele:

Ein Missionar brachte seine grofle Zu-
friedenheit Uber eine Veranderung der
Evaluations-Prozeduren in seiner Orga-
nisation zum Ausdruck, durch die gro-
Rere Flexibilitdt geschaffen wurde, z.B.
indem man von dem ,Einheitsformat®,
das flr alle passen sollte, wegkam und
stattdessen eine Form des Berichtens
einfuhrte, die die Evaluation auf der
Grundlage der personlichen Ziele des
Missionars durchfiihrt. Solche ,,Mafan-
fertigung® der Evaluation je nach Kon-
text war ein durchgehendes Thema in
den Interviews.

Wie jedoch eine Person hervorhob, ist
\orsicht geboten, damit nicht nur anhand
erreichbarer, messbarer Ziele evaluiert
wird. Wenn nur das bewertet wird, wo
hat dann der Glaube noch einen Platz? In
Bezug auf das Zusammenspiel von gott-
lichem und menschlichem Handeln gilt,
dass die Resultate nicht immer so sind,
wie gewtlnscht, selbst wenn alles Mach-
bare getan wurde, um diese Resultate zu
erzielen. Mdglicherweise werden Ergeb-
nisse auf einem Gebiet erreicht, das der
Missionar gar nicht ins Visier genommen
hatte.

Ganzheitlichkeit:

Eine Missionarin berichtete, dass es
einfach gewesen war, ihrer Evaluation
auf die geleistete Arbeit zu beschrénken,
als sie eine sakulare Arbeitsstelle hatten.
Als es aber um die Evaluation ihres

36

Dienstes als Missionarin ging, wurde
Evaluation ein sensibleres Thema, weil
,der Dienst mein Leben ist ... der
Dienst definiert in weitaus groferem
Umfang, wer ich bin.*

Eine Interview-Frage betraf die Kate-
gorien, die die Interviewten am ehesten
selbst flr eine Selbst-Bewertung nehmen
wirden. Fasst man die
Antworten zusammen, dann

stehen an erster Stelle die B¢l ener
Treue zur Arbeit und zum  Selbst-
Ziel des Dienstes, die Bewertung
Zeiteinteilung, das Ergreifen ~ stehtdie
von Modoglichkeiten usw.  Treue zur
Andere herausragende Be-  Arbeitan

reiche waren die Quantitat
und Qualitat personlicher
Beziehungen, die Verbindung zu Gott
und das Aufmerken auf den Heiligen
Geist, Charakter-Entwicklung und das
Umsetzen der mit dem Dienst ver-
bundenen Werte. Weiterhin wurden das
Familienleben, kulturelle  Integration
und die Reproduzierbarkeit der Arbeit
genannt.

Mehr als eine Person erwéhnte die Not-
wendigkeit, der Tendenz entgegenzuwir-
ken, in die ,,falsche Richtung* zu laufen,
indem man primér nach Resultaten fragt
statt nach der Treue zu Gottes Ruf, denn
,man kann immer Treue bewerten ...
aber man kann nicht immer die Resultate
bewerten, weil wir nicht immer wissen,
was Gott vorhat“. Eine Interview-Partne-
rin brachte ihre Wertschatzung fiir Mem-
ber-Care-Mitarbeiter zum Ausdruck, die
nach ihrem Empfinden ,,gute Evaluatio-
nen“ machten. Sie beurteilte auch den
Einsatz von psychologischen Tests und
anderen Methoden zur Selektion von
Missions-Kandidaten positiv. Andere da-
gegen leugneten zwar nicht die Be-
rechtigung solcher Tests, hinterfragten
aber, ob diese in angemessener \Weise
gebraucht wirden. Diese Art der Be-
merkungen scheinen darauf hinzuweisen,
dass Missionare wahrscheinlich ein
breites Spektrum an Faktoren als rele-

evangelische missiologie 32[2016]1

erster Stelle.



vant fiir eine Evaluation betrachten und
nicht nur die ,,Arbeitsleistung”. Threr
Ansicht nach ist das Erreichen der
Arbeitsziele an und fir sich nicht aus-
reichend fur eine summative Evaluation,
weil der alleinige Blick auf diesen einen
Faktor ein Bild vermitteln konne, dass
entweder negativer oder positiver ist als
das Bild, welches sich aus einer gréBReren
Perspektive ergibt.

Ein ,,Hinterherhinken* der
Gemeinden:

Mehr als ein Interview-Partner gab die
Rickmeldung, dass die Gemeinden meist
standardisierte Formulare an alle von
ihnen unterstiitzten Missionare versen-
den und nach derselben Information fra-
gen, oft in Form wvon quantitativen
Angabe (wie viele Menschen haben sich
bekehrt, eine Jiingerschaft-Schulung
durchlaufen, usw.). Wenn das tatsachlich

zutreffend beschreibt, wie

Standardi- Evaluation durch die Mehr-
sierte zahl der Kirche geschieht,
Formulare dann scheinen diese bei der
fiir alle Methode der Datenerhebung
unterstiitzten hinter den_ Mlssmnsgesell-
Missi schaften hinterherzuhinken.
ISSIonare. . .

Ein Interview-Partner be-

schrieb lachend die Riickseite eines

Fragebogen, wo erléutert wurde, dass die
Antworten nicht ,zurecht gedreht®,
sondern néher spezifiziert werden
sollten, falls sie nicht zu den Fragen
passen sollten.

Welches sind die Mittel der
Evaluation?

Das Uberwiegen von Berichten tiber
die eigene Arbeit:

Alle Interview-Partner bestatigten, dass
Berichte Uber die eigene Arbeit das
Hauptinstrument fiir Evaluationen sind.
Einige hatte nur gelegentlich Besuch von
Supervisoren, welche sie nur zum Teil in
ihrer Arbeitssituation erlebten. Eine Per-
son, die Uber bedeutende Erfahrung in

evangelische missiologie 32[2016]1

der Verwaltung einer Missionsorganisa-
tion hatte, duBerte das Bedenken, dass
das grofle MaR, indem auf Selbst-Be-
richte zurlickgegriffen wird, diese zu
einem ,fragwiirdigen” Instrument ma-
chen. Das gilt insbesondere, weil mehr
und mehr Teams nur virtuell zusammen-
arbeiten, so dass vorort jeder allein ist.

Die meisten der interviewten Missionare
schienen jedoch keine allzu grofen
Bedenken an der Zuverlédssigkeit von
Evaluationen zu haben, die vor allem auf
ihren Berichten Uber sich selbst beruhen.
Grund dafir ist meiner Meinung nach
wahrscheinlich ihr ernsthaftes Bemiihen,
exakt zu berichten.

Der Wunsch nach Gemeinschaft:

Paradoxerweise raumen die Interview-
Partner ein, dass sie meist ganz allein
den Inhalt ihrer Berichte bestimmen,
wahrend sie doch alle das Anliegen hat-
ten, ihre Arbeit gemeinsam mit Kollegen
innerhalb einer missionalen Gemein-
schaft zu bewerten, und die Sichtweise
anderer als Chance zur Weiterentwick-
lung ihrer Arbeit begriiten. Sie brachten
wiederholt den Wunsch nach einem

relationalen  Evaluations-

Prozess zum  Ausdruck. die s
Einige Personen sagten, ~ ©'¢ =979%
dass ihre Geduld mit dassde
auszufilllenden Formularen ~ Schriftlichen
an ihre Grenze gekommen  Berichie
sei oder dass sie Sorge  falsch
hatten, dass die schrift-  verstanden
lichen Berichte falsch  werden.
verstanden werden. Ein

Teilnehmer erzahlte, dass er

gelernt  hatte seine  Berichte zu
reflektieren und zu Uberarbeiten,
nachdem er erlebt hatte, viel mehr
geschrieben zu haben, als die Empfanger
lesen mochten. Das Schreiben von
Berichten wurde nur dann als hilfreich
angesehen, wenn es Rickmeldungen
darauf gab.

37



Vorlaufige Schlussfolgerungen
aus der Pilotstudie

Diese Studie war nur als Pilotprojekt
gedacht, um Hinweise auf potentielle
Bereiche fur weitere Untersuchungen zu
erhalten. Die geringe Zahl der Interviews
erlaubt keine Verallgemeinerungen. Aber
es ergab sich eine Anzahl von Gemein-
samkeiten in den berichteten Erfah-
rungen, die die folgenden (vorldufigen)
Beobachtungen erlauben:

1. Das Thema der Evaluation lasst sich
nicht von generellen Organisations- oder
System-immanenten Aspekten und Wer-
ten behandeln. Dies ergab sich nicht aus
Antworten auf konkrete Fragen, sondern
lieR sich als allgemeiner Tenor heraus-
horen, wenn die interviewten Missionare
ihre Erfahrungen reflektierten. Darum
sollte  bei der Bewertung von
Evaluations-Prozessen und von deren
Ergebnissen bertcksichtigt werden, wel-

che Rolle die Strategie-

Mitarbeiter Planung, der Grad des
motivieren Vertrauens, die Auswabhl
oder das der \orgesetzten sowie
Leben aus die (impliziten oder ex-
ihnen pIi;iten) Rpllen der Team-
saugen? Leiter, die Anzahl der

formellen Evaluationsab-
laufe und die Philosophie
hinter den Evaluationen
jeweils spielen. Ein Interview-Partner
verglich seine Erfahrung in zwei
verschiedenen Organisationen, von de-
nen die eine ,,Werte-orientiert, die an-
dere ,Regel-orientiert“ arbeitete, und
kam zu dem Schluss, dass erstere die
Mitarbeiter motivierte, wahrend die an-
dere ,,das Leben aus ihnen saugte®.

2. Die Leiter der Organisationen sollten
das grofle Stor-Potenzial von Verande-
rungen innerhalb der Organisation fir
Evaluations-Prozesse bedenken. Mehr
als eine der interviewten Personen hatte
lange Phasen ohne Supervision erlebt
aufgrund von Verdnderungen in der
Struktur oder der Leitung ihrer Organi-

38

sation. Mehrere beklagten auch, dass sie
sich in ihrer Arbeit, zu der sie berufen
worden waren, ins Abseits gedréngt fuhl-
ten, weil die Organisation als Ganze ihre
Ausrichtung verandert hatte. Auch wenn
Kontinuitdt nicht immer méglich ist,
brauchen Missionare die Gewissheit,
dass ihre Organisationen sich auch in
Zeiten des Umbruchs fur sie interessie-
ren.

3. Evaluation ist wichtig flir Missionare.
Keiner der von mir Interviewten brachte
Widerwillen dagegen zum Ausdruck,
Rechenschaft Uber seine Arbeit abzu-
geben, auch wenn man bestimmten Arten
der Evaluation ablehnend oder ambiva-
lent begegnete, weil diese als ungenau,
nicht hilfreich oder irrelevant empfunden
wurden. Fehlende Evaluation wird als
Problem empfunden. Es muss die Ba-
lance zwischen vélliger Autonomie und
strikter Kontrolle gewahrt werden und es
missen Rickmeldungen von aufien ge-
geben werden, weil die Missionare diese
fur eine objektive Sicht hinsichtlich ihrer
Selbst-Einschétzung brauchen.

4. Die Beziehungs-Aspekte
der Evaluation verdienen ... die

besondere Beachtung. Jede Kompetenz
der befragten Personen nationaler
nannte Beziehungen als Mitarbeiter
einen Faktor, der entweder i, die
hilfreich oder hinderlich Bewertung
flr den Evaluations- von
Prozess war. Evaluationen Missionaren

im Kontext eines Teams

werden bevorzugt, aller-

dings mit einem Leiter, der, wenn nétig,
Verantwortung dbernimmt. Der erlebte
Bedarf nach evaluierenden Personen, die
einen kennen und der Vision der Arbeit
mit Sympathie begegnen, stellt eine
Herausforderung fiir  Missions-Struk-
turen dar, bei denen die Supervisoren
weit entfernt sind, eventuell nur wenig
Kenntnisse des ortlichen Kontextes
haben und nur gelegentlich (wenn
Uberhaupt) zu Besuch kommen. Diese
Herausforderung vergréBert sich, wenn

evangelische missiologie 32[2016]1



die natlrlichen Beziehungen im Umfeld
des Missionars — inshesondere die
Beziehungen zu nationalen Mitarbeitern,
die die Kompetenz besitzen, seine Inte-
gration, seine sprachliche Fahigkeiten
und seinen Ruf bei anderen nationalen
Mitarbeitern zu bewerten — nicht in ein
umfassendes Bild von dem Dienst des
Missionars mit einbezogen werden.

5. Konkrete Ziele sind wichtig: Alle
Interview-Partner erwéhnten das Errei-
chen von Zielen als Bereich fir eine
Selbst-Bewertung. Klare Ziele verein-
fachen eine Evaluation, aber wenn es um
die Ergebnisse geht, missen sie in der
Spannung zu Gottes Souverénitat gese-
hen werden. Evaluationen, die keine
Grundlage in konkreten Zielvorgaben
haben, werden fur ungerecht gehalten.

6. Ein wichtiger Gerechtigkeits-Aspekt
bei Evaluationsprozessen ist die Art ihrer
Durchfihrung: Als ein besonderer Pro-
blembereich wurden Evaluationen ge-
nannt, die durch Personen oder in An-
wesenheit von Personen durchgefiihrt
wurden, zu denen man ein schwieriges
Verhdltnis hat (dies wurde von der Hélfte
der Interviewten angesprochen).

7. Evaluation muss ganzheitlich sein:
Damit wird die Tatsache anerkannt, dass
Mission mehr ist als die Summe von
Aktivitaten, sondern dass auch die Per-
son selbst berlicksichtigt werden muss.
Evaluation muss daher flexibel gesche-
hen, geméR der Arbeit des jeweiligen
Missionars und anpassungsfahig an
wechselnde Bedingungen.

8. Ein christliches Evaluations-System
sollte in der Gnade gegriindet sein,
Gottes Arbeit im Blick haben und den
Missionaren helfen, dem Vorbild Christi
nachzustreben, dabei aber Raum fir Ver-
sagen lassen. Es soll nicht zu einer
gesetzlichen Checkliste fiir einen ,,guten
Missionar* werden oder zu einem dro-
henden Henkers-Beil.

9. Missionare stehen bestimmten Fragen
gegeniber, aus denen sich andere Be-

evangelische missiologie 32[2016]1

durfnisse und Schwierigkeiten ergeben,
als bei generellen Formen der Leistungs-
bewertung zu finden sind. Zum einen ist
es unmdglich, zwischen dem zu trennen,
wer sie sind, und was sie tun. Sie
berichten an verschiedene

Interessengruppen, deren ein
jeweilige  Agenden mit fé.rtlaufender
einander konkurrieren kén- Dialog iiber
nen. Dies trifft besonders 9

auf die Spannung zwischen 0" £Wweck:
den Interessen von Mis-  di€ Relevanz
sionsgesellschaft und Kir-  undde

che zu bzw. auf den Unter- ~ Aussagekrait
schied zwischen einer ~ der Daten.

nord-amerikanischen Per-

spektive und Perspektive des Missions-
feldes, wobei auch verschiedene kultu-
relle Werte zum Tragen kommen. Diese
Dynamik fordert sowohl die Gemeinde
als auch die Missionsorganisation als
direkte Supervisoren dazu heraus, Wege
fur Evaluationen zu finden, die als
konstruktiv und nicht als l&stig erlebt
werden.

10. Es besteht eine betrachtliche Skepsis
gegenlber quantitativen Erhebungen fir
die Statistik der Organisation. Zahlen
werden als nebenséchlich und vieldeutig
betrachtet sowie als frustrierend, wenn
man Nullen einfullen muss. Die Inter-
view-Partner erledigten zwar alle ihre
Berichte, diese spielten aber nur eine
untergeordnete Rolle in ihrer eigenen
Bewertung ihrer Arbeit. Hierfur wahlten
sie stattdessen qualitative Kriterien, die
jedoch schwerer zu definieren und zu
messen sind. Das Mindeste, was Mis-
sionsorganisationen, die sich in dieselbe
Richtung bewegen, nétig haben, ist ein
fortlaufender Dialog mit ihren Mitar-
beitern Uber den Zweck, die Relevanz
und die Aussagekraft der gesammelten
Daten.

11. Viele Kirchen bendtigen Evaluations-
Systeme, die die Realitat der Missions-
arbeit besser widerspiegeln und die ihnen
prazise Informationen liefern.

39



12. Allgemein lasst sich sagen, dass die
Missionare die verschiedenen Evalua-
tionen, mit denen sie zu tun haben,
voneinander getrennt erledigen. Ange-
sichts der bereits angefiihrten Uber-
legungen waére es vielleicht ratsam, flr
eine groRere Koordination zwischen den
verschiedenen Interessengruppen zu sor-
gen, um die Verantwortlichkeit auf der
lokalen Ebene zu stirken sowie die
Aussagekraft der Informationen zu er-
héhen, die den Kirchen und Mis-
sionsorganisationen als Entscheidungs-
grundlage dienen.

Hinweise fur eine weitere
Untersuchung

Wie anfangs erwahnt, gibt es zwar eine
beachtliche Anzahl von Literatur auf den
Gebieten der Member Care und der
Schulung von Missionaren, aber im Ver-
gleich dazu nur relativ wenig Uber die
Leistungsbewertung oder das breitere
Thema des Leistungsmanagements von
Missionaren. Das gilt sowohl fir die
praktische als auch die theologische
Perspektive. Da verschiedenartige Evalu-
ations-Prozesse routinemé&Rig zum Leben
der meisten Missionare dazugehdren,
ergeben sich mehrere Fragen, die wei-
terer Untersuchung wert sind, so zum
Beispiel:

1. Die Fragen, was Rechenschaftspflicht
wirklich ist und was sie impliziert, sind
noch nicht systematisch auf eine Weise
beantwortet worden, die sowohl Theolo-
gie als auch Evaluations-Theorie einbe-
zieht. Viele Evaluations-Praktiken (z.B.
quantitative Erhebungen, standardisierte
Fragebdgen, Supervision aus der Dis-
tanz) vermitteln einen Eindruck, eine Re-
chenschaft zu reprasentieren, halten aber
nicht unbedingt, was sie versprechen.
Falls dies zutrifft, kdnnen sie diejenigen
demoralisieren, die nicht die erwinsch-
ten Resultate aufzeigen kdnnen, und
diejenigen zufriedenstellen, die ,,gut aus-
sehen®, aber nur eine schwache Lang-

40

zeitwirkung ausiiben. Oder — was noch
schlimmer ist — sie koénnen gar die
Aufmerksamkeit von der Frage ablenken
,,Was fordert Gott von dir?*“ Insbeson-
dere ist es wichtig, dass Evaluations-
verfahren die Missionare fir ihren Teil
verantwortlich machen und nicht fiir das,
was nur Gott tun kann, und dass sie den
Missionaren helfen, sich
in den Bereichen weiter-
zuentwickeln, wo es
ihnen maglich ist (geist-
liches Leben, Charakter-

Missionare
nicht fur das
verantwortlich

prigung, Planung, kul-  T2<nen
turelle Kompetenz usw.). was nur Gott
tun kann.

AufRerdem ist Evaluation
eine komplexe Angele-
genheit, bei der zu berlicksichtigen ist,
dass Faktoren, auBerhalb der Kontrolle
des Missionars liegen, Auswirkung
darauf haben, ob ein Missionar die
angestrebten Resultate erreichen kann.
Es wére auch ratsam, darauf zu achten,
welche Rollen die Personlichkeit und der
Charakter des Missionars und der
evaluierenden Person fir die Evaluation
spielen. Das Verhdltnis zwischen Theorie
und Praxis verlangt ebenso nach weiterer
Untersuchung.

2. Missionare fiihlen sich verantwortlich
gegenlber verschiedenartigen Interes-
sengruppen: vor allem gegeniber Gott,
sodann gegeniber denen, die sie unter-
stlitzen, gegendber ihren Organisationen
und Gemeinden sowie gegeniiber ihrem
lokalen Team. Daher ist es nur natrlich,
dass sie sich oft zwischen verschiedenen
Zielsetzungen und Erwartungen hin- und
hergerissen flhlen. Es scheint vielleicht
selbstverstandlich, dass diejenigen, die
nicht an der Unterstiitzung oder Super-
vision beteiligt sind, im Evaluierungs-
Prozess ignoriert werden. Das betrifft
jedoch oft die nationalen Partner, die
hochstens auf informelle Weise an einer
Evaluation beteiligt sind. Vielleicht &n-
dert sich das im Zuge der Errichtung von
Gemeinde-Partnerschaften. Dies verdient
weitere Untersuchung. Es muss noch

evangelische missiologie 32[2016]1



nachgewiesen werden, was das beste
Vorgehen fiir die Evaluation von Mis-
sionaren ist, sodass Synergien zwischen
den verschiedenen Beteiligten ge-
schaffen werden konnen. Es stimmt, dass
kulturelle Unterschiede es manchmal zu
einer heiklen Sache machen, authen-
tische Rickmeldungen von nationalen
Mitarbeitern zu erhalten. Die Frage
bleibt bestehen, inwieweit es uns gelingt,
sicherzustellen, dass wir nicht alle Fra-
gen und Antworten so zurechtmachen,
wie wir es uns winschen, und so das
Korrektiv durch andere (Kultur-beding-
te) Sichtweisen ignorieren. Falls wir
diese Sichtweise nur auf informelle
Weise erhalten, ist zu fragen, wie wir
sicherstellen, dass sie angebrachten Ein-
fluss innerhalb der formalen Prozesse
erhalt?

3. Angesichts des Fokus, der auf der
Internationalisierung von Missionsge-
sellschaften und dem Wachstum der
nicht-westlichen Missionsorganisationen
liegt, ergibt sich die neue Heraus-
forderung, zu untersuchen, wie sich die
in diesen Interviews reflektierten Evalua-
tions-Prozesse — die typisch fur nord-
amerikanische  Missionsorganisationen
sind — zu den Evaluationsprozessen (for-
mal oder informell) in nicht-westlichen
Organisationen und Kirchen ver.-halten,

und wie internationale
Kulturen Organisatignen sich an-
passen missen. Kulturen
haben .
. haben Einfluss auf den
Einfluss auf . .
den Zweck Zweck und die Praxis von
d di Leistungsbewertungen,
unddie auch wenn sich die Aus-
Praxis von wirkungen nicht direkt
Leistungs- zeigen  (Chiang  und
bewertung. Birtch, 2010).

Es kdnnen auch Anfragen an die trans-
kulturelle Giiltigkeit von psychologi-
schen Tests und anderen Evaluations-In-
strumenten gestellt werden. Solche Fra-
gen haben auch praktische Auswirkun-
gen fir interkulturelle Gemeinde-Part-

evangelische missiologie 32[2016]1

nerschaften, insofern die Erwartungen an
den Inhalt und die Mittel der Evaluation
sehr verschieden sein konnen. Wenn
diesen Fragen nicht geniigend Aufmerk-
samkeit gewidmet wird, kann eine
Evaluation eher zu Verletzungen fiihren
als helfen. Hier lauert ein groRes
Potential fir gestorte Beziehungen.

Es ist zu hoffen, dass weitere Forschung
und der Dialog tiber diese Fragen u.a. zu
groRerer Effektivitat der Missionare bei-
tragen kann sowie zu einem besseren
gegenseitigen Verstandnis der verschie-
denen Interessengruppen, die alle wiin-
schen von dem Einen, auf dessen Be-
wertung es wirklich ankommt, zu héren:
,»Gut gemacht.*

Bibliographie

Bajaj M (1997): Revisiting Evaluation: A
Study of the Process, Role and Contribution
of Donor Funded Evaluations to Develop-
ment Organizations in South Asia. http://
idl-bnc.idrc.ca/dspace/handle/10625/ 13606
(eingesehen 29.10. 2012).

Baker DP and Hayward D (eds) (2010):
Serving Jesus with Integrity: Ethics and
Accountability in Mission. Pasadena, CA:
William Carey Library.

Banks CG and Kevin Murphy KR (1985):
»Toward Narrowing the Research-Practice
Gap in Performance Appraisal“. Personnel
Psychology 38(2): 335-345.

Bonk JJ (ed.) (2011): Accountabiliity in
Missions: Korean and Western Case
Studies. Eugene, OR: Wipf & Stock.

Bretz RD Jr et al. (1992): ,,The Current State
of Performance Appraisal Research and
Practice: Concerns, Directions, and Im-
plications*. Journal of Management 18(2):
321-352.

Cardy RL et al. (2009): TQM and HRM:
Improving Performance Appraisal Re-
search, Theory, and Practice. Canadian
Journal of Administrative Sciences / Revue
Canadienne des Sciences de 1’Administra-
tion 12(2): 106-115. http:// search.pro
quest.com.proxy2.ulib.iupui.edu/docview/2
04885468/13D2F9C51A578DCDEEA/3?ac
countid=7398 (eingesehen 14.10. 2012).

41



Chiang FFT and Birtch TA (2010):
JAppraising Performance across Borders:
An Empirical Examination of the Purposes
and Practices of Performance Appraisal in a
Multi-Country  Context.  Journal  of
Management Studies 47(7):1365-1393.

Collins JC (2004): Good to Great and the
Social Sectors: Why Business Thinking Is
Not the Answer: A Monograph to
Accompany Good to Great: Why Some
Companies Make the Leap—And Others
Don’t. New York: HarperCollins.

Davidson EJ (2005): Evaluation Methodo-
logy Basics: The Nuts and Bolts of Sound
Evaluation. Thousand Oaks: Sage Publica-
tions.

DeNisi AS and Pritchard RD (2006):
~Performance  Appraisal, Performance
Management and Improving Individual
Performance: A Motivational Framework®.
Management and Organization Review
2(2): 253-2717.

Hay R et al. (2007): Worth Keeping: Global
Perspectives on Best Practice in Missionary
Retention. Pasadena, California: William
Carey Library.

McGregor D (1972 [1957]): ,,An Uneasy
Look at Performance Appraisal“. Harvard
Business Review 50(5): 133-138.

Moore S (2008, reproduced for recording
2009). ,Faithfulness and Fruitfulness.
Conference  workshop,  Metrics  for
Missions:  Re-thinking the Issues of
Faithfulness and Fruitfulness.  Mission
Exchange.

Scriven M (1996): ,, Types of Evaluation and
Types of Evaluator®. Evaluation Practice
17(2): 151-161.

Stufflebeam DL (2001): Evaluation Models.
San Francisco, CA: Jossey-Bass.

Townley, B (1999): ,Practical Reason and
Performance Appraisal®. Journal of Mana-
gement Studies 36(3): 287-306.

Winston JA (1999): ,,Performance Indica-
tors—Promises Unmet: A Response to
Perrin. American Journal of Evaluation
20(1): 95-100.

Wood ED and Mansour BE (2010):
,Performance Interventions That Assist
Chinese Expatriates’ Adjustment and Per-
formance: Toward a Conceptual Approach*.
Human Resource Development Review 9(2):
194-218.

Noteworthy
Fur diese Rubrik laden wir unsere Leser ein, Hinweise auf Informationen, Material und

Dokumente im Internet mit Bezug zu missiologischen Fragestellungen (Eingabe-Formular
unter www.missiologie.org oder einfach eine Email an info@missiologie.org).

|
|
|
|
I Global Mission Conference, London, 12-15. Oktober 2016
|
|
|
|

http://globalmissionconference2016.net

Auf dieser international besetzten Konferenz werden alle Beitrdge sowohl ins Englische als
auch ins Spanische (bersetzt. Unter dem Thema ,,One God, One People, One Message*
schauen Missionare, Pastoren, Theologen und Gemeindemitglieder im Gebet, in
Bibelarbeiten, Plenar-Vortrdgen und Seminaren auf die Zukunft der Mission.

42 evangelische missiologie 32[2016]1



Was kommt nach dem Sterben?

Animistische und biblische Sichtweise im Vergleich

Andreas Holzhausen

Dieser Artikel gibt eine kurze Einfuhrung in das animistische Menschen- und
Weltbild, durch das die Rituale um Tod und Beerdigung erst verstanden
werden kénnen. Im dem anschlieBenden Vergleich mit biblischen Aussagen
Uber die Fortexistenz der Seele und ein Leben nach dem Tod zeigt der Autor
Berihrungspunkte in dem teils animistisch gepragten Umfeld des Neuen
Testamentes auf. Diese stellen wichtige Ankniipfungspunkte dar, um Christen
aus animistischem Hintergrund Antworten auf elementare seelsorgerliche

Fragen zu geben.

Andreas Holzhausen, Jahrgang 1940,
wohnhaft in Burbach bei Siegen.
Ausbildung an der Schweizerischen
Evangelischen Bibelschule (jetzt Theo-
logisch-diakonisches Seminar) in Aarau
und am Wycliff-Seminar. Nach der
Ausbildung sieben Jahre mit Wycliff als
Sprachforscher und Bibellbersetzer in
Nepal. AnschlieBend im Heimatbiro
tatig in Ausbildung und Offentlich-
keitsarbeit. Seit einigen Jahren im
Ruhestand. Email: holser@gmx.de.

Ethnologen wie Missionare haben schon
seit langem festgestellt, wie wichtig in
der Kultur animistischer Volksgruppen
die Rituale rund um Tod und Begrébnis
sind. In der &lteren Missionsliteratur
wird das manchmal als Ausdruck von
Hoffnungslosigkeit angesichts des Todes
gedeutet und dem gegenuber die christ-
liche Hoffnung auf die Auferstehung
positiv hervorgehoben. Dabei wurde aber
leicht Ubersehen, dass ja auch die
Animisten durchaus eine Erwartung von
einer Existenz nach dem Tode haben,
wenn die auch radikal anders aussieht als
die christliche Auferstehungshoffnung.
Verstdndlich wird die Bedeutung der
Begrébnisriten erst, wenn man sie im
Zusammenhang mit dem Welt- und
Menschenbild des Animismus sieht. Das
geht von einer Doppelexistenz des Men-
schen aus: eine materielle Existenz als
Korper und eine immaterielle Existenz

evangelische missiologie 32[2016]1

als Geistwesen, oder, um den in der
Ethnologie gebrauchlichen Terminus zu
benutzen, als geistartiges Doppel®. Die
beiden Existenzweisen bilden eine
Personlichkeit, existieren aber getrennt
und kdénnen sich auch zeitweilig
rdumlich voneinander trennen, etwa im
Traum oder im Trancezustand®.

Der Tod trifft aber nur den

Korper, nicht das spirituelle Der

Doppel. Das lebt als o
korperloser  Geist weiter, ~ /\IMismus
Zweck der meisten Be- ~ 9€ntvon
grébnisrituale ist es, diesen ~ €'N€’
Totengeist nun vom Korper — »Doppel-
und seiner Umgebung zu  existenz’

trennen und an den Auf-  des
enthaltsort der Toten zu  Menschen
geleiten. Dieser \organg — aus.
kann langer dauern und auch

in mehreren Stadien ablaufen. Bei vielen
Volkern verbindet sich damit die
\orstellung, dass ein Totengeist, der
nicht ins Totenreich gelangt, als
storender oder bdosartiger Geist im

1 Der in der &lteren Literatur benutzte Begriff
“Seele” ist wegen der westlichen Vorstellung vom
Sitz der Emotionen missverstandlich.

2 Das animistische Menschenbild kann hier nur
grob skizziert werden. Fir eine ausfihrliche
Darstellung siche Lothar Késer, ,,Animismus®, Bad
Liebenzell, 2004

43


mailto:holser@gmx.de

Bereich der Menschen bleibt und diese
beléstigt, er ,spukt“. Das macht ver-
stdndlich, warum es bei diesen Volkern
so wichtig ist, dass Angehorige vor-
handen sind, die die entsprechenden
Riten durchfiihren und das auch ge-
wissenhaft tun.

Nach dem Tod ist der Totengeist aber
nicht in ein unerreichbares ,Jenseits*
Ubergewechselt, er bleibt Teil der GroR-
familie. Bei vielen animistischen Vol-
kern ist das Totenreich auch in der ihnen
bekannten Umgebung lokalisiert. Bei
einem Bergvolk in Nepal, bei dem ich
eine Zeitlang gelebt habe, ist es ein
etwas abseits gelegener Berggipfel, der
von den Menschen strikt gemieden wird.
Uber die Zustdnde dort gibt es unter-
schiedliche Vorstellungen, in vielen Kul-
turen wird es als eher trister, grauer Ort
gedacht, allerdings nicht als eine Hélle.
Die verstorbenen Ahnen dort kénnen
sowohl auf das Leben der Menschen
einwirken, indem sie zu Wohlstand,
guter Ernte und Gesundheit verhelfen,
aber sie konnen auch Unglick verur-
sachen, wenn man sie verdrgert oder
vernachlassigt. Man sichert sich ihr
Wohlwollen durch Opfer und Riten am
Ahnenschrein oder anderen Kultstétten.
Bei manchen Vdélkern Asiens hat sich
das zu einer vielféaltig ausgestalteten
Ahnenverehrung ausgeweitet.

Animistische Vorstellungen sind natiir-
lich auch in der heidnischen Umwelt des
Judentums und der jungen Kirche nach-
weisbar.® Es ist daher nicht verwunder-
lich, dass uns Begriffe aus dieser
Vorstellungswelt auch im Neuen Testa-
ment begegnen. Der Begriff des Hades
zum Beispiel, also des Totenreiches aus
der griechischen Mythologie, taucht
einige Male im NT auf. Auch das Wort

3 Auf die vielfaltigen Auseinandersetzungen mit
animistischen Praktiken im Alten Testament kann
hier nicht eingegangen werden.

44

,,Psyché“, meist lbersetzt mit ,,Seele®,
das uns hdufig im NT begegnet, hat im
griechischen Volksglauben durchaus ani-
mistische Zlge.

Die zentrale Hoffnung nach
dem Neuen Testament

Was aber sagt nun das NT zur Frage, wie
es mit uns Menschen, und besonders mit
den Christen, nach dem Tode weitergeht?
Fragt man theologisch nicht gebildete
Laienchristen, so bekommt man vielfach
die Antwort ,Wir kommen in den
Himmel“. Ob diese Vorstellung von der
Bibel und oder eher vom griechischen
Glauben an eine ,unsterbliche Seele*
inspiriert ist, soll dahingestellt bleiben.
In der Bibel findet sie sich direkt so
nicht. Die zentrale biblische Aussage zur
Zukunft der Christen ist die Ankin-
digung der Auferstehung von den Toten.
Es ist die wunderbare Hoffhung, dass wir
einmal in einer neu geschaffenen Leib-
lichkeit in einer Welt leben werden, in
der die unverhullte Gegen-

wart Gottes die alles _
bestimmende Mitte ist. D€ zentrale
Garant und zugleich Mo-  Piblische
dell dafir ist die Auf-  Aussagezur
erstehung Jesu am Oster- ~ Zukunftder
morgen. So schreibt Paulus ~ Christen ist
(2Kor 4,14): ,Denn wir  die Ankundi-
wissen, dass der, der den gung der
Herrn Jesus auferweckt hat, Auferstehung
wird uns auch auferwecken  von den

mit Jesus und wird uns vor  Toten.

sich stellen samt euch.*

Die offene Frage

Eine Frage bleibt bei der Erwartung der
Auferstehung allerdings offen. Sie ist ja
nach den einstimmigen Aussagen des NT
gebunden an die Wiederkunft Christi am
Ende dieses Aons, am ,,jingsten Tag*.
Das kann morgen sein, aber auch noch
viele Generationen dauern. Was aber
geschieht bis dahin mit den Christen, die
vorher sterben? Was ist mit den

evangelische missiologie 32[2016]1



abertausenden von Christen, die schon
gestorben sind? Fir Menschen mit
animistischem Hintergrund ist diese
Frage natirlich besonders brennend. Der
Hinweis auf die kommende Aufer-
stehung gibt ihnen ja noch nicht die
Klarheit Gber ihren Verbleib bis dahin
und klart nicht ihr Verhaltnis zu den
verstorbenen Ahnen.

Eigenartiger Weise ist die

Die Antwort des NT auf diese
brennende Frage gar nicht so eindeutig
Frage aus und ausfuhrlich, wie wir uns
Sicht des das  winschen  wirden.
Animismus Paulus verwendet ein ganzes
ist der Kapitel seines ersten Briefs
Verbleib an die Korinther (Kap. 15)
bis zur darauf, seinen Lesern die
Aufersteung.  Auferstehung — verstandlich

zu machen. Auf die Frage

hingegen, was nach dem
Tod geschieht, geht er nirgendwo direkt
ein, man kann nur aus einigen Be-
merkungen in anderem Zusammenhang
Schlussfolgerungen ziehen. Allerdings
ist das nicht verwunderlich, wenn man
sein Verstandnis der Abldufe in Betracht
zieht. Er erwartete ja, zumindest wird
das aus seinen friheren Schriften
deutlich, dass er die Wiederkunft Jesu
noch zu seinen Lebzeiten erleben wirde.
Als er im ersten Thessalonicher Brief auf
die besorgte Frage der Christen in
Thessalonich eingeht, was es denn mit
den bereits gestorbenen Christen auf sich
habe, geht er nur auf die Auferstehung
ein und versichert, dass bei der baldigen
Wiederkunft die Gestorbenen wie die
Lebenden auferstehen und in die neue
Wirklichkeit (bergehen werden; die
bereits  Gestorbenen  sogar  zuerst
(1.Thess.4,13-18). Er verliert kein Wort
Uber den Verbleib der Gestorbenen bis
dahin, wohl weil es sich ja seiner
Auffassung nach nur um eine kurze
Ubergangsphase handeln wiirde.

evangelische missiologie 32[2016]1

Nach dem Tod der Schlaf?

Betrachtet man nun die Stellen, in denen
etwas Uber den Verbleib der Toten

ausgesagt  wird, so stoRt man
eigentiimlicher Weise auf
unterschiedliche Aussagen. Da sind
einmal Stellen, die den Eindruck

erwecken, dass nach dem Tod zunéchst
einmal nichts kommt, also ein Zustand
ohne Bewusstsein oder Erfahrung. Im
Abschnitt 1.Thess.4,13-18 spricht Paulus
mehrfach von den ,Entschlafenen’. Das
kann natdirlich auch als Euphemismus fr
den Tod gemeint sein, aber der Ausdruck

deutet doch auch an, dass die
Verstorbenen sich in einem
schlafahnlichen Zustand befinden. Im

Auferstehungskapitel 1Kor 15 schreibt
der Apostel ,dic Toten werden aufer-
stehen unverweslich®, ohne einen Zwi-
schenzustand vorauszusetzen. Ahnlich
auch Offb 13,14: ,,Selig sind, die in dem
Herrn sterben, denn sie werden ruhen
von ihren Werken.*“ Vor allem aber Jesu
Worte in Joh 5,28: ,Es kommt die
Stunde, in der alle, die in den Grabern
sind, seine Stimme héren werden, und
werden hervorgehen...” deuten auf eine
unmittelbare  Auferstehung aus dem
Todeszustand hin. Diese Stellen wiirden
also bedeuten, dass nach dem Tod die
erste bewusste Erfahrung die Aufer-
stehung ist, weil die Zeit bis dahin ja
nicht wahrgenommen wird. Auch Martin
Luther war dieser Ansicht. Er schrieb
dazu: ,,Wenn jemand stirbt, hat er seinen
jiingsten Tag.*

Zwischen Tod und
Auferstehung

Héufiger sind allerdings Stellen, die
einen Zwischenzustand zwischen Tod
und Auferstehung andeuten. Beispiele
sind Offb 20,4: ,,Und ich sah die Seelen
(psychas) derer, die enthauptet waren um
des Zeugnisses von Jesus diese
wurden lebendig und regierten mit
Christus...” oder Offb 6,9: ,Ich sah

45



unten am Altar die Seelen (psychas)
derer, die umgebracht worden waren um
des Wortes Gottes und ihres Zeugnisses

willen. Und sie schrien mit lauter
Stimme: ,Herr du Heiliger und
Wahrhaftiger, wie lange richtest du

E13

nicht...’* (ihnen wird dann gesagt, dass
sie noch eine Weile ruhen missten).
Auch das Gleichnis Jesu vom reichen
Mann und dem armen Lazarus (Luk
16,19ff) deutet ja in diese Richtung.
Sowohl der arme Lazarus wie auch der
Reiche werden unmittelbar nach ihrem
Tod in eine andere Wirklichkeit versetzt,
in der sie bei vollem Bewusstsein sind.
Im Gleichnis schliet sie allerdings
schon Belohnung bzw. Bestrafung ein. In
Luk 9,28 wird berichtet, dass die Jlinger
auf dem Berg der Verklarung Mose und
Elias in erkennbarer Form sahen und mit
Jesus reden horten.

naher erldutert wird. Im Judentum jener
Zeit verband sich damit die Erwartung
eines erstrebenswerten Ortes, in dem die
verstorbenen Gerechten fiir ihre Lebens-
taten belohnt werden. Die bedeutsamste
Stelle ist sicher Luk 23,43, wo Jesus dem
neben ihm gekreuzigten Rauber zusagt:
,Heute wirst du mit mir im Paradies
sein!“ Sicher benutzte Jesus in dieser
Situation ein Wort, dass auch dem
ungebildeten R&uber etwas sagte, weil
ihm die jidische Tradition bekannt war.
Aber zugleich bestétigt Jesus damit, dass
Jesus selbst erwartete, dort zu sein, und
dass es fir den sterbenden Mann die
Aussicht auf diesen erfreulichen Ort
nach seinem Tod gab.

Eine zweite Erwahnung des Paradieses
findet sich bei Paulus in der
geheimnisvollen Stelle 2Kor

12,2-4. Dort berichtet er von  Der Begriff
; einer ekstatischen oder mys- ,Paradies”

Hades und Paradies tischen Erfahrung, wahrend  tauchtim NT
In die gleiche Reihe gehdren auch die der er ,entriickt wurde in  nur dreimal

Stellen im NT, in denen vom ,,Hades*,
dem Totenreich die Rede ist. Dieser
Begriff stammt ja aus der griechischen
Mythologie und wird im NT ohne
weitere Erklarungen Gbernommen. Jesus
selbst sagt in Offb 1,18 von sich ,,ich
habe die Schllissel des Todes und des
Hades“. Bei der Schilderung des End-
gerichts in Offb 20,13 wird berichtet:
».-.und der Tod und der Hades gaben die
Toten heraus, die darin waren.”“ Und
sicher meint auch Petrus in 1.Pet 3,19
den Hades, wenn er schreibt: ,,Im Geist
(pneuma) ist auch Jesus hingegangen
und hat gepredigt den Geistern
(pneumasin) im Geféangnis, die einst
ungehorsam waren ... zur Zeit Noahs.*
Alle diese Stellen deuten an, dass, analog
zur griechischen Vorstellung vom Hades,
auch das NT einen solchen Ort voraus-
setzt, an dem sich die Geister der
Verstorbenen aufhalten.

Ahnliches lisst sich sicher vom Begriff
»Paradies* sagen, der allerdings nur drei
Mal im NT auftaucht und nirgendwo
46

den dritten Himmel ... auf.
entrickt in das Paradies®.

Diese Aussage war eigentlich polemisch
gemeint, um sein Ansehen als Apostel zu
verteidigen angesichts von Leuten, die
sich ihrer Gbersinnlichen Erfahrungen
rihmten. Aber indirekt bestétigt Paulus
damit ja, dass dieser Ort real existiert.
Leider gibt er keinerlei ndhere Erkl&rung
ab, was es denn mit diesem Paradies im
dritten Himmel auf sich hat. An anderen
Stellen druckt er allerdings die feste
Erwartung aus, dass auch nach dem Tod
fur die Christen die Gemeinschaft mit
ihrem Herrn nicht endet. In Phil 1,23
schreibt er im Blick auf die Mdglichkeit
seines eigenen Todes: ,Ich habe Lust,
aus der Welt zu scheiden und bei
Christus zu sein, was auch viel besser
ware; aber es ist notig, im Fleisch zu
bleiben um euretwillen.*

Jesu Gleichnis vom reichen Mann und
armen Lazarus (Luk 16,19ff) bestatigt
beide Vorstellungen: Der Arme gelangt
in ,,Abrahams SchoBR*, was nach judi-

evangelische missiologie 32[2016]1



scher Vorstellung mit dem Paradies
gleichzusetzen ist, der Reiche aber in den
»~Hades* (Luthers Ubersetzung ,,Holle*
ist hier wohl nicht ganz korrekt), einen
Ort, in dem er Qualen erleidet. Natirlich
kdnnte man einwenden, der Sinn des
Gleichnisses sei doch gar nicht eine
Belehrung uber den Verbleib nach dem
Tod, sondern uber das Verhalten vor dem
Tod; Jesus habe hier nur um seiner
Zuhorer willen jidische Vorstellungen
verwendet, um seiner Belehrung Nach-
druck zu verleihen. Aber es ware doch
seltsam, wenn Jesus hier Zustédnde be-
schrieben hétte, von deren Realitét er gar
nicht Uberzeugt gewesen waére.

Karl Heim kommt in seiner Abhandlung
zu diesem Thema® zu dem Schluss, dass
in dem Zwischenzustand zwischen Tod
und Auferstehung schon eine Trennung
stattfindet: Die zu Christus gehdrigen
werden im Paradies schon mit ihrem
Herrn vereint, die Ubrigen gelangen im
Hades in einen friedlosen Zustand in
Erwartung des Gerichts. Ahnlich sieht es
auch Paul Feine in seiner Abhandlung
dieses Themas.®

Eine Seele, die nicht stirbt

Im Zusammenhang mit diesen Stellen
muss natdrlich auch die Frage gestellt
werden, wie denn der biblische Begriff
von der ,,,Seele“ (meistens griechisch
,»psyché“, manchmal aber auch ,,pned-
ma‘‘) zu verstehen ist. An einigen Stellen
deckt sich ,,psyché“ mit unserer west-
lichen Auffassung, dass die ,,Seele“ der
Sitz der Emotionen ist, etwa wenn Jesus
in Mat 26,38 sagt: ,,meine Seele ist be-
tribt bis in den Tod*“. An vielen Stellen
steht ,,psyché“ als Synonym fur ,Le-

4 Karl Heim, ,,Was nach dem Tode unser wartet*,
Anker-Verlag Frankfurt, ohne Jahr.

5 Paul Feine, ,,Theologie des Neuen Testaments®,
Berlin 1951, Teil VI, 9,1.

evangelische missiologie 32[2016]1

ben“®, so etwa Mat 6,25: »Sorgt nicht um

euer Leben (psyché)...”. Aber es gibt
auch einige Stellen, die das Wort
durchaus in die Nahe der animistischen

Auffassung vom  geist-

artigen Doppel riicken, das  Einige
nach dem Tod weiter- pgipelstellen
besteht. ~Hierhin gehort | jcken das
zum Beispiel das Wort  \yorin die
Jesu: ,Firchtet euch nicht 40 (er

vor denen, die den Leib
toten, doch die Seele
(psyché) nicht  téten
konnen*“ (Mat 10,28). Oder
im Gleichnis vom reichen Kornbauern
(Luk 12,20): ,Diese Nacht wird man
deine Seele (psyché) von dir fordern!*
Dann auch im Bericht Gber die Auf-
erweckung der Tochter des Jairus (Luk
8,54): ,,Er rief:’Kind, steht auf!” Und ihr
Geist (hier allerdings pneuma) kam zu-
riick, und sie stand sogleich auf. Auch
die Stelle 1.Pet 3,18: ,Jesus ist hinge-
gangen im Geist (pneuma) und hat
gepredigt den Geistern (pneumasin) im
Gefiangnis* ist wohl so zu verstehen.

Einen eigenartig versteckten Hinweis
gibt auch Paulus in 2 Kor 5,1-4. Dort
vergleicht er den Leib mit einem Zelt,
das beim Tod einmal abgebrochen wird
und sagt, dass wir im Himmel ein Haus,
das nicht von Handen gemacht ist,
erwarten. Dann drickt er seine Sehn-
sucht aus, direkt vom Leib in dieses
ewige Haus 0Uberwechseln zu kénnen:
»--.dass wir mit unserer Behausung, die
vom Himmel ist, tberkleidet werden.*
Damit meint er ja eine Entriickung zu
Lebzeiten in den endgultigen Aufer-
stehungszustand bei der Wiederkunft
Jesu. Seine Sorge ist: ,,... weil wir dann
bekleidet und nicht nackt befunden
werden Wir seufzen und sind

Auffassung.

6 Eine ausfiihrlich Darstellung des Begriffes |,
psyché’ mit all seinen Bedeutungen findet sich im
,Theologischen Begriffslexikon zum Neuen
Testament*.

47

animistischen



beschwert, weil wir lieber nicht ent-
kleidet, sondern (berkleidet werden
wollen.© Was konnte er mit dem ,,nackt,
entkleidet sein“ gemeint haben, wenn
nicht einen Zustand ohne irdischen
Korper, aber noch nicht im Aufer-
stehungsleib, also als korperloses Geist-
wesen? Wenn auf den Tod ein Zustand
ohne Bewusstsein folgte, brauchte er
sich diese Sorge ja nicht zu machen.’

Diese bhiblischen Aussagen bestatigen
Ubrigens nicht die griechische Vor-
stellung von einer unsterblichen Seele,
die nach dem Tod das Geféngnis des
Korpers verlésst, sich mit Gott vereint
und in einen endgiltigen ldealzustand
Ubergeht. Das NT spricht nur von einem
leiblosen Ubergangszustand, der mit der
Auferstehung endet. Und vor dem
Endzustand mit einer neuen Leiblichkeit
kommt das Endgericht vor dem
Richterstuhl Gottes.

Konsequenzen flr die
Verkiindigung

Was bedeuten nun alle diese biblischen
Aussagen fiir die Verklndigung unter
animistischen Volkern? Keinesfalls kann
ich daraus schliefen, dass das ani-
mistische und das biblische Welt- und
Menschenbild identisch sind. Aber die

erwahnten Stellen legen
Mit der doch  nahe, dass es
Bekehrung durchaus Beriihrungspunk-
wird nicht te zwischen ihnen gibt. Ich
der wage sogar zu behaupten,

animistische
Denkrahmen
geldscht.

dass das animistische Ver-
standnis von Tod und
Fortbestand der Seele dem
biblischen Verstandnis
ndher liegt als unsere

7 Eine ausflihrliche Darstellung des biblischen
Befundes zu Seele, Tod, Zwischenzustand und
Auferstehung findet sich bei Paul Le Seur, ,,Die
Zukunft der Toten nach dem Sterben“, Wuppertal
1964.

48

westliche, von  Aufklarung  und
Rationalismus beeinflusste Auffassung
vom Tod als dem Ende jeglicher
Existenz.

Jedenfalls bietet das Neue Testament
geniigend Anknupfungspunkte, die den
Christen aus animistischem Hintergrund
Antworten auf seine Fragen geben. Man
kann ja durchaus nicht davon ausgehen,
dass mit einer Bekehrung zum christ-
lichen Glauben der gesamte animistische
Denkrahmen gel6scht wird (genauso
wenig wie bei westlichen Christen mit
der Bekehrung der rationalistische Denk-
rahmen geléscht wird). Das NT bestatigt
Teile der animistischen Vorstellungen, so
vor allem die Weiterexistenz einer
korperlosen ,,Seele“ nach dem Tod (eine
\orstellung, die uns westlichen Christen
nur schwer zuganglich ist). Durch die
Aussicht der Christen auf den Eingang
ins Paradies bekommt diese Vorstellung
allerdings einen anderen Stellenwert als
der Wechsel in ein eher tribes Toten-
reich. Kontakt mit den Ahnen I&sst die
Bibel allerdings nicht zu, eine christliche
Ahnenverehrung kann aus ihr nicht be-
grindet werden. Und in der Verkin-
digung muss deutlich werden, dass das
Paradies nicht die eigentliche Hoffnung
der Christen ist, sondern die Aufer-
stehung in eine neue Schopfung und ein
ewiges Leben in der Gegenwart Gottes.
Damit geht der christliche Glaube weit
Uber die animistischen V\orstellungen
hinaus (ubrigens auch (ber die Vor-
stellungen unserer rationalistischen Welt-
sicht).

Natiirlich ist die Frage, wie es nach dem
Tod fir uns Christen weitergeht, nicht
nur fir Menschen mit animistischem
Hintergrund relevant. Der Tod ist fur alle
Menschen unabwendbar, egal in welches
Weltbild sie ihn einordnen (oder ver-
dréngen). Und was danach kommt, ist
vermutlich wesentlich bedeutsamer, als
die paar Jahrzehnte Leben, die uns
zugemessen sind.

evangelische missiologie 32[2016]1



Bestatigung durch
Nahtoderfahrungen?

Ein interessantes Licht wird von uner-
warteter Seite auf diese Frage geworfen:
Durch Nahtoderfahrungen. Erstaunlich
viele Menschen erleben Unerklérliches
an der Schwelle zwischen Leben und
Tod (durch Unfall, Krankheit usw.) und
kénnen nach ihrer Reanimation davon
berichten. Der christliche Physiker und
Mathematiker Ginter Ewald hat in einer
Studie® Berichte und Fallstudien® dazu
ausgewertet. Er kommt zu der Fest-
stellung, dass es unter der Fille der
Berichte einige Ubereinstimmungen gibt:
Menschen erleben das Verlassen ihres
Korpers und einen Schwebezustand, das
Hindurchgleiten durch einen dunklen
Tunnel auf ein Licht zu, Erfahrungen
von Liebe und Geborgenheit, Begegnung
mit verstorbenen \Verwandten und die
Enttduschung uber die Rickkehr in den
Korper durch Wiederbelebung. Einige
Menschen berichten auch von einer
dunklen, bedrohlichen Welt, die ihnen
begegnete. Ewald versucht, solche Erleb-
nisse in einem erweiterten \erstandnis
unserer Wirklichkeit einzuordnen. Da-
rauf kann hier allerdings nicht ein-
gegangen werden. Ubrigens sind Be-

8 Gunter Ewald, ,Auf den Spuren der
Nahtoderfahrungen. Gibt es eine unsterbliche
Seele?”, Kevelaer 2011.

9 In den USA erscheint sogar eine Zeitschrift
,Journal of Near Death Studies®.

evangelische missiologie 32[2016]1

richte Uber Nahtoderlebnisse auch im
christlichen Bereich bekannt geworden.™
Ewald kommt allerdings zu dem Schluss,
dass solche Erlebnisse unabhéngig von
Kultur und Religion berichtet werden,
also dass nicht nur Christen positive
Erfahrungen machen. Als Beweis fur die
biblische Sicht oder die animistischen
\orstellungen  kénnen sie also nur
bedingt dienen. Aber sie

machen deutlich, dass Mis-

sionare gut daran tun, so- '€
wohl die  animistische ~ Erlebnisse
Sichtweise zur Kenntnis zu ~ sind .
nehmen als auch den  Unabhangig
biblischen Befund zu ken-  von Religion
nen und in ihrer Verkiindi-  und Kultur.

gung zu berticksichtigen.

Letztlich gilt natirlich fir alle Christen,
ganz gleich aus welchem religitsen oder
nicht-religidsen Hintergrund sie kom-
men, das Wort des Paulus aus Romer
8,38: ,,.Denn ich bin gewiss, dass weder
Tod noch Leben ... uns trennen kann von
der Liebe Gottes, die in Jesus Christus
ist, unserem Herrn!* Das gilt sicher auch
flr die Zeit nach dem Tod, wie immer sie
konkret auch aussehen mag.

10 Etwa in dem Buch von Todd Burpo, ,.Den
Himmel gibt’s echt”, erschienen bei SCM
Hanssler, in dem ein Kind seine Erlebnisse
zwischen Leben und Tod schildert.

49



Rezensionen

Kevin DeYoung/ Greg Gilbert, Was ist
der Missions-Auftrag der Gemeinde
Jesu? Soziale Gerechtigkeit? Frieden?
Verkiindigung  des  Evangeliums?,
Evangelium21-Edition, Waldems: 3L
Verlag, 2015, 288 Seiten, 9,95 Euro

,,Beurteile ein Buch nicht nach seinem
Umschlag.“ Das Sprichwort gilt be-
sonders fur diesen Titel, der zundchst
etwas platt wirken mag. DeYoung ist
Pastor in East Lansing/MI und Dozent
am Reformed Theological Seminary;
Gilbert ist Pastor einer Baptisten-
gemeinde in Louisville/ KY.

Im ersten Teil ,,Was ist Mission?*
benennen sie in Kapitel 1 aktuelle
Themen, die zur Grundfrage nach dem
Auftrag der Gemeinde fiihren, und
welches Ziel sie verfolgen: ,,Wir hoffen
sehr, dass dieses Buch ein positiver
Beitrag zu der Diskussion (ber Mission
sein kann, die in der evangelikalen Welt
so weit verbreitet und notwendig ist. Wir
mochten einen positiven Ton anschlagen.
(...) Doch ein guter Teil unserer Arbeit
(...) wird auch unweigerlich aus
Korrektur bestehen.“ (S. 21). In Kapitel
2 werden einschldgige Missionstexte
sowie weitere Bibelabschnitte ausge-
wertet, die man mittlerweile mit dem
Missionsauftrag verbindet.

Der zweite Teil ,,Die richtigen Kate-
gorien* beleuchtet strittige Missions-
konzepte und vergleicht in Kapitel 3 das
vorherige Fazit mit der biblischen
Gesamtgeschichte, die die Autoren in
vier Akten nachzeichnen (Schépfung,
Sundenfall, Erlésung, Vollendung). Die
Problematik sei stets: ,,Wie konnen hoff-
nungslos rebellische, siindige Menschen
in der Gegenwart eines vollkommen
gerechten Gottes leben?* (S. 94). Kapitel
4 erortert, inwiefern das NT das eine
Evangelium durch zwei Linsen be-
trachtet. In der Weitwinkelperspektive
beinhaltet es die groRen VerheilRungen,

50

die in Christus fir sein Volk gelten;
herangezoomt beschreibt es, wie Sunder
in Jesu Tod und Auferstehung mittels
BuBe und Glauben Gottes Vergebung
erhalten kénnen.

In Kapitel 5 skizzieren DeYoung und
Gilbert, wie Gottes Reich zur neutesta-
mentlichen Gemeinde steht. Wahrend sie
in Kapitel 6 den biblischen Befund zu
sozialer Gerechtigkeit und die theo-
logische Absicht guter Werke unter-
suchen, machen sie in Kapitel 7 konkrete
\Vorschldge, wie Christen in Né&chsten-
licbe auf die sie umgebende Not
reagieren konnen. In Kapitel 8 wird der
Begriff von Gottes shalom betrachtet und
gefragt, inwiefern er die Welt neu
machen wird, wo Kontinuitdten und
Briiche zur urspriinglichen Schopfung
bestehen, wie relevant der Kulturauftrag
aus Genesis 1 ist und wie dies den
Missionsauftrag beeinflusst.

Der dritte Teil ,,Was wir tun und Warum*
fligt die bisherigen Gedanken zusammen.
Kapitel 9 ist ein Appell, gezielt und
entsprechend der eigenen Mdglichkeiten
nach guten Werken zu streben, auch
wenn Verkundigung und Jingerschaft
Prioritat bleiben sollten. Kapitel 10 zieht
ein Fazit und ermutigt den Leser, sich fur
Jesu Auftrag an seine Gemeinde einzu-
setzen. Der Epilog richtet sich an
jlingere, missional eingestellte Menschen
und erz&hlt die fiktive Geschichte eines
Gemeindegrunders, der am Reich Gottes
mitbauen will und sich mit einem &lteren
Kollegen tber ganzheitliche Mission und
Jungerschaft austauscht.

Seit seinem Erscheinen im Jahr 2011
wurde der Titel im amerikanischen Raum
stark rezipiert und mitunter kritisiert. Die
Diskussion hat sich hauptsachlich online
abgespielt, wobei DeYoung und Gilbert
ausfihrlich auf die Anfragen einge-
gangen sind. Manche Kritik mag nicht
nur mit der Hauptaussage, sondern auch

evangelische missiologie 32[2016]1



mit dem Anspruch des Buches zu tun
haben. Einerseits heif}t es: ,,Dies ist kein
Buch von und fiir Bibelwissenschaftler
und Theologen. (...) Wir sind Pastoren
und schreiben fiir ‘Durchschnittschristen’
und 'normale' Pastoren, die versuchen,
aus der Masse an missiologischen Fragen
schlau zu werden.” (S. 26). Andererseits
(und darin liegt die Starke des Titels)
leisten die Autoren viel exegetische
Arbeit, gebrauchen den Ansatz der
Biblical Theology, gehen auf zahlreiche
Fachliteratur ein, streben nach klaren
Definitionen und der fairen Darstellung
anderer Positionen, und liefern letztlich
eine kohérente Argumentation. Aus dem
komplexen Thema und ihrer Heran-
gehensweise entsteht zwangsweise eine
Spannung, die auch 150 zusétzliche
Seiten wohl nicht geldst hatten. Bis auf
zwei fehlerhafte FuBnoten und wenige
Rechtschreibfehler ist die Ubersetzung
gut gelungen; auch ein Bibelstellen-
verzeichnis ist beigefugt.

Verantwortliche in  Gemeinde und
Mission werden hier viel Stoff zum
Weiterdenken finden. Studierende wer-
den den Titel als prégnante Einflhrung
schatzen, wéhrend die exegetischen und
biblisch-theologischen Ausflihrungen be-
sonders Missiologen zum Weiterforschen
einladen. Insgesamt eine konstruktive
und beachtenswerte Publikation.

Daniel Vullriede, M.A., Missionar in
Italien (Forum Wiedenest e.V.)

Ciprian Burlacioiu, Adrian Hermann
(Hg.), Veranderte Landkarten. Auf dem
Weg zu einer polyzentrischen Ge-
schichte des Weltchristentums. Fest-
schrift fur Klaus Koschorke zum 65.
Geburtstag, Wiesbaden: Harrasso-
witz, 2013; 414 Seiten, 98 Euro

Die vorliegende Festschrift ist dem
emeritierten  Munchener  Kirchenhis-
toriker Klaus Koschorke gewidmet, der
die Missions- und auBereuropdische
Christentumsgeschichte zu seinem zen-

evangelische missiologie 32[2016]1

tralen Forschungsgebiet gemacht hat.
Dabei geht es Koschorke ,,weniger [um]
die einzelnen westlichen Sendungs-
veranstaltungen als vielmehr die Ge-
schichte des Christentums im Kontext
unterschiedlicher auRereuropéischer Ge-
sellschaften und Kulturen* (S. XVIII). In
der Einleitung (Burlacioiu/Hermann, S.
XI-XLVII)  wird Koschorkes For-
schungsinteresse in biographische Zu-
sammenhange gestellt. Neben der Rezep-
tion erster okumenischer Ansédtze zur
Kirchengeschichtsschreibung z.B. aus
Lateinamerika in den 1970ern, standen
fur Korschorke eigene Erfahrungen
»verdnderter Landkarten und poly-
zentrischer Interaktionen als Dozent in
Sri Lanka in den 1980er Jahren. Die
Festschrift, die Koschorke als Forscher,
Lehrer, Konferenzinitiator (Internatio-
nale Munchen-Freising Konferenzen)
und Autor, bzw. Herausgeber (ein
Meilenstein war die Herausgabe des
kirchengeschichtlichen Quellenbands zur
Aulereuropéischen Christentumsge-
schichte im Jahr 2004) wirdigt, umfasst
27 auf Deutsch oder Englisch verfasste
Aufsatze unter drei methodischen, bzw.
kontextuellen Zugéngen.

Teil | beleuchtet die Thematik im
Kontext von ,,Antike und Frihmittel-
alter (S. 1-55). Unter anderem ana-
lysiert Adolf Martin Ritter den ,,Poly-
zentrismus als Merkmal der frihen
Christentums®, Martin Wallraff zeigt die
rdumlich-geographische Dimension in
der Geschichtsschreibung bei Hippolyt
und Claudia Rammelt beschreibt die
Kirchenvisitationen des nestorianischen
Patriarchen Mar Aba 1. als Aspekt poly-
zentrischer kirchlicher Wirksamkeit auch
aulerhalb des rémischen Reichs. Der
deutlich umfangreichere Teil Il unter-
sucht die veranderten Landkarten im
Kontext von Neuzeit und Moderne (S.
55-242). Beispielsweise widmet sich Jo-
hannes Meier dem afrikanischen Ver-

machtnis im brasilianischen Katholi-
zismus im 17. Jahrhundert; Mariano
51



Delgado analysiert ,,Merkmale der spa-
nischen Evangelisation der Philippinen®,
wahrend Andreas Muller die gegensei-
tigen Wahrnehmungen von protestan-
tischen und orthodoxen Christen in Sie-
benbirgen im 16. Jahrhundert untersucht
und Armando Lampe das 1983 erlassene
kirchliche Politikverbot fiir katholische
Priester im 20. Jahrhundert als Fehler
von Papst Johannes Paul Il. kritisiert.
Dazwischen liegen interdisziplindre Stu-
dien zur Interaktion syrischer Thomas-
christen mit protestantischen Missiona-
ren im 18. Jahrhundert in Indien (Martin
Tamcke), zur Topographie des Welt-
christentums in Daniel Defoes Robinson
Crusoe (Richard Fox Young) sowie zur
Rolle von Frauen in der Mission in
Westafrika (E.P. Mogase/ F. Ludwig) und
im heutigen Japan (C. Burger).

Eine erniichternde und differenzierende
Perspektive auf den ,,Southern Shift of
Christianity* bietet Paul Giffords Studie
zur nigerianischen ,,Mountain of Fire and
Miracles Ministries“ (MFM). Nach Gif-
ford kann die wachsende stdliche Chris-
tenheit nicht pauschal als biblischere und
zukunftsweisende Korrektur des libera-
len westlichen Christentums verstanden
werden. So sei in der MFM ein pro-
blematische Sicht des Kampfs gegen
bose Geister (,,marine spirits®) zentral.
Neben einer rigorosen personlichen
Ethik gehore dazu auch die Umkehrung
von Fliichen, die zum Tod des Senders
fihren sollen (,killing the sender®).
Gifford sieht darin zu Recht eine Art
»wenchanted Christianity®, eine religidse
Ausprégung, die sich weder mit theo-
logischen Grundausssagen des christ-
lichen Glaubens noch mit dem Selbst-
verstdndnis  westlicher  Gesellschaften
vereinbaren ldsst (,,unbridgeable®). Auf
diesem Hintergrund kritisiert Gifford
epistemologische Konzepte von ,,multip-
le modernities“ und dampft pauschale
missiologische Hoffnungen auf eine
JTeverse mission“. Im Unterschied dazu
betont Brian Stanley in seinem Aufsatz

52

,Mission Studies and Historical Re-
search: Past Trends und Future Trajec-
tories” in Teil III die Chance des multi-
direktionalen Charakters gegenwartiger
Weltmission (,,issuing from Asia and
Africa as much a to them*) und damit
auch den globalen Charakter der
Missionsgeschichtsschreibung: , histori-
ans of missions will need to find new
collaborators with whom to explore the
new territories of the spiritually frozen
northern hemisphere®.

Solche grundlegenden, wichtige Kontro-
versen aufgreifenden Analysen wie bei
Gifford und Stanley stehen in Teil Il
(,,Systematische und theoretische Per-
spektiven®, S. 243-414) im Vordergrund.
So auch die Anfrage von Peter J.
Brédunlein, inwieweit das Konzept von
einem globalen Christentum angesichts
vielféltiger und diverser lokaler Chris-
tentumsvarianten empirisch tragféhig sei.
Wie diese Vielfalt sich in der Kirchen-
geschichtsschreibung auswirkt, zeigt An-
dreas Heusser am Beispiel des afri-
kanischen Theologen und Historikers
Ogbu U. Kalu, in dessen Werk er ,eigen-
sinnige* und widerspriichliche Tenden-
zen entdeckt. Kalu habe fir eine christo-
zentrische und zugleich politische afri-
kanische  Kirchengeschichtsschreibung
pladiert und dabei Konstruktionen
vorgenommen, ,,die den Quellenbefund
tiberdehnt haben. Dennoch missten
Kalus Perspektiven ernst genommen
werden, da sie ,einen abermaligen Er-
zéhlgang™ anregen. Elizabeth Keopping
warnt vor der Ubernahme eines Kultur-
begriffs, der durch die Brille von lokalen
Eliten und Méchtigen definiert sei: ,the
culture ... used by those silencing others,
is usually that of the particular elite
within the institution®. Wolfgang Liene-
mann mahnt eine Tendenz zu einem
unkritischen Umgang mit kultureller
Vielfalt in der interkulturellen Theologie
an. Zwar gelte es in Dogmatik und Ethik
eurozentrische  Engfilhrungen  aufzu-
decken, wenn jedoch die Suche nach

evangelische missiologie 32[2016]1



Hibergreifenden Standards“ aufgegeben
werde, drohe das ,,Ende der Moglichkeit
einer theologischen Verstindigung®. Der
bereits erwahnte Aufsatz von Brian
Stanley fragt nach der Zukunftsfahigkeit
von ,,mission studies® im wissenschaft-
lichen Betrieb. Er erinnert daran, dass
die traditionelle  Missionsgeschichte
(,,[it] was not necessarily bad or narrow-
ly conceived®) einen wesentlichen Anteil
am Aufkommen profanhistorischer re-
gionaler Studien wie den African Studies
hatte. Inzwischen seien die Quellen der
christlichen Missionsgeschichte ein mul-
tidisziplindr und  profangeschichtlich
begehrter Forschungsgegenstand. Die
eigenstandige missiologische Perspek-
tive werde dabei zur ,endangered
acadecmic species®, diirfe sich jedoch
den neuen Herausforderungen nicht
verschlieRen.

Die vorliegende Festschrift versammelt
lesenswerte  Beitrdge zu  wichtigen
Fragen globaler Kirchen- und Christen-
tumsgeschichte. Dass die globale Per-
spektive des Bands selbst dabei begrenzt
ist und beispielsweise Entwicklungen in
Nordamerika und oder die afrikanischen
Migrationskirchen in Europa nicht (oder
kaum) vorkommen, wird von den
Herausgebern selbstkritisch eingeraumt
(S. XL).

Prof. Dr. Friedemann Walldorf,
FTH GielRen

Jan Hendrik Prenger, Muslim Insider
Christ Followers: Their theological and
missional Frames. DMiss Thesis. La
Mirada: Biola University - Faculty of
Intercultural Studies. May 2014, 400
Seiten [PDF-File, unveroffentlicht]

Diese Arbeit ist im Moment nur tber den
Universitatsverleih erhaltlich. Jan Hen-
drik Prenger arbeitete als Leiter einer
christlichen Organisation in einem Teil
der Welt, der wesentlich vom Islam und
anderen nicht-christlichen Religionen
gepragt ist. Prengers Doktorarbeit be-

evangelische missiologie 32[2016]1

schreibt sogenannte ,Insider Move-
ments“ (IM). Dies sind Bewegungen
innerhalb nicht-christlicher Religionen,
in denen die zum christlichen Glauben
Findenden ihren sprachlich-kulturellen
und religiésen Raum nicht verlassen
(Ahnlichkeit mit messianischen Bewe-
gungen). Dort bekennen sie sich zum
Glauben an den Messias Jesus, ver-
bleiben aber als Teil des Islam.

Prenger untersucht den christlichen theo-
logisch-missiologischen Hintergrund von
26 Informanten aus Asien, Afrika und
auch Europa. Sie alle leiten oder ko-
ordinieren ,,Insider Movements® in ver-
antwortlicher Stellung. Die Interviews
dienen ihm als Grundlage fur ein
theologisch-missiologisches Schema,
welches vier Paradigmata und 21 ,,mis-
sionale Themen widerspiegelt (siehe
unten). Er unterteilt: Fundamentalistisch
(Kreuz-zentrisch), 6kumenisch (Gemein-
de-zentrisch), integral (Christo-zentrisch)
und global (Schopfungs-zentrisch; Ab-
strakt, iii, 147). Prenger vertritt einen
positivistischen Ansatz und betrachtet
die Befragten als Brider in Christus.

Schon im Abstrakt und der Einleitung,
nennt er die zwei herausragenden The-
men der Befragung: Religion und den
Koran (vii; 70-74, 131-132). Religion
wird als irrelevant oder als Hindernis in
Bezug auf die Nachfolge Jesu Christi
empfunden. Der Koran wird respektiert
und nicht grundsétzlich abgelehnt. Pren-
gers Untersuchung basiert auf der Frage:
Was sind die theologischen und mis-
sionalen Rahmenstrukturen der IM und
ihrer Leiter? Daraus ergeben sich vier
Unterfragen: 1) Wie sehen IM-Leiter
Allah, seinen Plan und seine Ziele? 2)
Wie verstehen IM-Leiter die Rolle und
Identitdt von Jesus Christus (Isa al
Masih)? 3) Wie studieren Muslim-
Insider das Taurat (5 Bucher Mose),
Zabur (die Psalmen) und das Injil
(Evangelien oder NT), und wie wenden
sie ihre Erkenntnisse im Rahmen von IM

53



an? 4) Wie entwickeln IM-Leiter theo-
logische und missionale Rahmenstruk-
turen in ihrem sozialen Umfeld?

Prenger beginnt mit einem historischen
Ruckblick auf die jlingere Geschichte der
»lnsider Movements“. Er geht nicht auf
\Vorgéangerbewegungen ein, die sich nach
den heutigen Kriterien auch als ,.Insider
Movement™ bezeichnen hitten lassen (z.
B. homogenous unity people move-
ments). Einleitend reflektiert die Studie
den historischen Hintergrund einer
christlichen Kontroverse, die sich in den
Jahren 2009-2013 vor allem im nord-
amerikanischen Raum zugespitzt hatte
(,,Divine Familial Terms-* oder ,,Muslim
Insider Movement-Debatte* iv-v, 1-3).

Prenger stellt im ndchsten Schritt eine
ausfiihrliche Sichtung der Literatur zum
Thema vor. Kapitel 4 widmet sich der fir
Prenger zentralen Auswertung der Daten
zu dem Themenblock ,,Allah und Isa al
Masih*“ (32-116). Nach dem Vorbild
westlicher  systematischer  Theologie
werden Fragen zur Schopfung (34-39),
zur Missio Dei Allahs sowie ins-
besondere zum Versténdnis von Heil und
Ewigkeit — auch zur Pradestination—
bewertet (39-61). Die Bedeutung des
Prophetentum, der Offenbarung, der
Heiligen Schriften und der Religion
runden diese Betrachtungen ab (62-75).
Der christologische Teil geht zun&chst
auf die \erortung im Rahmen einer
hohen oder niedrigen Christologie der
IM ein (85-99). Danach betrachtet er die
Missio Christi, insbesondere die Hand-
lungen und die Botschaft der Sendung
Christi, das Kreuz und die Auferstehung,
Bedeutung unserer Sunden, die Unter-
werfung unter Gottes ubergeordnetem
Plan und die Frage ,,wer Jesus eigentlich
umbrachte?* (99-115).

Im Detail bespricht er folgende Themen
im zentralen Kapitel 4. Im Zusam-
menhang der Schopfereigenschaft Allahs
wurde auch von der ,,Liebe“ oder ,,Zu-
wendung®™ Allahs an den Menschen ge-

54

sprochen. Semantisch abgedeckt wurde
diese ,,Zuwendung* iiber die Wortfelder
,barmherzig, Erbarmer“ und ,Barm-
herzigkeit (34-37). Der Prophet Mo-
hammed wird durchgehend als positiv
aufgenommen, theologisch-missional be-
riicksichtigt und anderen Propheten
gleich gestellt (62). Der Koran wird als
kompatibel zur Bibel und als unter-
stiitzende Wegweisung betrachtet, da er
auf die Vorgéangerschriften verweist. Nur
wenige IM-Leiter kritisieren den Koran
aufgrund inner-islamischer Spannungen
zwischen Hadith und Koran (98-101).
Religionen werden als menschliche Kon-
strukte abgelehnt. Sie verfilhren den
Menschen und lenken ihn von der
Jesusnachfolge ab. Das Christentum wird
als eine spate politische Entwicklung
gedeutet. ,Jesus will Nachfolge und
nicht Religion* (76-82). IM-Leiter ste-
hen zu einer ,,hohen Christologie®. Jesus
ist gottlich und der Begriff ,,al-Massih*
(Christus) muss Muslimen erklart wer-
den, da sie ihn falsch verstehen (93-94).
Alle IM-Leiter finden den Begriff ,,Sohn
Gottes“ und die damit verbundene bio-
logische Deutung ,aus géttlichem
Samen* provozierend (94-98). Die Sohn
Gottes-Terminologie wird von ihnen
vollig umgangen und als ,christliche
Semantik* abgelehnt (98-99). Die
Bedeutung des Kreuzes wurde auf
»unsere Siinden® und die vollige ,,Unter-
ordnung unter Allahs Plan* gemiinzt
(104-109). ,,Unterordnung” wird dabei
mit dem Begriff ,Islam“ und seiner
Bedeutung verknlpft. Prenger spezi-
fizierte die Frage der Verantwortung fiir
den Kreuzestod ndher und fragte ,,wer
denn nun Jeus umbrachte? (111-113).
Eine Minderheit sah Allah, die Mehrheit
aber die jldischen Fuhrer, Satan und
unsere Siinden als ,,Morder (113).

Danach geht Prenger auf den soge-
nannten M-Rahmen ein (Missional und
Muslim-Hintergrund). Er betrachtet da-
bei das Ergebnis, dass IM-Leiter be-
sonders Uber Religion und den Koran

evangelische missiologie 32[2016]1



nachdenken, predigen und zu beiden
Themenkomplexen theologisch reflek-
tieren (116-126). Das oben beschriebene
4-Rahmen-Paradigma offenbart, dass 7
von den 26 Befragten etwas auferhalb
der zu akzeptierenden Glaubensgrund-
sétze stehen und damit aus dem Muster
der evangelischen Theologie zum Ver-
standnis von Glauben fallen (eventuell
als synkretistisch oder Haretiker wahr-
nehmbar).

Als generelle Beobachtungen fiihrt
Prenger die hohen Motivationen der IM-
Leiter fur ihre Tatigkeit an (203-209).
Eine weitere Beobachtung ist, dass es
graduelle strukturelle Unterschiede der
IM gibt. Dies bezieht sich sowohl auf die
Art als auch auf den Ablauf der Ver-
sammlung. So bildet im asiatischen
Raum die Moschee den Hauptanknip-
fungspunkt und damit auch die dort
vorgegebene Form des ,,Gottes-Diens-

Ausgezeichnet wurden:

Missionstheologie*
und

Die Arbeiten konnen (Uber das

band erscheinen.

evangelische missiologie 32[2016]1

Buro
(info@missiologie.org). Eine Zusammenfassung der Arbeiten wird in dem Tagungs-

tes“. ,Rezitation und gemeinsames
Lesen“ bilden die Mitte des organi-
satorischen Lebens (159-165). In Afrika
liegt der Schwerpunkt auf der jemaat
(Versammlung) kleiner Gruppen Er-
wachsener im Rahmen der Dorf-
gemeinschaft sowie der Unterrichtung
der Kinder unter Einbezug der
Erwachsenen (165-170). Eine dritte
Beobachtung bezieht sich auf die
Ablehnung der ,traditionellen Kirchen*
in IM-Kreisen (172-174).

Prengers Studie ist ein wichtiges
Hilfsmittel zum Verstandnis der soge-
nannten ,,Insider Movements® im Islam.
Sie gibt einen Uberblick 0ber diese
Bewegungen, ohne vorschnell zu kri-
tisieren oder gar die Bewegungen als
solche zu gefahrden oder bloR zu stellen.

Dr. Eberhard Werner, Institut fiir
evangelische Missiologie (IfeM), Giellen

Wir gratulieren: Die Preistrager der Hudson-Taylor-Preise

Im Rahmen der Tagung ,,.Bewegt, um radikal zu bewegen - Was hat Hudson Taylor
uns heute zu sagen wurden am 22.Januar 2016 die von OMPF-International,
Schweiz im Zusammenhang mit dem 150-jahrigen Griindungsjubildum der China
Inland Mission ausgeschriebenen Taylor-Preise (ibergeben.

Timo Doetsch fiir seine Masterarbeit an der FTH Giessen zum Thema ,,Union with
Christ. Das Heiligungsverstandnis J. Hudson Taylors als Beitrag fir die heutige

Christian Niederberger fur seine Bacherlorarbeit am Theologischen Seminar
Chrischona zum Thema ,Zur Bedeutung der transnationalen Vernetzung bei J.
Hudson Taylor und der China-Inland-Mission“.

des AfeM angefragt werden

55



G.W. Peters-Forschungs-Preis und
G.W. Peters-Praxispreis 2016

Im Rahmen eines Festaktes wahrend der gemeinsamen Tagung des
Evangelischen Arbeitskreises fur Mission, Kultur und Religion (AfeM) und der
Arbeitsgemeinschaft fir biblisch erneuerte Theologie (Afbet) am 22.Januar
2016 im Tagungszentrum Chrischona bei
Basel wurde an Prof. Dr. Helmut
Egelkraut von dem Vorstand des AfeM
fur sein Buch ,Die Liebenzeller Mission
und der Nationalsozialismus® der G.W.
Peters-Forschungspreis verliehen. Dieser
Preis wird fur wesentliche Forschungs-
Beitrdge zur evangelischen Missiologie im
deutschsprachigen Bereich verliehen.

Prof. Dr. Egelkraut

In demselben Rahmen wurde das Ehepaar
Elisabeth und Siegfried Glaw fur ihr
jahrzehntelanges Engagement fur die Evan-
gelisation unter Chinesen in Deutsch-
land, insbesondere die Idee und den
Aufbau der Chinesischen Leihblcherei und
des ,Forum flr Mission unter Chinesen in : :

Deutschland e.V.“ mit dem G.W. Peters- Ehepaar Glaw mit den Leitern der

Praxis-Preis ausgezeichnet. OMF Deutschland und Schweiz ,
G. Samen und M. Dubach.

| A a

Verlag: Evangelischer Arbeitskreis fur Mission, Kultur und Religion'e:V. (AfeM), www.missiologie.org,
Geschaftsstelle, RathenaustraBe 5-7, D-35394 Giellen. Fax 0228-9650389, Emailizinfo@missiologie.org.
Herausgeber: Prof. Dr. Dr. Thomas,Schirrmacher, FriedrichstralRe 38, 53111 Bonn (viSdP). Schrift-
leitung: Meiken Buchholz,buchholz@missiologie:org oder uber die Geschaftsstelle; Manuskripte zur Ver-
offentlichung bitte beisder Schriftleitung einreichen. Rezeénsionen: Prof. Dr. Friedemann Wallderf, Wall-
dorf@fthgiessen.de; Bucher zur Rezension an: Rathenaustr. 5-7, D-35394 GieRen. \Weitere
Redaktionsmitglieder: Prof. Dr..Bernd Brandl, Brunnenweg 3, D-75328 Schomberg, BuD."Brandl@t-
online.de (Redaktionsleitung editionafem), Dr. Hanna-Maria Schmalenbach, Vdchtingstr. ‘4, 72076
Tubingen (Lektorat). “Verlag VTR/eda: Thomas Mayer, Gogolstr.33, 90475 Nirnberg, vtr@
compuserve.com. Redaktionsschluss: 6 Wochen vor Beginn des Erscheinungsquartals. Beitrége fir em
werden mit Belegexemplaren honoriert. Bestellungen und Korrespondenz betr. Versand und Abonne-
ments bitte an die Geschaftsstelle richten. Bezugspreis: Jahrlich (4 Ausgaben) € 17,— (Studenten die Half-
te). Fur AfeM-Mitglieder ist der Bezugspreis im Mitgliedsbeitrag inkl. Luftpost enthalten. Konten fir em-
Abonnenten: Konto 'des, AfeM_bei” der EKK, IBAN: DE 24 5206 0410 0000 416673, BIC-Code
GENODEF1EK1. In"der Schweiz: Konto CH81 0023 5235 5789 1940M bei der UBS (Postkonto-Nr. 80-2-
2). Mit Namen gezeichnete Beitrdge missen nicht unbedingt mit der Meinung der Schriftleitung und
Redaktion Ubereinstimmen.

56 evangelische missiologie 32[2016]1




