
ISSN 0177-8706 

31.Jahrgang 2015  
1.Quartal 

1/15  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

Die Gründung der China Inland Mission vor 
150 Jahren – ein kleiner Baustein in der 
großen Mission Gottes 
Aus meiner Sicht: Gedanken zum 150. Jahrestag der  
Gründung der China Inland Mission (Markus Dubach) 2 

Biblische Grundlagen evangelikaler Missiologie –  3 
69 Thesen (Teil 3) (Thomas Schirrmacher) 

Die Stellung Hudson Taylors im Kontext  
der Missionsgeschichte (Klaus Wetzel) 9 

Fredrik Franson (1852–1908): Freund, Förderer und  
Partner der China-Inland-Mission (Hans Ulrich Reifler) 24 

Wenn Hudson Taylor China heute noch einmal  
besuchen würde ...  (Ya Gu) 33 

Missio Dei (Teil 1) 38 
Linguistische, historische und theologische Aspekte (Hannes Wiher) 

Rezensionen 50 

Noteworthy  37 

Ausschreibung: ÜMG-Jubiläumspreis 56 

   

Arbeitskreis für evangelikale Missiologie 
 

evangelikale missiologie 



2 evangelikale missiologie 31[2015]1 

Aus meiner Sicht:  
Gedanken zum 150. Jahrestag der Gründung der China Inland 
Mission (heute Überseeische Missions-Gemeinschaft, ÜMG) 

Mission verändert unsere Prioritäten, unsere Werte und unsere Haltung 
Gott will, dass wir wie Reben am Weinstock sind. Hudson Taylor strebte wie auch 
viele andere im 19. Jahrhundert nach einem christozentrischen Heiligungsideal. Sie 
waren überzeugt, dass Christen in dem Umfeld wachsen und Frucht bringen sollen, in 
das sie Gott hineingestellt hat. Doch die Not der unerreichten Menschen liess sie nicht 
los. Hudson Taylor, überwältigt von den Millionen Menschen in China, die noch nie 
von Jesus gehört hatten, gründete 1865 die China Inland Mission (CIM). Schät-
zungsweise gab es damals 2500 protestantische Christen unter 250 Millionen 
Chinesen. Sein Ziel war deshalb, den Menschen im Inneren Chinas die Frohe 
Botschaft in Wort und Tat zu bringen. Auch in China strebte er nach einem 
gottgefälligen, heiligen und inkarnatorischen Leben und war tief durchdrungen von 
der Liebe Gottes, die sein ganzes Denken und Handeln prägte. Dies äusserte sich auch 
in seinem Respekt zu allen Menschen, seiner Authentizität und seiner Freigiebigkeit 
sowie seiner Bereitschaft, für das zu leiden, wovon ihn Gott überzeugt hatte. 

Mission verändert unsere Mitmenschen, unser Umfeld und unser 
Gottesverständnis 
Gott will, dass wir Frucht bringen. Hudson Taylor strebte nach einem fruchtbaren 
Leben. Doch Frucht ist nicht direkt machbar, sondern entsteht, wenn Gottes Geist 
wirkt und geheiligte Menschen sich ganz ihm zur Verfügung stellen. Taylor vertraute 
in allem Gott, erwartete alles von ihm und war bereit, Schwierigkeiten geduldig zu 
tragen. Er lebte in der Erwartung von Jesus Wiederkunft und die Verlorenheit von 
Chinas Millionen lag ihm schwer auf dem Herzen. Er verkündigte Gottes Wort, setzte 

sich für Gerechtigkeit ein und linderte Not, wo 
immer er konnte – immer mit dem Ziel, dass 
Menschen von Jesus verändert und in seine 
Nachfolge gerufen werden. Diesem Ziel 
ordnete er alles unter und setzte sich 
unermüdlich dafür ein. Durch Reflektion über 
Gottes Wort und in intensiven Diskussionen 

mit Frauen und Männern aus verschiedenen Kultur- und Gesellschaftsschichten durfte 
er die CIM als „Glaubensmission“ aufbauen und viele andere Missionsorganisationen 
entscheidend mitprägen. Wie diese Prägung aussieht und heute noch nachwirkt, dazu 
hat die ÜMG für wissenschaftliche Arbeiten einen Jubiläumspreis ausgeschrieben 
(siehe dazu die Ausschreibung auf S.56 dieser Ausgabe). 

Mission verändert auch dich – lässt du dich verändern? 
Gott will mit allen Menschen Gemeinschaft haben. Dieses tiefe Verlangen unseres 
dreieinigen Gottes motiviert uns dazu, sein Wort zu verkünden, uns für Gerechtigkeit 
stark zu machen, Not zu lindern und Menschen nachhaltig zu fördern. Gott will, dass 
alle Menschen von allen Kulturen und Milieus mit ihm in Beziehung kommen. Er 
sucht Menschen, die von seiner Liebe überwältigt überall hingehen, um Menschen zu 

„Wenn ich tausend Leben hätte, 
China sollte sie haben –  
doch nein, nicht China, sondern 
Jesus Christus, mein Herr.“ 



evangelikale missiologie 31[2015]1 3 

einem Leben mit Gott einzuladen und die Gesellschaft zu verändern. Gemäss dem 
„Joshua Project“ haben noch etwa ein Drittel der 2,2 Milliarden Ostasiaten noch nie 
von Jesus gehört. Wer ist bereit, sein Leben dafür einzusetzen, dass unter Asiaten 
christliche Gemeinschaften entstehen, wo Menschen Jesus kennen und lieben lernen? 
Hudson Taylor sagte einmal: „Wenn ich tausend Leben hätte, China sollte sie haben – 
doch nein, nicht China, sondern Jesus Christus, mein Herr.“ Ist dein Leben eines der 
tausend, die Jesus haben kann? 

Dr. Markus Dubach, Missionsleiter der ÜMG, Schweiz, 
Vorstandsmitglied des AfeM 

 

 

 

Biblische Grundlagen evangelikaler  

Missiologie: 69 Thesen (Teil III) 
Thomas Schirrmacher 

Diese Thesen möchten in fünf Teilen die Grundlagen christlicher Mission zusammen-
fassen, wie sie sich aus dem biblischen Zeugnis und christlichen Bekenntnis ergeben. 
Anschließend an die in der vorangehenden Ausgabe erschienenen Teile I und II zur 
Verankerung der Weltmission in den zentralen christlichen Glaubensinhalten und in 
dem Gesamtzeugnis der Bibel folgt in dieser Ausgabe der Teil III zu kultureller Vielfalt. 
Die Teile IV bis V zu Religionsfreiheit und sozialer Veränderung folgen in der nächsten 
Ausgabe.  

Prof. Dr. phil. Dr. theol. Thomas Schirr-
macher (geb. 1960) ist Rektor des Martin 
Bucer Seminars (Bonn, Innsbruck, Prag, 
Zürich, Istanbul), wo er Missions- und 
Religionswissenschaft und Ethik lehrt, 
Professor für Religionssoziologie an der 
Staatlichen Universität Timisoara, Ru-
mänien, Distinguished Professor of 
Global Ethics and International Deve-
lopment an der William Carey Universi-
ty, Shillong, Meghalaya, Indien, Direktor 
des Internationalen Instituts für Religi-
onsfreiheit der Weltweiten Evangelischen 
Allianz sowie Vorsitzender der Theologi-
schen Kommission dieses weltweiten Zu-
sammenschlusses von etwa 600 Millio-
nen. evangelischen Christen. Email: drth 
schirrmacher@ me.com. 

Diese Thesen sind die überarbeitete 
Fasssung der Jubiläumsthesen zum zehn-
jährigen Bestehen der Zeitschrift Evan-
gelikale Missiologie (em) 10 (1994) 4: 
112–120 und ihrer Nachdrucke.1  

                                                           

1 Niederländische Fassung in „Bijbelse Principes 
van evangelische Missiologie“. Informatie Evan-
gelische Zendings Alliantie 26 (1995) 5 (okt/nov): 
20–21 + 6 (dec/jan): 21–22 + 27 (1996) 1 
(febr/maart): 18–20 + 2 (apr/mei): 24–26 + 3 
(jun/jul): 19–20 + 4 (aug/sep): 20–21 + 5 (okt/nov): 
21–22 + 6 (dec/jan): 20–21. Englische Fassung in: 
Thomas Schirrmacher. God Wants You to Learn, 
Labour and Love. Reformatorischer Verlag Beese: 
Hamburg, 1999. 



4 evangelikale missiologie 31[2015]1 

III. Teil: Mission angesichts der 
kulturellen Vielfalt 

32. These: Die Vielfalt der Völker und 
Kulturen ist prinzipiell keine Folge 
der Sünde, sondern gottgewollt. In 
einer Kultur ist aus biblischer Sicht 
nur das zu verwerfen, was aus-
drücklich Gottes heiligem Willen 
widerspricht, nicht aber die Viel-
fältigkeit menschlicher Ausdrucks- 
und Lebensweisen. 
Gott ist der Schöpfer aller Völker, denn 
„er hat aus einem [Menschen] alle Völ-
ker der Menschen geschaffen, damit sie 
auf der ganzen Erde wohnen …“ (Apg 
17,26; vgl. 5. Mose 32,7-9; Ps 74,17; 
86,9). Ein Christ liebt deswegen wie 
Gott Menschen aller Kulturen und 
respektiert die Andersartigkeit anderer 
Kulturen (Offb 1,6-8; Ps 66,8). 

Die Vielfalt und Unterschiedlichkeit der 
Kulturen ist nicht zuerst negativ als Fol-
ge der Sünde zu verstehen und ist keine 
Folge des Gerichtes Gottes durch die 
Sprachverwirrung beim Turmbau zu Ba-
bel (1 Mose 11,1-9). Durch die Sprach-
verwirrung wollte Gott doch gerade das 
erreichen, was er den Menschen zuvor 
als Bestimmung, Auftrag, ja Befehl ge-
geben hatte, nämlich die Ausbreitung der 
Menschheit auf der ganzen Erde („füllet 
die Erde“, 1 Mose 1,28; 9,1) und damit 
die Aufspaltung der Menschheit in eine 
Vielfalt von Familien, Völkern, 
Kulturen, aber auch von Berufen, Fä-
higkeiten und Leistungen. Von den Söh-
nen Noahs ausgehend „wurde die ganze 
Erde bevölkert“ (1 Mose 9,19) und 
„verzweigten“ sich so die „Nationen“ (1 
Mose 10,5).Deshalb kann die Entstehung 
der einzelnen Völker durch Stamm-
bäume erklärt werden (1 Mose 10,1–32), 
an deren Ende es heißt: „von diesen aus 
haben sich nach der Flut die Völker auf 
der Erde verzweigt“ (1 Mose 10,32). Bis 
heute verändern sich Kulturen 
fortlaufend durch die nächste Ge-

neration, ja es entstehen dabei allmählich 
neue Kulturen. 

Schon im Alten Testament kündigt Gott 
wiederholt an, dass er mit seinem Heil 
alle Völker vor Augen hat (1 Mose 12,3; 
Jesaja 49,6 etc.). Der Missionsauftrag 
des Jona zeigt beispielhaft die Univer-
salität der göttlichen Rettung schon in 
alttestamentlicher Zeit. Pfingsten macht 
deutlich, dass die Gemeinde Jesu alle 
Kultur- und Sprachbarrieren übersteigt. 
Die Kirche ist deswegen multikulturell 
angelegt (Offb 5,9-10; 7,9; 10,11; 11,9; 
13,7; 14,6; 17,15; Dan 7,13-14; Eph 
2,11-19). 

33. These: Christen sind Menschen, 
die von jeglichem kulturellen Zwang 
befreit sind. Sie müssen keine 
menschlichen Traditionen und 
Gebote mehr neben Gottes Geboten 
anerkennen. 
Dies wird besonders in Mk 7,1-13 deut-
lich, wo Jesus die Pharisäer heftig kriti-
siert, weil sie ihre menschliche Kultur in 
den Rang verpflichtender Gebote Gottes 
erhoben hatten. Wir stehen immer in der 
Gefahr, unsere eigene – auch religiöse – 
Tradition zu verabsolutieren und zum 
Maßstab zu machen, an dem andere Kul-
turen gemessen werden. Damit aber set-
zen wir uns an die Stelle Gottes, der 
allein Gesetzgeber ist (Jak 4,12) und dem 
es allein zusteht, Maßstäbe vorzugeben, 
an denen alle Kulturen zu messen sind. 

34. These: Christen können andere 
Kulturen im Lichte der Bibel be-
urteilen, weil und wenn sie gelernt 
haben, zwischen ihrer eigenen 
Kultur, auch ihrer jeweiligen 
frommen Kultur, und den für alle 
Kulturen gültigen Geboten Gottes zu 
unterscheiden. 
Auch dafür ist Mk 7,1-13 der beste Aus-
gangspunkt. Es waren sehr ehrenwerte, 
fromme Motive, die die Pharisäer veran-



evangelikale missiologie 31[2015]1 5 

lassten, neben dem Wort Gottes und 
sogar gegen das Wort Gottes weitere 
Richtlinien zu erlassen, die für alle ver-
bindlich waren. Jesus kritisierte sie 
heftig, weil sie sich damit zum Gesetz-
geber neben Gott gemacht hatten: „Ver-
geblich aber verehren sie mich, weil sie 
als Lehren Menschengebote lehren“ (Mk 
7,7; Mt 15,9). 

Hinter dem Wahrheitsanspruch der Mis-
sion darf sich kein Überlegenheitsan-
spruch der eigenen Kultur über andere 
Kulturen verbergen, auch kein Überle-
genheitsanspruch der eigenen religiösen 
Kultur oder Ausprägung des Christen-
tums. Leider kommt es bei Gesprächen 
mit anderen Kulturen oder Gesprächen 
mit anderen Religionen leicht zu einer 
Überlagerung durch politisch-nationale 
Fragestellungen. Christen sollten auch 
hier klar zwischen Kirche und Staat tren-
nen und deutlich machen, dass das 
Wissen um die Wahrheit in Jesus sie in 
Fragen der Kultur und Politik nicht un-
fehlbar macht, ja sie hier Bürger unter 
Bürgern sind wie jeder andere auch. 
Kolonialismus und Rassismus müssen 
der christlichen Verkündigung fern sein!  

35. These: Kaum eine Religion kennt 
in ihren grundlegenden Schriften 
eine solche Selbstkritik wie das 
alttestamentliche Judentum und das 
neutestamentliche Christentum. 
Jesus verwirft die Worte des Pharisäers: 
„Ich danke dir, Gott, dass ich nicht bin 
wie die andern …“ und preist die Worte 
des Zöllners: „Gott sei mir Sünder gnä-
dig“ (Luk 18,11-14). In der Bibel beginnt 
Glaube mit der Erkenntnis der eigenen 
Unzulänglichkeit. Dahinter dürfen Chris-
ten auch in der Wahrheitsfrage nicht 
zurück. 

In keiner Religion kommen die Anhän-
ger der eigenen Religion in den Heiligen 
Schriften so schlecht weg wie im Alten 
und Neuen Testament. Schonungslos 
werden dort die Fehler ihrer bedeu-

tendsten Führer offengelegt (so waren 
Mose, David und Paulus früher Mörder, 
Petrus beging schlimmsten Verrat an 
Jesus), und allzuoft muss Gott Außen-
seiter berufen, um sein Volk zur Räson 
zu bringen. Die Lehre, dass auch Juden 
und Christen Sünder und zu den 
schlimmsten Taten fähig sind, wird in 
der Bibel sehr anschaulich vor Augen 
geführt. Es sind nicht die heidnischen 
Völker im Alten Testament oder die 
Römer und Griechen im Neuen 
Testament, deren Gräueltaten und irrige 
Anschauungen im Mittelpunkt stehen, 
sondern die des angeblichen oder tat-
sächlichen Volkes Gottes. Die Bibel ver-
teilt Glauben und Unglauben nicht nach 
Rassen oder Nationen. Heiden und un-
gläubige Juden werden deswegen im 
Alten wie im Neuen Testament mit 
denselben Worten bezeichnet. 

Das Christentum wird selbst zur ver-
abscheuenswürdigen Religion, wenn es 
die wahre Kraft des Glaubens verleugnet 
(2Tim 3,5: „… die eine Form der Fröm-
migkeit haben, deren Kraft aber verleug-
nen“) oder an die Stelle der göttlichen 
Offenbarung menschliche Gesetze und 
Gebote stellt (Mk 7,1-13; Jes 28,13-14). 
Die Juden werden etwa kritisiert, weil sie 
beim Studium der Bibel das Eigentliche, 
nämlich Jesus, übersehen (Joh 5,39), um 
Gott eifern, aber ohne sich tatsächlich 
nach ihm zu richten (Röm 10,2-3) und 
weil sie sich auf Gott und sein Wort 
berufen, aber tatsächlich nicht danach 
leben (Röm 2). 

36. These: Jedes Ansehen der Per-
son in der Gemeinde aufgrund von 
kulturellen, wirtschaftlichen, bil-
dungsmäßigen, ethnischen, rassis-
tischen und anderen Gesichts-
punkten widerspricht dem Wesen 
Gottes und des christlichen 
Glaubens. 
Gott kennt kein Ansehen der Person, 
weswegen nicht nur das staatliche Ge-



6 evangelikale missiologie 31[2015]1 

richt die Person nicht ansehen darf 
(5Mose 1,17; 10,17-18; 16,18-20; 2Chr 
19,7; Spr 18,5; 24,23; Hiob 13,10; Jes 
3,9), sondern auch die neutestamentliche 
Gemeinde jedes Ansehen der Person 
verwirft (Kol 3,25; Eph 6,9; Jak 2,1-12). 
Jakobus schreibt:  

Meine Geschwister, haltet den Glauben Jesu 
Christi, unseres Herrn der Herrlichkeit, von 
jedem Ansehen der Person frei! … Wenn 
ihr wirklich das königliche Gesetz ‚Du 
sollst deinen Nächsten lieben wie dich 
selbst‘ nach der Schrift erfüllt, so tut ihr 
recht. Wenn ihr aber die Person anseht, so 
begeht ihr Sünde und werdet vom Gesetz 
als Übertreter überführt. … Redet so und 
handelt so wie solche, die durch das Gesetz 
der Freiheit gerichtet werden sollen (Jak 
2,1+8+9+12). 

Auch deswegen muss der neutesta-
mentlichen Gemeinde jede Form von 
Rassismus fremd sein. Die Menschheit 
ist eine einzige Rasse und Familie, in der 
alle Individuen, aber auch Völker und 
Sprachen gleichwertig und gleich würdig 
sind. Jesus ist für alle Menschen ge-
storben und in der himmlischen Ewigkeit 
werden ihn Menschen aller Kulturen und 
Sprachen preisen (Offb 4,11; Offb 21,1). 

37. These: Christen sind Weltbürger!  
Christen haben „von Amts wegen“ 
immer die ganze Welt im Blick, nie nur 
ihre eigene Familie, ihr eigenes Volk 
oder ihren eigenen Staat. Sie glauben 
nämlich nicht an eine Stammesgottheit, 
sondern an den Schöpfer, der die ganze 
Welt und alle Völker erschaffen hat und 
alle erlösen will (1 Mose 1,1; Joh 3,16; 
Mt 28,18-20; Offb 4,11; Offb 21,1). Sie 
gehören auch nicht zu einem Privatklub 
mit engstirnigem Anliegen, sondern zur 
internationalen Gemeinde Jesu, die an 
keine Sprache, kein Volk, keine Kultur, 
keine soziale Schicht, kein Alter und 
kein Geschlecht und nichts, was Men-
schen sonst trennt, gebunden ist (Röm 
1,14; Eph 1,13–14; Offb 5,9–10; Offb 
21,24–25). Und sie gehören zu der Ge-

meinde, die einen Auftrag bekommen 
hat, wie er größer und internationaler 
nicht zu denken ist: „Gehet hin in alle 
Welt und machet zu Jüngern alle 
Völker.“ (Mt 28,18) 

Ja, Christen wollen jede einzelne Seele 
ebenso wie die ganze Welt retten und 
dies in Bezug auf unsichtbare Realitäten 
wie auch inmitten der sichtbaren 
Wirklichkeit! Ihr Blickwinkel ist der 
privateste, den es gibt, und zugleich der 
öffentlichste. Es geht um die Beziehung 
des Einzelnen zu Gott und um die 
Beziehung der ganzen Welt zu Gott. Es 
geht um die Beziehung zu dem nächsten 
Mitmenschen ganz konkret und um die 
Beziehung zu allen Mitmenschen. 

Christliche Hoffnung ist Hoffnung für 
alle Kulturen und Nationen, denn „auf 
seinen Namen werden die Nationen 
hoffen“ (Mt 12,21; ähnlich Röm 15,12). 
Gott kennt kein Ansehen der Person, 
„denn dafür arbeiten und kämpfen wir, 
weil wir auf einen lebendigen Gott 
hoffen, der ein Retter aller Menschen ist, 
besonders der Gläubigen“ (1 Tim 4,10). 

38. These: Weil Christen allein 
Christus gehören und allein seinem 
Wort unterstehen, können sie jedoch 
nicht nur ihre eigene Kultur und die 
Kultur anderer kritisch sehen, son-
dern sind verpflichtet, sich aus Liebe 
auf die Kultur anderer einzustellen. 
Paulus begründet in 1 Kor 9,19-23 die 
Notwendigkeit, sich in der Evangeli-
sation auf andere einzustellen, gerade da-
mit, dass er allen gegenüber frei ist:  

Denn obwohl ich allen gegenüber frei bin, 
habe ich mich allen zum Sklaven gemacht, 
damit ich immer mehr gewinne. Und ich bin 
den Juden wie ein Jude geworden, damit ich 
die Juden gewinne; denen, die unter Gesetz 
sind, wie einer unter Gesetz – obwohl ich 
selbst nicht unter Gesetz bin –, damit ich 
die, welche unter Gesetz sind, gewinne; 
denen, die ohne Gesetz sind, wie einer ohne 
Gesetz – obwohl ich nicht ohne Gesetz vor 
Gott bin, sondern unter dem Gesetz Christi 



evangelikale missiologie 31[2015]1 7 

–, damit ich die, welche ohne Gesetz sind, 
gewinne. Den Schwachen bin ich ein 
Schwacher geworden, damit ich die Schwa-
chen gewinne. Ich bin allen alles geworden, 
damit ich auf alle Weise einige errette. Ich 
tue aber alles um des Evangeliums willen, 
um an ihm Anteil zu bekommen. 

Luther hat diese Komplementarität tref-
fend so generalisiert und zusammenge-
fasst:  

Ein Christenmensch ist ein freier Herr über 
alle Dinge und niemandem untertan. – Ein 
Christenmensch ist ein dienstbarer Knecht 
aller Dinge und jedermann untertan. 

39. Christen sind also nicht nur dafür 
verantwortlich, ob und dass sie die 
Botschaft von der Erlösung in Jesus 
Christus gesagt haben, sondern 
auch dafür, ob und dass sie verstan-
den werden konnte. 
Offensichtlich kann auch ein Christ so in 
seiner eigenen Kultur leben, dass er nicht 
merkt, dass er bestenfalls von anderen 
nicht verstanden wird und schlimmsten-
falls mit seiner Kultur dem anderen ein 
„Hindernis“ (1 Kor 9,12) ist, das Evan-
gelium zu verstehen. 

Die Tatsache, dass die Worte von Jesus 
Christus und die Evangelien über sein 
Wirken auf Erden als Teil der Bibel nicht 
in Aramäisch (oder Hebräisch) verbreitet 
wurde, sondern in griechischer Überset-
zung oder Verfasserschaft, belegt, dass es 
in einer für möglichst viele verständ-
lichen Sprache zu den Menschen kom-
men sollte. 

Zudem wurde das Evangelium von Jesus 
Christus nicht als ein Evangelium ver-
öffentlicht, sondern das eine Evangelium 
findet sich in vier Evangelien (Mt, Mk, 
Lk, Joh) für vier verschiedene Ziel-
gruppen. 

Das ist auch der Grund, warum die Bibel 
in jede nur denkbare Sprache übersetzt 
werden darf und das Evangelium in je-

dem Dialekt und jeder kulturellen Form 
ausgedrückt werden kann und sollte. 

40. These: Die Weltmission geht 
nicht an den vorgegebenen sozio-
logischen Tatsachen vorbei, son-
dern richtet ihre Strategie daran aus. 
Deswegen gründete Paulus in den 
Ballungszentren und Verkehrskno-
tenpunkten Gemeinden, überließ 
diesen Gemeinden die Durchdrin-
gung des Umlandes und gründete 
selbst neue Gemeinden in vom 
Evangelium unerreichten Gebieten. 
Paulus gründete Gemeinden meist in 
zentral gelegenen Städten, setzte sehr 
früh von ihm geschulte Älteste ein und 
zog bald weiter. Die vollständige evan-
gelistische Durchdringung der Gegend 
mit dem Evangelium überließ er dann 
der Großstadtgemeinde. Von der Ge-
meinde in Thessalonich heißt es zum 
Beispiel:  

... so dass ihr allen Gläubigen in [den Pro-
vinzen] Mazedonien und Achaja zu Vorbil-
dern geworden seid. Denn von euch aus ist 
das Wort des Herrn nicht allein in Mazedo-
nien und Achaja erschollen, sondern euer 
Glaube an Gott ist an jeden Ort hinausge-
drungen, so dass wir nicht mehr nötig 
haben, etwas zu sagen“ (1 Thess 1,7-8). 

Wenn Paulus in Röm 15,19 schreibt, dass 
er „von Jerusalem und ringsumher bis 
nach Illyrien das Evangelium des Chri-
stus völlig verkündigt habe“, meint er 
nicht, dass er jedem einzelnen Menschen 
dort das Evangelium verkündigt hat, 
sondern dass er an allen strategisch 
wichtigen Orten Gemeinden gegründet 
hat. Dasselbe gilt für die Aussage, dass 
„ich in diesen Gegenden keinen Raum 
mehr habe“ (Röm 15,23). Paulus sucht 
deswegen nicht die Gebiete auf „wo 
Christus bereits genannt wurde“ (Röm 
15,20) und wo bereits gepredigt wird 
(Röm 15,21), sondern Orte, an denen 
noch niemand das Evangelium ver-



8 evangelikale missiologie 31[2015]1 

kündigt hat und keine einheimische 
Gemeinde existiert. 

41. These: Es soll aber nicht allein 
die Verkündigung des Evangeliums 
auf die verschiedenen Kulturen 
eingestellt werden, sondern das 
Evangelium will und muss genauso 
im Leben des Einzelnen, wie im 
Leben der Gemeinschaft und der 
gesamten Kultur inkulturiert werden. 
So wie Gott durch die Propheten nicht 
nur die jeweilige Sprache der Menschen 
sprach und in Christus nicht nur Mensch 
in Raum und Zeit wurde, den die 
Menschen sehen und verstehen konnten, 
sondern dabei sich das Wort Gottes auch 
mit der jeweiligen Geschichte und Kultur 
zu wahrem Leben verband, so will das 
Evangelium auch heute nicht nur 
Menschen aller Kulturen erreichen, 
sondern die Kulturen durchdringen und 
in ihren neuen Ausprägungen beweisen, 
dass das Evangelium nicht an einen 
bestimmten Raum und eine bestimmte 
Zeit und schon gar nicht an die Kultur 
der jeweiligen Verkündiger gebunden ist. 

Da Gott selbst die Vielfalt der Kulturen 
gestiftet hat (These 32), will er sie durch 
das Evangelium nicht einschränken, son-
dern stärken und läutern. Es ist kein Zu-
fall, dass durch die Weltmission – vor 
allem durch die Bibelübersetzungsarbeit 
– viele kleine Kulturen und Sprachen der 
Welt erhalten geblieben sind. 

Wählen wir das Beispiel der Individua-
lität. Zerstört Gott unsere Persönlichkeit? 
Schaltet er alle gleich? Wenn dem so 
wäre, könnte irgendetwas dabei nicht 
stimmen: Es ist doch gerade Gott, der 
uns als unverwechselbare Persönlichkei-
ten geschaffen hat und der die ungeheure 

Vielfalt liebt. Gott arbeitet nicht mit 
Zwang. Zwang und Besessenheit sind 
die Kennzeichen des Bösen, ja des 
Teufels (z. B. Mk 5,25). Das Böse und 
der Teufel fragen uns nicht, unterstützen 
uns nicht, helfen uns nicht, sondern ver-
führen und zwingen uns und bringen uns 
zur Sünde, ehe wir zum Nachdenken 
gelangt sind. Er ist der Feind jeder 
Selbstbeherrschung, jedes Nachdenkens 
darüber, was für uns eigentlich gut wäre 
und woher wir die Kraft nehmen, es 
dann auch umzusetzen. 

Gott dagegen schenkt uns alles, und er 
möchte die ja von ihm geschaffene, un-
verwechselbare Persönlichkeit, die sich 
selbstbeherrscht, nüchtern und ruhig für 
den Weg Gottes entscheidet und diesen 
dann in der Kraft des Heiligen Geistes 
geht. Christ werden heißt nicht, seine 
Persönlichkeit zu verlieren, sondern sei-
ne Persönlichkeit – befreit von bösem 
Ballast – zu gewinnen. Wenn Gottes 
Geist an und durch Menschen wirkt, 
macht er sie zu echten Persönlichkeiten 
und nicht zu Marionetten. Das beste Bei-
spiel dafür sind die Geistesgaben (Gna-
dengaben), die der Heilige Geist jedem 
Christen verleiht, so dass alle demselben 
Ziel dienen, aber jeder auf eine etwas 
andere Art und Weise (Röm 12,4-7; 1 
Petr 4,12-13; 1 Kor 12; Eph 4,11-13). 

Ähnliches gilt von den Kulturen: Gott 
zerstört sie nicht, sondern Gottes Geist 
befreit sie vom Bösen und führt sie zu 
größerer Entfaltung. Am Ende steht die 
gottgewollte Vielfalt der Kulturen, auch 
in der Kirche Jesu Christi weltweit, nicht 
die Einheitskirche oder Einheitskultur. 

(Die abschließenden Teile IV und V 
folgen in der nächsten Ausgabe.) 

 

 

 



evangelikale missiologie 31[2015]1 9 

Die Stellung Hudson Taylors im Kontext der 
Missionsgeschichte 

Klaus Wetzel 

Hudson Taylor hat einem Zweig der von der Dänisch-Halleschen und der Herrnhuter 
Missionsbewegung vorbereiteten und von William Carey initiierten evangelischen 
Weltmissionsbewegung in der 2. Hälfte des 19. Jh.s eine besondere Prägung ge-
geben. Dabei hat er die Grenzen des geistlich Möglichen und theologisch Verant-
wortbaren ausgelotet und damit einen wesentlichen Anteil daran, evangelische 
Weltmission sozusagen in ihrer größtmöglichen Reichweite zu ermöglichen. Vor allem 
das Prinzip der „Glaubensmission“, die Bedeutung der persönlichen Berufung und das 
Missionsmotiv der Unerreichten sind von Bedeutung.  

Dr. theol. Klaus Wetzel war als 
Mitarbeiter des WEC International sechs 
Jahre in Indonesien tätig, davon 1988–
1993 als Dozent an der Theologischen 
Hochschule „Indonesisches Bibel-
Institut“ in Batu. Zurzeit ist er mit je 
einem halben Dienstauftrag Pfarrer der 
Evangelischen Kirche in Hessen und 
Nassau in Biblis und Dozent an der 
Akademie für Weltmission (European 
School of Culture and Theology) in 
Korntal. Er ist verheiratet mit der Ärztin 
Ulrike und hat drei erwachsene Töchter. 

Die Gründung der China Inland Mission 
durch Hudson Taylor im Jahr 1865 
erwies sich bald als ein Meilenstein der 
Missionsgeschichte. 

Der vorliegende Artikel stellt skizzenhaft 
die Frage nach der Stellung Hudson 
Taylors im Kontext der Missions-
geschichte der Neuzeit unter besonderer 
Berücksichtigung der Frage nach der 
Missionsmotivation. 

Der Vorsprung der römisch-
katholischen Mission 

Wie war es möglich, dass mit der 
Eroberung Lateinamerikas durch die 
iberischen Mächte die Christianisierung 
im römisch-katholischen Sinne einher-
ging? Eigentlich waren die Voraus-
setzungen denkbar schlecht. Denn von 
den Eroberern, Rittern, Soldaten und 
Abenteurern waren Impulse zu einer 

substantiellen, verinnerlichten Christiani-
sierung nicht zu erwarten (Konetzke 
1968, 244; vgl. Marboe 2006, 340). 
Auch waren die logistischen Heraus-
forderungen kaum zu bewältigen. 

Eine besondere Konstellation aber gab 
dem Projekt der Christianisierung La-
teinamerikas eine entscheidende Wen-
dung.  

Anders als seine Großeltern, 
die „Katholischen Könige“ 
Ferdinand und Isabella (Eg-
gensperger/Engel 1991, 24), 
anders als sein Bruder und 
Nachfolger als deutscher 
Kaiser, Ferdinand I., und an-
ders als sein Sohn Philipp II., 
König von Spanien (und Portugal), war 
Kaiser Karl V. (gleichzeitig König Carlos 
I. von Spanien) nicht von einem fana-
tischen, unduldsamen Katholizismus ge-
prägt, sondern von einer ernsthaften 
römisch-katholischen Religiosität bis hin 
zur Gewissenserforschung (vgl. Brandi 
1979, 106–109). Als 1519–22 die Er-
oberung Mexikos durch Hernán Cortés 
in Gang war, entschied sich Karl V. 
dafür, die Christianisierung der neu zu 
gewinnenden Gebiete in die Hand der 
Bettelorden zu legen (Prien 2007, 109; 
vgl. Konetzke 1968, 222.247. 256). 
Gerade zu dieser Zeit war Hadrian VI. 
Papst (9. Januar 1522 – 14. September 
1523). Der ernsthafte Reformpapst Ha-
drian (Adrian von Utrecht) (Fran-

Kaiser Karl V. 
war von einer 
ernsthaften 
Religiösität 
geprägt.  



10 evangelikale missiologie 31[2015]1 

zen/Bäumer 1974, 290) war Karls Er-
zieher und Ratgeber gewesen (vgl. 
Brandi 1979, 136–139). Hadrian VI. 
bestätigte die Entscheidung Karls V., die 
damit auch zum päpstlichen Programm 
wurde (Prien 2007, 109.111). 

Die Entscheidung, die 
Christianisierung Latein-
amerikas in die Hand der 
Bettelorden, Franziskaner, 
Dominikaner und Augus-
tiner, zu legen, war von 
strategischer Bedeutung. 
Die Bettelorden hatten 
gerade einen Prozess der 
inneren Erneuerung durch-
gemacht (Fernández 1992, 
103), durch den die alten 
mönchischen Ideale wieder 

neue Dynamik gewannen, nicht zuletzt 
auch der Opfergedanke, wie er etwa in 
der Peregrinatio der iroschottischen 
Missionare zu finden gewesen war 
(Angenendt 1990, 212–213). Die Bettel-
orden waren die Speerspitze religiöser 
Ernsthaftigkeit innerhalb des römisch-
katholischen Glaubenssystems. Durch 
ihre Beweglichkeit und durch die 
Bereitschaft zum Gehorsam und zum 
Opfer schienen sie prädestiniert für den 
Einsatz in der Mission. Die Chris-
tianisierung Lateinamerikas als religiöses 
Projekt war nur dadurch möglich, dass 
sich die Klöster der Bettelorden in 
Europa leerten und Tausende von 
Mönchen die Aufgabe der Kirchgrün-
dung in Lateinamerika in Angriff 
nahmen (Glazik 1967, 611). 

Später traten dann an ihre Seite die von 
religiöser Ernsthaftigkeit und religiösem 
Eifer motivierten Jesuiten (vgl. Heussi 
1976, 334-335), bei deren Missions-
engagement die Motive der Peregrinatio 
(Palomo 2000, 50–51) und der „aposto-
lischen Bewegungsfreiheit“ (Vercruysse 
1987, 662) eine wichtige Rolle spielten, 
bei den Missionsmethoden waren die 
Jesuitenmissionare Vorreiter der Akko-
modation (Vercruysse 1987, 663.664), 

und in Lateinamerika war ihr Ziel die 
„Erschließung des Binnenlandes, um so 
die eingeborene Bevölkerung zu missio-
nieren.“ (Vercruysse 1987, 663) 

Man kann sagen, dass die Christiani-
sierung Lateinamerikas ein Projekt der 
katholischen religiösen Eliten war. 

Das fehlende Missions-
engagement des reforma-
torischen Protestantismus 

Dass der Protestantismus in den ersten 
beiden Jahrhunderten seiner Geschichte 
zu nachhaltig wirksamen missionari-
schen Unternehmungen nicht in der Lage 
war, hat strukturelle und theologische 
Gründe. 

Die mittelalterliche römisch-katholische 
Kirche war geprägt von der Monasti-
sierung der Kirche und von der Kleri-
kalisierung der Gesellschaft (Benrath 
2011). Die Reformation hat in ihrem 
Wirkungsbereich beides rückgängig ge-
macht. Der Protestantismus hat das 
Mönchtum vollständig abgeschafft (vgl. 
Luthers Schrift De votis monasticis 
iudicium [Urteil über die Mönchsge-
lübde], 1521). Luthers Zwei-Reiche-
Lehre gab dem Staat seine eigene Stel-
lung unabhängig von der Kirche (Luthers 
Schrift An den christlichen Adel deut-
scher Nation, 1520). 

Als Folge der Abschaffung 
des Mönchtums fehlte dem 
Protestantismus das Instru-
ment zur Durchführung 
missionarischer Unterneh-
mungen – und das gerade in 
einer Epoche, in der die 
monastische Missionsarbeit 
im römischen Katholizis-
mus eine weltweite Aus-
dehnung erfuhr. 

Auch theologische Überzeugungen des 
Protestantismus erwiesen sich als 
hinderlich für ein Missionsengagement. 
Auf lutherischer Seite war dies die 

Die Bettelorden 
waren die 
Speerspitze 
religiöser 
Ernsthaftigkeit 
innerhalb des 
römisch-
katholischen 
Glaubens-
systems.  

Dem 
Protestantismus 
fehlte das 
Instrument zur 
Durchführung 
missionarischer 
Unternehmungen. 



evangelikale missiologie 31[2015]1 11 

Überzeugung, dass der Missionsauftrag 
(Mt 28,18–20) nur den Aposteln ge-
golten habe und von ihnen auch um-
fassend durchgeführt worden sei; diese 
Überzeugung prägte beispielhaft das 
Gutachten der lutherischen theologischen 
Fakultät zu Wittenberg aus dem Jahr 
1652, das man regelrecht missions-
feindlich nennen kann (Delgado 2003, 
97). Auf reformierter Seite war es Cal-
vins Lehre von der doppelten Prädes-
tination (Institutio III, 21,1–7), die oft so 
interpretiert wurde, dass für eine durch 
die Kirche in Angriff genommene Wei-
tergabe des Evangeliums an Nicht-
christen kein Spielraum blieb. 

Begrenzte Ansätze des 
kontinentaleuropäischen 
Pietismus im 17. Jahrhundert 

Dem kontinentaleuropäischen Pietismus 
gelang es im 17. Jahrhundert, zwei dau-
erhafte Missionsbewegungen in Gang zu 
setzen (vgl. Mulholland 1999). 

Die Dänisch-Hallesche Mission – als 
deren erster Missionar Bartholomäus 
Ziegenbalg (1682–1719) seit 1706 in 
Tranquebar in Südindien wirkte (Gen-
sichen 1979, 185; Winkler 1975, 615–
616; Lehmann 1956; Settgast 1981; Hille 
2000, 1043–1044) – erwuchs aus dem 
Konzept August Hermann Franckes zur 
Erneuerung der Gesellschaft durch das 
Evangelium, niedergelegt in seiner Re-
formschrift „Der Große Aufsatz“ (Fran-
cke 1962). Dieser Impuls verband sich 
mit Franckes Konzept von der persön-
lichen Führung, mit Franckes Theologie 
der Bekehrung und der Schau von der 
weltweiten Wirksamkeit des Halleschen 
Werkes zu einem tragfähigen Konzept 
von Weltmission (vgl. Beyreuther 1969, 
180–205; Beyreuther 1978, 158–165; 
Sträter 2000, 211; Wellenreuther 2003, 
169). 

Die Herrnhuter Mission (seit 1732) 
wurde zur ersten weltumspannenden pro-
testantischen Missionsbewegung (Zim-

merling, 1975, 42–44; Beck, 1981; Kane 
1971, 79–81; vgl. auch Dietrich Meyer 
1995).  

Mehrere Pionierleistungen gingen auf 
das Konto der Herrnhuter Brüdergemein-
de, wie die Einfügung spontaner Ele-
mente in den Gottesdienst, die aktive Be-
teiligung aller Mitglieder am Gemeinde-
leben und die Einbeziehung von Frauen 
in Leitungsämter. 

Die Herrnhuter Mission er-
scheint insofern als ein 
Ideal, als die gesamte Ge-
meinde die Missionsarbeit 
getragen hat. Allerdings ist 
dieses besondere Missions-
engagement dem einzigarti-
gen Wesen der Herrnhuter 
Brüdergemeine zu verdan-
ken. Das Modell der Trägerschaft der 
Mission durch die ganze Gemeinde ließ 
sich offensichtlich weder auf die pro-
testantischen Volkskirchen, noch auch 
auf Freikirchen übertragen. 

Der Durchbruch durch William 
Carey 

Gleich in mehrfacher Hinsicht erfuhr das 
Anliegen der Weltmission durch das 
Wirken William Careys, der als Vater der 
protestantischen Mission gilt (Winter/ 
Hawthorne 1983, 230), einen Durch-
bruch. 

Mit seiner Programmschrift Enquiry 
(1792) gab Carey zunächst exegetisch 
dem Missionsbefehl seine Bedeutung für 
die Weltmission zurück. Stringent war 
seine Argumentation: Wenn die Kirche 
sich auf Mt 28,18–20 beruft, wenn sie 
tauft, so gibt es exegetisch keinen Grund, 
warum nicht auch der Verkündigungs-
auftrag aus Mt 28 für die ganze Kirche 
zu allen Zeiten gelten sollte (Carey 1983, 
229; Carey 1992, 7–8). 

Neben den Gehorsam dem Befehl Jesu 
gegenüber stellte Carey als Missions-
motivation die Sorge um das ewige Ver-

Das Modell der 
Trägerschaft 
der Mission 
durch die 
ganze 
Gemeinde. 



12 evangelikale missiologie 31[2015]1 

loren-Sein der vom Evangelium Uner-
reichten, wobei er „philanthropische“ 
Argumente gebrauchte (Carey 1983, 
230; Carey 1992, 13 a). Zur Verdeut-
lichung des Bedarfs an Mission benutzte 
Carey geographische Übersichten und 
statistische Daten. 

Für die praktische Durch-
führung der evangelischen 
Weltmission erwies sich 
sein Vorschlag als Bahn 
brechend, – offensichtlich 
nach dem Vorbild der 
englischen „religious socie-
ties“ (vgl. Brecht 1993, 
522) – Missionsgesell-
schaften zu gründen (Carey 
1983, 235).  

Damit war ein Instrument gefunden, das 
– unter den durch den Protestantismus 
veränderten Bedingungen – den Platz 
einnehmen konnte, den im römischen 
Katholizismus die Orden haben. 

Dabei scheint bei Carey deutlich ein 
weiteres bestimmendes Motiv durch, das 
auch viele Ordensunternehmungen des 
Katholizismus kennzeichnete und kenn-
zeichnet: die Bereitschaft zum persönli-
chen Opfer, ohne die, so Carey, Mission 
nicht wird durchgeführt werden können 
(Carey 1983, 232; Carey 1992, 67). 

Konsequenterweise war Carey an der 
Gründung der ersten Missionsgesell-
schaft beteiligt (Fiedler 1992, 80; Kane 
1971, 85), und er wurde, zusammen mit 
seiner Frau, auch als deren erster Missio-
nar ausgesandt. 

Die von Carey herausgearbeiteten Mis-
sionsmotive waren bestimmend für die 
von ihm angestoßene Missionsbewegung 
des 19. Jahrhunderts. 

Mission war nicht Sache der ganzen 
Kirche, sondern besonderer Vereinigun-
gen. In gut protestantischen Sinn wurde 
die Verantwortung für Mission zu einer 
sehr persönlichen Angelegenheit. 

Die Frage nach dem Willen Gottes für 
das eigene Leben führte zur Offenheit für 
die persönliche Berufung in die Mission. 
Unterstützt und gefördert wurde diese 
Offenheit durch die Sensibilität für die 
Frage nach dem eigenen Heil und dem 
Heil anderer Menschen. So trat neben 
das Motiv der Berufung und des Gehor-
sams auch ein geistlich-philanthropi-
sches, wir können auch sagen, in ge-
wissem Sinn anthropologisches Motiv 
für Mission. 

Die herausragende Bedeutung 
des Wirkens Hudson Taylors 
für die evangelische 
Weltmission 

Mit dem Wirken Hudson Taylors und der 
Gründung der China Inland Mission 
begann eine neue Epoche der evan-
gelischen Weltmission, Daniel Bacon 
nennt Taylor den „Father of the Faith 
Missions Movement“ (Bacon 1984, 87). 

Hudson Taylor kam her von einem Be-
rufungsverständnis, das den Missionar 
praktisch unabhängig von anderen In-
stanzen macht. Er war geprägt vom 
Konzept des Selbstrechtes des Missio-
nars bei den Freimissionen (Fiedler 
1992, 30). Damit spitzte er 
die Bedeutung der Mis-
sionsmotivation durch die 
persönliche Berufung durch 
den Herrn noch einmal zu. 
Im Blick auf Hudson Tay-
lors Aufruf zur Mission bei 
einer Erbauungskonferenz 
in Perth in Schottland 
(1865) schreiben Howard 
und Geraldine Taylor:  

Er konnte nicht einsehen, daß Gehorsam 
gegen das letzte Gebot des Auferstandenen 
im Gegensatz zu geistlicher Erbauung 
stehen sollte. Vielmehr schien ihm ein 
solcher Gehorsam die Wurzel allen Segens 
und der sicherste Weg zu tiefer Ge-
meinschaft mit Gott zu sein. (Taylor/ Taylor 
1984, 152–153). 

... ein 
Instrument,  
das den Platz 
einnehmen 
konnte, den im 
Katholizismus 
die Orden 
haben. 

Er spitzte  
die Bedeutung 
der Missions-
motivation zu 
durch die 
persönliche 
Berufung durch 
den Herrn. 



evangelikale missiologie 31[2015]1 13 

Vor allem aber stellte Taylor das Mis-
sionsmotiv der Sorge um das ewige 
Verlorensein der vom Evangelium Uner-
reichten ins Zentrum. Auf der Konferenz 
in Perth sagte Taylor:  

Glauben Sie, daß jeder einzelne dieser Mil-
lionen eine unsterbliche Seele hat und daß 
kein anderer Name unter dem Himmel den 
Menschen gegeben ist, darinnen wir sollen 
selig werden, als allein der Name Jesus? 
Glauben Sie, daß Er, Er allein ‚der Weg, die 
Wahrheit und das Leben‘ ist und daß 
niemand zum Vater kommt ‚denn durch 
Ihn‘? Wenn es so ist, dann bedenken Sie 
doch bitte die Zukunft dieser unerlösten 
Seelen, und prüfen Sie sich vor Gottes 
Angesicht, ob Sie Ihr Äußerstes tun, Ihn 
unter diesen Menschen bekannt zu machen! 
(Taylor/Taylor 1984, 153)  

Im Zusammenhang mit der Konferenz 
stellt Taylor die Frage:  

Bis zur nächsten Perth-Konferenz werden in 
China zwölf weitere Millionen gestorben 
sein, so daß wir sie ewig nicht mehr 
erreichen können. Was aber unternehmen 
wir, damit sie die Botschaft der errettenden 
Liebe vernehmen? (Taylor/Taylor 1984, 
153) 

In seinem 1865 verfassten Aufruf 
„China‘s Spiritual Need and Claims,“ 
machte Taylor unter Verwendung statis-
tischer Daten sein Anliegen dann vor einer 
weiteren Öffentlichkeit dringend: 

Denk an die über achtzig Millionen, die 
vom Evangelium unerreicht sind, in den 
sieben Provinzen, wo die Missionare schon 
am längsten arbeiten. Denk an die über 100 
Millionen in den übrigen elf Provinzen 
Chinas, die außerhalb der Reichweite der 
wenigen Missionare dort leben; ... denk an 
die über 200 Millionen, die jenseits der 
Reichweite aller existierenden Missions-
organisationen leben – und sag mir, wie soll 
Gottes Name von ihnen geheiligt werden? 
Wie soll sein Reich unter ihnen kommen? 
Und wie soll sein Wille durch sie ge-
schehen? Sie haben nie von seinem Name 
und seine Eigenschaften gehört. Sein Reich 
ist nie unter ihnen verkündigt worden. Sein 

Wille ist ihnen nicht bekannt gemacht 
worden!  

Glaubst du, dass jeder einzelne von diesen 
Millionen eine kostbare Seele hat? Und dass 
„den Menschen unter dem Himmel kein 
anderer Namen gegeben wurde, durch den 
sie gerettet werden sollen, als der Name 
Jesus“? Glaubst du, dass er alleine „die Tür 
zu den Schafen“ und „der Weg, die 
Wahrheit und das Leben“ ist? Dass 
„niemand zum Vater kommt außer durch 
ihn“? Wenn ja, dann denke an die Situation 
dieser Unerretteten und prüfe dich ernsthaft 
vor Gott, um zu erkennen, ob du dein 
Äußerstes tust, damit sie Ihn kennenlernen 
können.“ (Hudson Taylor 1983, 246; Original 
in Englisch).  

Die „Unerreichten“ mit dem Evangelium 
zu erreichen, wurde nun das zentrale 
Anliegen der Missionsarbeit. Dies sollte 
so schnell wie möglich, und es sollte 
„flächendeckend“, eben auch im „In-
land“ geschehen. 

Taylor zog verschiedene Konsequenzen 
aus der Dringlichkeit des Anliegens.  

Die Arbeit sollte stark evangelistisch 
sein, die Aufgabe der Gemeindegrün-
dung trat hinter diesem Ziel zurück. 

Die Dringlichkeit ließ für Taylor keine 
lange Vorbereitungszeit zu, konsequen-
terweise wurden auch Laien als Mi-
tarbeiter zugelassen (Taylor/Taylor 1984, 
160), dies entsprach auch 
seinem von der Brüderbe-
wegung geprägten Gemein-
deverständnis, das kein 
kirchliches Amt kannte 
(Fiedler 1992, 70). Eine 
theologische Vorbereitung 
trat somit in den Hinter-
grund.  

Eine weitere Entwicklung brachte Taylor 
ebenfalls in Gang: In der China Inland 
Mission konnten Frauen Leitungs- und 
Lehraufgaben übernehmen. 

Von seinen Grundsätzen her konnte 
Taylor Mitarbeiter aus den verschie-
densten protestantischen Denomina-

Die 
Dringlichkeit 
ließ für Taylor 
keine lange 
Vorbereitungs-
zeit zu. 



14 evangelikale missiologie 31[2015]1 

tionen annehmen (Taylor/Taylor 1984, 
157), daher der stark interdenomina-
tionelle Charakter der China Inland 
Mission, auch war die Zusammensetzung 
der Mitarbeiterschaft „internationaler“ 
als diejenige bisheriger Missionswerke. 

So erfreulich die große 
denominationelle Offenheit 
war, der Vorrang der Evan-
gelisierung kostete im Blick 
auf die theologische Klarheit 
einen Preis; so ordnete 
Taylor „das Streben nach 
dogmatischer Wahrheit dem 
Streben nach effektiver 

Erfüllung der Hauptaufgabe der Kirche 
unter.“ (Fiedler 1992, 70) 

Im Blick auf den Umgang mit der 
einheimischen Kultur sah Taylor die 
Notwendigkeit, dass die Missionare sich 
so weit wie möglich an die einheimische 
Kultur anpassen sollten (Neill 222; 
Bacon 1984, 39–41). Damit kam eine 
Entwicklung in Gang, an die dann im 20. 
Jahrhundert die Bemühungen um die 
Kontextualisierung des Evangeliums an-
knüpfen konnten. Konsequenterweise 
hatte die Missionsleitung ihren Sitz auf 
dem Missionsfeld (Taylor/Taylor 1984, 
158; Douglas 2000, 931). 

Ein weiterer bedeutender Beitrag Hud-
son Taylors für die Missionsbewegung 
ist meines Erachtens die Verknüpfung 
der Missionsbewegung mit dem „Glau-
bensprinzip“, das er von Georg Müller 
(vgl. Pierson o.J., 52–60) und den 
Nichtkirchenmissionen übernahm und 
das sicherlich auch durch die Heili-
gungsbewegung geprägt wurde (Fiedler 
1992, 31). 

Das Glaubensprinzip erscheint dabei als 
eine Zuspitzung des schon von William 
Carey betonten Opfergedankens in Rich-
tung auf den persönlichen Lebensstil. 
Die materiellen Bedürfnisse wurden Gott 
im Gebet vorgebracht, aber nicht Men-
schen gegenüber kommuniziert. Taylor 
berief sich dabei auf die Bergpredigt: 

„Trachtet zuerst nach dem Reich Gottes 
und seiner Gerechtigkeit, so wird euch 
das alles zufallen.“ (Mt 6,33; Taylor/ 
Taylor 1984, 157) 

Mit dem Glaubensprinzip hat der von 
Taylor geprägte Zweig der evangelischen 
Missionsbewegung ein Element aufge-
nommen, das mir in gewisser Weise 
verwandt zu sein scheint mit dem 
Armutsgelübde des römisch-katholi-
schen Mönchtums. So wie die Bettel-
mönche abhängig waren von den Al-
mosen der Gläubigen (Hofmeister 1986, 
1107), so sind die Missionare der 
Glaubensmissionen für ihre materielle 
Versorgung angewiesen auf die Gaben 
der Missionsfreunde. Als Zuspitzung 
dieses Versorgungsprinzips muss gelten, 
dass nun aber eben nicht zu solchen 
Gaben aufgerufen wurde, wie auch die 
materiellen Bedürfnisse, sowohl auf der 
persönlichen Ebene, wie auch für den 
Dienst, überhaupt nicht bekannt gemacht 
werden sollten. 

So erscheint in ihren Be-
richten die Versorgung der 
Missionare, wie übrigens 
schon in deren Kontext bei 
August Hermann Francke 
in den Segensvollen Fuß-
stapfen (Francke 1994, 1. 
307–310) und Georg Müller 
zu finden (Pierson o. J. z. B. 
78–89), als von Gott gewirkte Bestä-
tigung für Berufung und Dienst. Wieder-
holte Erfahrungen der von Gott erbe-
tenen Versorgung bekräftigten die Moti-
vation. 

Fehlende Versorgung, etwa für neu 
geplante Vorhaben, galt demgegenüber 
als Hinweis, dass das entsprechende 
Vorhaben, anders als zunächst emp-
funden, nicht dem Willen Gottes ent-
sprach (vgl. Taylor/Taylor 1984, 163). 

So führte die Praktizierung des Glau-
bensprinzips zu einer verstärkten Sensi-
bilisierung für das Reden Gottes im 
Blick auf die persönliche Führung. 

Der Vorrang 
der Evangeli-
sierung kostete 
einen Preis  
im Blick auf die 
theologische 
Klarheit. 

Das 
Glaubensprinzip 
scheint  in 
gewisser Weise 
mit dem 
Armutsgelübde 
verwandt zu 
sein.  



evangelikale missiologie 31[2015]1 15 

Die Mitarbeiter der Glaubensmissionen 
gingen nicht wie diejenigen der „klas-
sischen Missionen“ aus der Erweckung 
des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts 
hervor, sondern aus der darauffolgenden 
Erweckung der zweiten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts, etwa derjenigen von 1859 
(Taylor/Taylor 1984, 160). Die Interde-
nominationalität der Glaubensmissionen 
war wesentlich breiter als die der inter-
denominationellen klassischen Missionen 
(Fiedler 1992, 33; vgl. Bacon 1984, 
48.53). 

Die neue Dynamik der 
Missionsbewegung 

Hudson Taylors Beispiel, aber auch seine 
Aufrufe wie China´s Spiritual Need and 
Claims trafen auf starken Widerhall 
(Bacon 1984, 13.14). Die China Inland 
Mission wurde bald zu einer der größten 
evangelischen Missionsgesellschaften 
(Pollock 1975, 95). Viele Tochtermissio-
nen wurden gegründet, allein in Deutsch-
land führen sich die Neukirchener 
Mission, die Liebenzeller Mission und 
die Überseeische Missionsgemeinschaft 
(als deutscher Zweig der ehemaligen 
China Inland Mission) auf sie zurück, 
viele andere Missionswerke wurden von 
ihr beeinflusst (Bacon 1984, 87–108). 
Taylor förderte das Missionsinteresse der 
erweckten Kreise durch ausgedehnte 
Reisen. Ralph R. Covell stellt fest:  

Taylor verbrachte genauso viel Zeit außer-
halb wie innerhalb von China. Er reiste 
durch viele Länder, um Chinas Nöte 
bekannt zu machen und neue Missionare zu 
rekrutieren.  

Obwohl er sich oft außerhalb Chinas auf-
hielt, hielt er engen Kontakt mit seinen 
vielen Missionaren und war weiterhin 
soweit möglich in Missionsaktivitäten 
engagiert. (Covell 1998, 658; Original in 
Englisch) 

Als ein Beispiel für Taylors Einfluss auf 
die Missionsbewegung kann das Wirken 
Frederik Fransons gelten, das das Inein-

andergreifen von angelsächsischer, skandi-
navischer und kontinentaleuropäischer 
Erweckungsbewegung mit dem von 
Hudson Taylor ausgehenden Impuls zur 
schnellstmöglichen Evangelisierung der 
Welt zeigt (vgl. Bacon 1984, 91.97). 
Franson wurde seit 1890 zu einer der 
bedeutendsten Persönlichkeiten der welt-
weiten Missionsbewegung, deren Ziel 
„Missionary Extension into all the World“ 
war (Torjesen 1983, 71). Die Gründung 
von nicht weniger als acht skandina-
vischen Missionswerken (Torjesen 1983, 
64–65, 80–81, 84–86, 94–95), aber auch 
etwa die Gründung der deutschen und 
Schweizer Allianz-Mission (Torjesen 
1983, 66–68, 69–70) geht auf Franson 
zurück. 

Ein weiteres bedeutendes Beispiel für die 
Wirkungsgeschichte Taylors ist die 
Gründung des Missionswerkes WEC 
International durch Charles 
und Priscilla Studd (Zunächst 
Heart of Africa Mission, 
dann Worldwide Evangeliz-
ation Crusade). 

Charles und Priscilla Studd 
waren 1885–1894 Mitarbei-
ter der China Inland Mission 
gewesen (Studd war einer der 
„Cambridge Seven“), d. h. 
sie kannten von daher das 
Glaubensprinzip, aber auch die geistliche 
Sorge für die Unerreichten (Pollock 1975, 
95; Bacon 1984, 105). 

Für Studd gehörte zum Leben nach dem 
Glaubensprinzip die alltägliche Abhän-
gigkeit von Gottes Versorgen. Dazu 
erschien es ihm als notwendig, unter 
Berufung auf Jesu Aufforderung an den 
reichen Jüngling, „Geh hin, verkaufe 
alles, was du hast, und gib’s den Armen“ 
(Mk 10,21), sein großes Erbe zu ver-
kaufen und den Erlös verschiedenen 
christlichen Werken zu spenden (Vincent 
1988, 76, 138). 

Dieses konsequente Wörtlich-Nehmen 
von Mk 10,21 durch den „reichen 

... das große 
Erbe zu 
verkaufen  
und den Erlös 
verschiedenen 
christlichen 
Werken zu 
spenden.  



16 evangelikale missiologie 31[2015]1 

Jüngling“ Charles Studd erinnert an die 
entsprechend konsequente Haltung eines 
anderen „reichen Jünglings“, Franz von 
Assisi (vgl. Heussi 1976, 221; Goez 
1983, 300). 

Offensichtlich konnte eine flächen-
deckende evangelische Missionsbewe-
gung erst entstehen, als der Protes-
tantismus, bzw. Teile seines erweckli-
chen Spektrums bereit waren, mit den 
geistlichen Konsequenzen aus der 
Berufung zur Weltmission ernst zu 
machen. Dazu zählt die Herausbildung 
der protestantischen Missionsgesell-
schaft als Transformation des Ordens-
gedankens. 

Es gehört dazu die Neu-
definition des Gehorsams-
ideals des Mönchtums, nun 
nicht als Gehorsam gegen-
über dem Abt oder der 
Äbtissin als einer kirchli-
chen Instanz, sondern als 
Gehorsam dem berufenden 
Herrn selbst gegenüber – 
ein individuelles Verständ-
nis der Berufung, zu dem 

Reformation und Pietismus befreit 
hatten. 

Es gehört nicht unbedingt, aber vielfach 
dazu die Transformation und Neude-
finition des Armutsideals des Mönch-
tums, nun im evangelisch-erwecklichen 
Kontext, vor allem von der Heiligungs-
bewegung her geprägt, als „Glaubens-
prinzip“ (vgl. Fiedler 1992, 31.33.70). 

Eine direkte Transformation der mo-
nastischen Forderung der Ehelosigkeit 
erschien und erscheint im Kontext der 
evangelischen Missionsbewegung als 
nicht notwendig, allerdings gelten im 
Sinne der Heiligungsbewegung sehr 
hohe Anforderungen an die Ethik der 
Ehe und an die eheliche Treue. 

Die Ehelosigkeit evangelischer Mis-
sionare und Missionarinnen begegnet 
uns auf der Ebene der persönlichen 

Führung und der persönlichen Um-
setzung des Opfergedankens. 

In gewissem Sinne mag hier auch die 
Konsequenz des Opfergedankens stehen, 
die Charles und Priszilla Studd aus ihrer 
schließlichen Berufung für den Dienst in 
der Heart of Africa Mission (später WEC 
International) gezogen haben. Während 
Charles Studd 1916 endgültig in den 
Kongo aufbrach, wo er bis zu seinem 
Tod 1931 wirkte, blieb seine Frau 
Priscilla aus gesundheitlichen Gründen 
in England, von wo aus sie bis zu ihrem 
Tod 1929 die Missionsarbeit ihres Man-
nes unterstützte (Vincent 1988, 131.139. 
157–162). 

Zu Wirkungsgeschichte und 
theologischer Einordnung der 
Missionsmotive 

Der starke Impuls, der von der Gründung 
der China Inland Mission durch Hudson 
Taylor ausging, wirkt bis heute fort (vgl. 
Bacon 1984, 130–156). 

In den letzten Jahrzehnten des 20. Jahr-
hunderts haben die weltweite Missions-
bewegung und auch die Lausanner 
Bewegung das Anliegen der „Unerreich-
ten“ aufgenommen.  

Die Bewegung AD 2000 hat noch einmal 
die Anstrengungen verstärkt, die vom 
Evangelium Unerreichten, wenn mög-
lich, bis zum Jahr 2000 mit dem Evan-
gelium zu erreichen (www.ad2000.org). 
Der zweite Lausanner Kongress in Ma-
nila 1989 hat dieses Anliegen aufge-
nommen (Marquardt/Parzany 1990).  

Als eschatologisches Motiv wurde hier 
der Gedanke, die Wiederkunft Jesu durch 
die Vollendung der Weltmission zu be-
schleunigen, aufgegriffen, das auch 
schon in den Glaubensmissionen wirk-
sam gewesen war (Fiedler 1992, 68; 
Triebel 2000, 58–67). 

Initiativen wie das Joshua Project ver-
treten das Anliegen, die Unerreichten mit 
dem Evangelium zu erreichen, auch im 

... die 
protestantische 
Missions-
gesellschaft als 
Transformation 
des Ordens-
gedankens. 



evangelikale missiologie 31[2015]1 17 

21. Jahrhundert (www.joshuaproject. 
net). Auch die Kapstadt-Verpflichtung 
bekräftigt dieses Anliegen (II D) 
(www.lausanne.org/content/ctc/ctcommit
ment#2-4). 

Auch weiterhin praktizieren viele Mis-
sionswerke das Glaubensprinzip und 
berufen sich dabei auf das Vorbild der 
China Inland Mission.  

Die Weltmissionsbewegung des 19. 
Jahrhundert hat sich in ihrer Missions-
motivation auf den Missionsbefehl und 
vor allem auf die geistliche Sorge um die 
vom Evangelium Unerreichten berufen, 
wobei Hudson Taylor das Thema Uner-
reichte deutlich ins Zentrum gerückt hat. 

Durch das Wirken John Motts bekam 
dann das eschatologische Motiv Ge-
wicht, „die Evangelisierung der Welt in 
dieser Generation“ wurde zum Motto für 
die Missionskonferenz in Edinburgh 
1910 (vgl. Bergunder 2003, 440). 

Die Missionstheologie des 
aus dem Einheitsimpuls 
von Edinburgh 1910 her-
vorgegangenen Internatio-
nalen Missionsrates (seit 
1961 Kommission für Welt-
mission und Evangelisation 
im Ökumenischen Rat der 

Kirchen) ist dann andere Wege gegan-
gen, vor allem im Blick auf die Be-
deutung des sozialen und politischen 
Engagements und des Dialogs mit den 
Religionen. Dies zu betrachten, liegt aber 
außerhalb des behandelten Themas (vgl. 
Günther 1970; Johnston 1984, Sautter 
1985; Bockmühl 2000) 

Innerhalb der Missionstheologie des 
erwecklichen Protestantismus scheinen 
die „klassischen“ Missionsmotive zuneh-
mend in Frage gestellt zu werden. 

Es ist bemerkenswert, dass die Kapstadt-
Verpflichtung des Dritten Lausanner 
Kongresses (2010) sich unter Berufung 
auf John Stott in einer Weise zum 
Missionsmotiv der „Ehre Gottes“ be-

kennt, die die anderen Missionsmotive 
regelrecht abwertet. 

Die Kapstadt-Verpflichtung zitiert John 
Stott, The Message of Romans (1994):  

Das höchste aller missionarische Motive ist 
weder Gehorsam gegenüber dem Missions-
befehl (so wichtig das auch sein mag) noch 
Liebe für Sünder, die Gott entfremdet und 
dem Untergang geweiht sind (so stark 
dieser Anreiz auch sein mag, besonders 
wenn wir an den Zorn Gottes denken). Das 
stärkste Motiv sollte Eifer sein – brennender 
und leidenschaftlicher Eifer – für die 
Herrlichkeit Jesu Christi … Vor diesem 
höchsten Ziel der christlichen Mission 
verkümmern und vergehen alle anderen 
Ziele. Kapstadt-Verpflichtung Teil I 2B) 

Ein so bedeutender Theologe wie John 
Stott kommt zu der exegetischen 
Schlussfolgerung, dass der Gehorsam 
gegenüber dem Missionsbefehl und die 
Liebe für die ohne Christus Verlorenen 
gegenüber der Ehre Gottes und der 
Herrlichkeit Christi untergeordnete Mis-
sionsmotive sind.  

Die Ehre Gottes als zentrales Missions-
motiv begegnet uns dann auch bei Piper, 
Let the Nations Be Glad (Piper 2009), 
und bei Wrogemann, Den Glanz wider-
spiegeln (Wrogemann 2012). 

Missionstheologische 
Einordnung der Beiträge 
Careys und Taylors 

Wie haben wir dann aber die heraus-
ragenden Beiträge zu Missionstheologie 
und Missionspraxis zu bewerten, die von 
William Carey und Hudson Taylor 
ausgegangen sind? 

Eine doppelte Blockade hatte im Pro-
testantismus die Missionsmotivation ge-
hindert. 

Die vor allem im Luthertum vertretene 
Auffassung, dass der Missionsbefehl nur 
den Aposteln gegolten hätte, verhinderte 
es, dass dieser in den aktuellen Kontext 
übertragen werden könnte.  

Hudson Taylor 
hat das Thema 
der Unerreichten 
deutlich ins 
Zentrum gerückt. 



18 evangelikale missiologie 31[2015]1 

Calvins doppelte Prädestinationslehre 
(Institutio III, 21,1–7) blockierte die 
Bereitschaft, Mission überhaupt zu 
denken. Diese Blockade wurde noch 
dadurch verstärkt, dass Calvin auch 
lehrte, das biblische Amt des Evan-
gelisten wäre zusammen mit den Ämtern 
der Apostel und der Propheten als Amts-
aufgaben „nicht dergestalt eingerichtet, 
daß sie bleibend sein sollten.“ (Institutio 
IV, 3,4; 592) 

Vor allem Calvins Theologie, auch 
Zusammen mit seiner Betonung des 
Ersten Artikels und der Ehre Gottes, 
wiegt schwer, da doch praktisch alle 
angelsächsischen Ausprägungen des Pro-
testantismus, mainline-Kirchen (Angli-
kaner, Presbyterianer) wie auch Frei-
kirchen, theologisch im Wesentlichen 
dem Calvinismus folgen – auch der 
Anglikanismus, denn die 39 Artikel wird 
man als gemäßigt calvinistisches Be-
kenntnis einordnen dürfen (Heussi 1976, 
323; Kinder/Hilgemann 2004, 238). Die 
zweite Generation lutherischer Theo-
logen hat demgegenüber in der „Solida 
Declaratio“, die 1580 in das Konkor-
dienbuch aufgenommen wurde, die dop-
pelte Prädestinationslehre Calvin mit 
ausführlicher exegetischer Begründung 
scharf abgewiesen (Solida Declaratio, 
XI. Von der ewigen Vorsehung).  

Es ist das Verdienst William Careys, die 
beiden genannten mentalen Blockaden 
aufgebrochen zu haben. Carey wies, wie 
erwähnt, in der Enquiry die Gültigkeit 
des Missionsauftrags für die gesamte 
Kirche zu allen Zeiten nach (Carey 1992, 
7–9). 

In Kapitel IV der Enquiry brach Carey 
die Blockade durch die doppelte 
Prädestinationslehre auf. Wie sehr auch 
er selbst vom Calvinismus geprägt ist, 
zeigt sich wiederholt, etwa in der 
Bemerkung:  

Jeder neue Bericht über ihre Unwissenheit 
und Grausamkeit sollte unser Mitleid er-
wecken und uns anregen, mit der Vor-

sehung in der Suche nach ihrem ewigen Gut 
zusammenzuwirken (Carey 1992, 67-68).  

Er schreibt von „Liebe für unsere Mit-
geschöpfe und Mitsünder“ (Carey 1992, 
69). Grundlegend für die Missionsmo-
tivation der Liebe zu den Unerreichten 
ist seine Argumentation: 

Können wir als Menschen oder als Christen 
hören, daß der größte Teil unserer 
Mitgeschöpfe, deren Seelen so unsterblich 
sind wie unsere, die ebenso wie wir in der 
Lage sind, das Evangelium zu verherrlichen 
und durch ihr Predigen, Schreiben oder Tun 
zur Ehre des Namens unseres Erlösers und 
zum Nutzen seiner Kirche beitragen 
können, von Unwissenheit und Barbarei 
eingehüllt sind? (Carey 1992, 69–70) 

Wie hier deutlich wird, kennt Carey 
natürlich das Motiv der Ehre Christi. 

Vollständig machen Careys 
Impuls für die Weltmission 
das Konzept der Missions-
gesellschaft als praktisches 
Instrument zur Durchführung 
der Mission (Carey 1992, 
84–88), der Hinweis auf die 
notwendige Bereitschaft, Op-
fer zu bringen (Carey 1992, 72–73) und 
die Feststellung, dass es sich bei den 
Missionaren um vorbildliche Christen 
handeln muss, bereit zur Hingabe an die 
Aufgabe der Mission; in gewissem Sinn 
kann man von einer „geistlichen Elite“ 
sprechen:  

Die Missionare müssen Menschen von 
großer Frömmigkeit, Klugheit, Mut und 
Ausdauer sein, von unzweifelhafter Recht-
gläubigkeit in ihren Anschauungen, und 
müssen sich von ganzem Herzen dem Geist 
ihrer Mission hingeben. (Carey 1992, 75) 

Die evangelische Missionsbewegung des 
19. Jahrhunderts hat diese Impulse 
Careys aufgenommen und begonnen sie 
umzusetzen. 

Hudson Taylor hat in diesem Zusam-
menhang das Verdienst, dass er diesen 
wesentlichen, von Carey ausgegangenen 
Impulsen innerhalb der Missionsbe-

In gewissem 
SInn kann man 
von einer 
„geistlichen 
Elite“ sprechen. 



evangelikale missiologie 31[2015]1 19 

wegung ihre endgültige Ausprägung und 
Verwirklichung gegeben hat. 

Taylor gab mit seinem von den Frei-
missionen herkommenden Verständnis 
des Selbstrechtes des Missionars dem 
Bewusstsein von der persönlichen Be-
rufung durch den Herrn in den Mis-
sionsdienst eine starke Ausprägung. 
Diese Berufung bewährt sich gerade 
durch Überwindung von Widerständen 
verschiedener Art wie Unverständnis der 
Familie und der Mitchristen, Heraus-
forderungen im Missionsdienst selbst 
und nicht zuletzt durch die Abhängigkeit 
vom Herrn in der materiellen Ver-
sorgung. Mit der Anschauung von der 
persönlichen Bindung des Berufenen an 
den Auftrag des Herrn, die Vorrang vor 
allen anderen Bindungen hat, mensch-
lichen, wie kirchlichen, hat Taylor die 
Blockade, die die Wirksamkeit des Mis-
sionsauftrags für die Weltmission ver-
hinderte, endgültig durchbrochen. 

Taylor gab mit seinem vorwärtsdrän-
genden Impuls zur schnellstmöglichen 
und flächendeckenden Evangelisierung 
des Inlands Chinas dem Ziel, die Uner-
reichten mit dem Evangelium zu 

erreichen, seine größte 
Dringlichkeit (Fiedler 1992, 
277,278; vgl. 68). Dabei 
ging es ihm zuallererst um 
die schnellstmögliche Aus-
breitung der Kenntnis des 
Evangeliums in ganz China 
(Bacon 1984, 17). Die Ziele 

einer größtmöglichen Zahl von Bekehr-
ten oder der Gemeindegründung traten 
dahinter zurück!  

Taylor hat damit innerhalb des angel-
sächsischen, erwecklichen Protestantis-
mus endgültig die Blockade durch-
brochen, die Calvins doppelte Prädes-
tinationslehre zu dem großen Hindernis 
für ein Engagement für Weltmission 
gemacht hatte. 

Schließlich hat Hudson Taylor der 
evangelischen Missionsgesellschaft mit 

dem Konzept der Glaubensmission eine 
Gestalt gegeben (Bacon 1984, 27-37), 
die diese in ihren weitreichenden Wir-
kungsmöglichkeiten für Mission den 
wirkungsvollsten Gestaltwerdungen des 
römisch-katholischen Missionsinstru-
ments Missionsorden an die Seite stellt. 

Allerdings erscheinen zukunftsweisende 
Entscheidungen Taylors nicht so sehr 
theologisch, sondern vielmehr pragma-
tisch begründet. Dies gilt für die Praxis, 
chinesische Kleidung zu tragen, was mit 
dem Ziel begründet wird: „... um jede 
mögliche Barriere bei der Kom-
munikation des Evangeliums zu 
beseitigen.“ (Bacon 1984, 40; Original in 
Englisch; vgl. aber zur theologischen 
Begründung ibid., 41). Dies gilt für die 
Einbeziehung von Laien und Frauen in 
den Missionsdienst. Taylor suchte nach 

... „bereitwilligen und begabten” Mit-
arbeitern. Für ihn waren diese zwei Qua-
litäten wichtiger als alle anderen Über-
legungen, einschließlich Ordination oder 
Ausbildung. (Bacon 1984, 59; Original in 
Englisch)  

Das Ziel der flächendeckenden Evan-
gelisation Chinas erschien Taylor als so 
wichtig, dass dort, wo keine Männer 
verfügbar waren, eben Frauen eingesetzt 
wurden, wie in der Provinz Kiangsi 
(Bacon 1984, 66). Auch bei der weg-
weisenden Entscheidung, die Zentrale 
der China Inland Mission auf das 
Missionsfeld zu verlegen, folgte Taylor 
pragmatischen Überlegungen (Bacon 
1984, 72–76; vgl. Douglas 2000, 931). 

Die bei Taylor eher zurücktretende exe-
getische Begründung und theologische 
Durchdringung dieser innovativen Ent-
scheidungen machte diese natürlich an-
greifbar (vgl. Bacon 1984, 40.59.65; vgl. 
auch Taylor/Taylor 1984, 129). 

Mit seinem Wirken hat Hudson Taylor – 
und das macht seine besondere Be-
deutung aus – einen wesentlichen Anteil 
daran, evangelische Weltmission sozu-

... evangelische 
Weltmission  
in ihrer  
größtmöglichen 
Reichweite. 



20 evangelikale missiologie 31[2015]1 

sagen in ihrer größtmöglichen Reich-
weite möglich gemacht zu haben. 

Vom Standpunkt der Missionsgeschichte 
aus gesehen sind also die Missions-
motive des Gehorsams dem Missions-
befehl des Herrn gegenüber und der 
Liebe für die vom Evangelium Uner-
reichten (vgl. Bacon 1984, 15), die die 

evangelische Missionsbe-
wegung des 19. Jahrhun-
derts geprägt haben, kei-
neswegs Irrwege gewe-
sen, sondern dringend not-
wendige Schritte, um die 
evangelische Mission 
zunächst auf den Weg zu 
bringen und dann 
fruchtbar zu machen. 

Vom Standpunkt des Dogmatikers Ende 
des 20., Anfang des 21. Jahrhunderts aus 
gesehen mag die Betonung beider Mo-
tive gegenüber dem Motiv der Ehre 
Gottes einseitig erscheinen. Vom Stand-
punkt der Missionsgeschichte aus ge-
sehen aber sollten wir vorsichtiger mit 
der Zurücksetzung der Missionsmotive 
Gehorsam dem Missionsbefehl gegen-
über und Liebe zu den Unerreichten 
umgehen. Ohne ihre Verbreitung und 
Praktizierung wären wir bei weitem nicht 
dort, wo wir heute weltweit sind. 

Da Hudson Taylor seinen Standort 
sozusagen auf der einen Seite des 
protestantischen Spektrums hat, ist es 
verständlich, dass nicht alle Missions-
interessierten seinen Weg mitgehen 
konnten oder wollten. Taylor hat im 
Kontext Mission ja in der Tat die 
Grenzen des geistlich Möglichen und 
theologisch Verantwortbaren ausgelotet. 
Für den von ihm errungenen Weg hat er 
bis heute viele Nachfolgerinnen und 
Nachfolger gefunden. 

Andere sind ihre Wege gegangen. Der 
Protestantismus erlaubt solche Vielfalt, 
wenn auch innerhalb klar gezogener 
Grenzen. 

Weiterführende Überlegungen 

Neben den drei genannten Missions-
motiven, Gehorsam gegenüber dem 
Missionsbefehl, Liebe für die Uner-
reichten und Ehre Gottes finden sich 
durchaus noch andere Motive. 

So stellt die Pariser Basis der CVJM 
(heute: Christlicher Verein Junger Men-
schen) von 1855 das Reich Gottes in den 
Mittelpunkt mit der Formulierung, das es 
Ziel der Arbeit der CVJM sei, „das Reich 
ihres Meisters unter jungen Männern 
[heute: und Frauen] auszubreiten.“ 

Im Blick auf den weltweiten CVJM ist 
heute allerdings zu fragen, inwieweit 
diese Zielsetzung hinreichend war und 
ist, um dem CVJM ein klares mis-
sionarisches Profil zu geben (vgl. 
Johnston 1984, 34). 

In eine andere Richtung führt die 
Erklärung von Busan des Ökumenischen 
Rates der Kirchen von 2013, in der an 
einer Stelle Eucharistie und Mission in 
Bezug gesetzt werden: „die Eucharistie 
(das Abendmahl), die umfassendster 
Ausdruck der Gemeinschaft mit Gott und 
miteinander ist, die die Gemeinschaft 
aufbaut und von der aus wir zur Mission 
ausgesandt werden.“ (Erklärung von Bu-
san, Abschnitt 10.) Eine solche Be-
ziehung zwischen Abendmahl und Mis-
sion dürfte ein im Protestantismus bisher 
kaum beachteter Zusammenhang sein. 
Die Anregung stammt vermutlich aus der 
griechischen Orthodoxie. 

Auch im Blick auf das Missionsmotiv 
Ehre Gottes und Herrlichkeit Christi ist 
dieser Zusammenhang interessant. So-
weit ich sehe, spielt in den entspre-
chenden missionsdogmatischen Konzep-
ten (Stott, Piper, Wrogemann) das 
Abendmahl keine bedeutende Rolle. 
Dies mag der reformierten Ausrichtung 
dieser Konzepte geschuldet sein.  

Die Eucharistie (das Abendmahl) ist aber 
im Leben der christlichen Gemeinde der 
zentrale Ort der Anbetung und Ver-

...vom 
Standpunkt  
der MIssions-
geschichte  
dringend 
notwendige 
Schritte.  



evangelikale missiologie 31[2015]1 21 

herrlichung Gottes. In der Doxologie der 
Messliturgie kommt dies an heraus-
ragender Stelle zum Ausdruck.  

Ein weiterführender Gedanke könnte 
sein: Wie ließe sich eine vom Abend-
mahl herkommende Missionstheologie 
begründen? Die Gemeinde schöpft die 
Kraft zur Mission aus der Anbetung der 
Größe Gottes und der Herrlichkeit 
Christi in der Doxologie der Abend-
mahlsliturgie und aus dem Feiern des 
Abendmahls; die so angestoßene Mis-
sion wiederum hat zum Ziel, dass 
Menschen, die das bisher nicht konnten, 
weil sie Christus nicht kannten, in die 
Doxologie am Tisch des Herrn mit 
einstimmen können. 

Bibliographie 

Angenendt, Arnold. 1990. Das Frühmittel-
alter: Die abendländische Christenheit von 
400 bis 900. Stuttgart: Kohlhammer. 

Bacon, Daniel W. 1984. From Faith to Faith: 
The Influence of Hudson Taylor on the 
Faith Missions Movement. Singapur: OMF. 

Beck, Hartmut. 1981. Brüder in vielen 
Völkern: 250 Jahre Mission der Brüder-
gemeine. Erlangen:  

Benrath, Gustav Adolf. 2011. Mitteilung an 
den Vf. 16. 12. 2011. 

Bergunder, Michael. 2003. Warneck, Gustav 
(1834-1910). TRE 35, 439–441. 

Beyreuther, Erich. 1978. Geschichte des 
Pietismus, Stuttgart: Steinkopf.   

Beyreuther, Erich. 1969. August Hermann 
Francke 1663–1727: Zeuge des lebendigen 
Gottes, Marburg 1969, 3. Aufl. Marburg: 
Verlag der Francke-Buchhandlung. 

Bockmühl, Klaus. 2000. Was heißt heute 
Mission? Entscheidungsfragen der neueren 
Missionstheologie, Bockmühl-Werk-Ausga-
be I.3. Hg. Helmuth Egelkraut. Gießen: 
Brunnen. 

Brandi, Karl. 1979. Kaiser Karl V.: Werden 
und Schicksal einer Persönlichkeit und 
eines Weltreiches. Gütersloh: Bertelsmann. 

Brecht, Martin. 1993. August Hermann 
Francke und der Hallische Pietismus. 
Martin Brecht (Hg.). Der Pietismus vom 

siebzehnten bis zum frühen achtzehnten 
Jahrhundert. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 439–539. 

Calvin, Johannes. 2008. Unterricht in der 
christlichen Religion – Institutio Christia-
nae Religionis. Hg. Matthias Freudenberg. 
3. Aufl. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 
Theologie. 

Carey, Enquiry. 1983. Winter, Ralph D., 
Steven C. Hawthorne (Hg.). Perspectives on 
the World Christian Movement: A Reader. 3. 
Aufl. Pasadena: William Carey Library, 227–
236. 

Carey, William. 1993. Eine Untersuchung 
über die Verpflichtung der Christen, Mittel 
einzusetzen für die Bekehrung der Heiden, 
übersetzt und hg. von Klaus Fiedler und 
Thomas Schirrmacher, edition afem mission 
classics Bd. 1. 2. Aufl. 1998. 

Covell, Ralph R. 1998. Taylor, James 
Hudson. Bibliographical Dictionary of 
Christian Missions. New York: Simon & 
Schuster MacMillan. 

Delgado, Mariano. 2003. Missionstheolo-
gische und anthropologische Gemeinsam-
keiten und Unterschiede zwischen Katho-
liken und Protestanten im Entdeckungs-
zeitalter. ZMR 2003, 93–111. 

Douglas, J. D. 2000. Taylor, (James) Hudson. 
Evangelical Dictionary of World Mission. 
Grand Rapids: Baker, 931. 

Eggensperger, Thomas, Ulrich Engel. 1991. 
Bartolomé de las Casas: Dominikaner, Bi-
schof, Verteidiger der Indios. Topos 
Taschenbücher. Mainz: Matthias-Gründe-
wald-Verlag. 

Fernández, Isacio Pérez. 1992. Die „Goldene 
Zeit“ der ersten Missionierung: Zum Werk 
des Bartolomé de Las Casas. In: Michael 
Sievernich u. a. (Hg.). Conquista und Evan-
gelisation: 500 Jahre Orden in Latein-
amerika. Mainz: Matthias-Grünewald-Ver-
lag, 88–118. 

Fiedler, Klaus. 1992. Ganz auf Vertrauen: 
Geschichte und Kirchenverständnis der 
Glaubensmissionen. Gießen: Brunnen. 

Francke, August Hermann. 1962. August 
Hermann Franckes Schrift über eine 
Reform des Erziehungs- und Bildungs-



22 evangelikale missiologie 31[2015]1 

wesens als Ausgangspunkt einer geistlichen 
und sozialen Neuordnung der Evan-
gelischen Kirche des 18. Jahrhunderts „Der 
Große Aufsatz.“ Hg. Otto Podczeck. Berlin: 
Akademie-Verlag. 

Francke, August Hermann. 1994. Segensvolle 
Fußstapfen. Bearb. U. Hg. Michael Welte. 
Gießen: Brunnen 

Franzen, August, Remigius Bäumer. 1974. 
Papstgeschichte. Freiburg: Herder. 

Gensichen, Hans-Werner. 1969. Missions-
geschichte der neueren Zeit. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht. 

Glazik, Josef. 1967. Der Missionsfrühling zu 
Beginn der Neuzeit, in: Handbuch der 
Kirchengeschichte Band IV. Hg. v. Hubert 
Jedin, Reformation, Katholische Reform und 
Gegenreformation, von Erwin Iserloh, Josef 
Glazik, Hubert Jedin, Freiburg: Herder, 605–
649. 

Goez, Werner. 1983. Franciscus von Assisi. 
TRE 11, 299–307. 

Günther, Wolfgang. 1970. Von Edinburgh 
nach Mexico City: Die ekklesiologischen 
Bemühungen der Weltmissionskonferenzen 
(1910–1963), Stuttgart: Evangelischer Mis-
sionsverlag. 

Heussi, Karl. 1976. Kompendium der Kirchen-
geschichte. 14. Aufl. Tübingen: J. C. B. Mohr 
(Paul Siebeck). 

Hille, Rolf. 2000. Ziegenbalg. Evangelical 
Dictionary of World Mission. Grand 
Rapids: Baker, 1043–1044. 

Hofmeister, Ph. 1986. Bettelorden. RGG I. 3. 
Aufl., 1107. 

Johnston, Arthur. 1984. Umkämpfte Welt-
mission, Neuhausen-Stuttgart: Hänssler. 

Kane, J. Herbert. 1971. A Global View of 
Christian Missions: From Pentecost to the 
Present. Grand Rapids: Baker Book House. 

Kinder, Hermann, und Werner Hilgemann. 
2004. dtv-Atlas Weltgeschichte 1. 37. Aufl. 
München: Deutscher Taschenbuch Verlag. 

Konetzke, Richard. 1968. Süd- und Mittel-
amerika I, Fischer Weltgeschichte 22. Mün-
chen: Fischer. 

Lehmann, Arno. 1956. Es begann in 
Tranquebar. 2. Aufl. Berlin: Evangelische 
Verlagsanstalt. 

Meyer, Dietrich. 1995. Zinzendorf und 
Herrnhut 9. Exil, Pilgergemeinde und die 
Anfänge der Mission, in: Martin Brecht und 
Klaus Deppermann [Hg.], Der Pietismus im 
achtzehnten Jahrhundert, Geschichte des 
Pietismus Band 2 [Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht,], 34-40. 

Marboe, René Alexander. 2006. Von Burgos 
nach Cuzco: Das Werden Spaniens 530-
1530. Essen: Magnus Verlag. 

Marquardt, Horst, Ulrich Parzany. 1990. 
Evangelisation mit Leidenschaft: Berichte 
und Impulse vom II. Lausanner Kongreß für 
Weltevangelisation. Neukirchen-Vluyn: 
Aussaat. 

Mulholland, Kenneth B., From Luther to 
Carey: Pietism and the Modern Missionary 
Movement. Bibliotheca Sacra 156 (January-
March 1999): 85-95. 

Neill, Stephen. 1990. Geschichte der christ-
lichen Mission. Hg. u. ergänzt v. Niels-Peter 
Moritzen, Erlangen 1974, 2. Aufl. 1990. 

Palomo, José Jesús Hernández. 2000. La 
Misión a Indias: peregrinación sin retorno. 
Johannes Meier (Hg.). »Abführung …usque 
ad ultimum terrae« Die Jesuiten und die 
transkontinentale Ausbreitung des Christen-
tums. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
39–52. 

Pierson, Arthur T. O. J. Niemals enttäuscht: 
Das Leben Georg Müllers von Bristol. Lahr-
Dinglingen: Verlag der St.-Johannis-Drucke-
rei, 16. Aufl. 

Piper, John. 2009. Weltbewegend: Die Freu-
de an Gott kennt keine Grenzen. Waldems: 
3L Verlag. 

Pollock, John. 1975. China Inland Mission. 
Lexikon zur Weltmission, 95. 

Prien, Hans-Jürgen. 2007. Das Christentum 
in Lateinamerika. Kirchengeschichte in 
Einzeldarstellungen IV/6. Leipzig: Evan-
gelische Verlagsanstalt. 

Gerhard Sautter, Gerhard. 1985. Heilsge-
schichte und Mission: zum Verständnis der 
Heilsgeschichte in der Missionstheologie, 
Gießen/Basel 1985. 

Settgast, Ann-Charlott. 1981. Bartholomäus 
Ziegenbalg: Ein Porträt des Bartholomäus 
Ziegenbalg, gestaltet nach alten Urkunden 



evangelikale missiologie 31[2015]1 23 

 

und Briefen. Berlin: Evangelische Verlags-
anstalt. 

Sträter, Udo. 2000. Francke 1. August 
Hermann, RGG 3, 4. Aufl., 209–212. 

Taylor, Howard, Geraldine Taylor. 1984. 
Hudson Taylor: Ein Mann, der Gott vertrau-
te. 5. Aufl. Gießen: Brunnen. 

Taylor, J. Hudson. 1983. China's Spiritual 
Need and Claims. Auszüge in: Winter/ 
Hawthorne, Perspectives on the World 
Christian Movement: A Reader, Pasadena: 
William Carey Library. 3. Aufl., 244-249. 

Torjesen, Edvard P. 1983. Fredrik Franson: 
Model for Worldwide Evangelism. Pasa-
dena: William Carey Library. Neuauflage 
2012. 

Triebel, Johannes. 2000. „To hasten the 
return of the king“ – Die eschatologische 
Triebkraft der Mission. In: Klaus W. 
Müller, Thomas Schirrmacher (Hg.): Mis-
sion in der Spannung zwischen Hoffnung, 
Resignation und Endzeitenthusiasmus. 
Bonn: Verlag für Kultur und Wissenschaft, 
58–67. 

Vercruysse, Jos E. 1987. Jesuiten. TRE 16, 
660-670. 

Vincent, Eileen. 1988. C. T. Studd and 

Priscilla. Kingsway Publication. Deutsch: 
Eileen Vincent. 1998. Charles T. und 
Priscilla Studd – Vereint im Kampf für 
Jesus. Dillenburg: CLV. 

Wellenreuther, Hermann. 2003. G. Pietismus 
und Mission. Vom 17. bis zum Beginn des 
30. Jahrhunderts. Hartmut Lehmann (Hg.). 
Glaubenswelt und Lebenswelten. Geschich-
te des Pietismus IV. Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht, 168–194. 

Winkler, D. 1975. Ziegenbalg, Bartholomäus. 
Lexikon zur Weltmission, 615–616. 

Winter, Ralph D., Steven C. Hawthorne (Hg.). 
1983. Perspectives on the World Christian 
Movement: A Reader. 3. Aufl. Pasadena: 
William Carey Library. 

Wrogemann, Henning. 2012. Den Glanz 
widerspiegeln: Vom Sinn der christlichen 
Mission, ihren Kraftquellen und Ausdrucks-
gestalten: Interkulturelle Impulse für deutsche 
Kontexte. Beiträge zur Missionswissenschaft 
und Interkulturellen Theologie. Hg. Dieter 
Becker und Henning Wrogemann Bd. 28. 2. 
Aufl. Berlin: LIT Verlag. 

Zimmerling, Peter. 1975. Pioniere der 
Mission im älteren Pietismus. Gießen: 
Brunnen. 

----------------------------------------------------------------

Neuerscheinung in der Edition afem: 
Berichtsband von der AfeM-Tagung 2014  

in Zusammenarbeit mit Mission-Net: 
Robert Badenberg: Foreword + Johannes Reimer: Which Views 
of Mission Help Us in Our Contemporary Situation? + Vladimir 
Ubeivolc: Why Do We Struggle with Our Traditional Mission 
Concepts? + M. Robinson and G. Stängle: Missional – The 
New Paradigm in Our Heterogeneous Contexts + Frère Richard: 
The Missional Life of the Taizé Community – Experiences and 
Theological Reflections + Michael Dreher: Being Missional in 
the World of Business + Dieter Trefz: Overview of Church 
Planting in Europe + Connie Duarte: Missional Chaos … What 
are We Hoping to Produce? + Vladimir Ubeivolc: Just 
Missional – The Church and Social Justice: Human Trafficking 
+ Vitali Petrenko: Reflections on Church Planting in Latvia + 
Thomas Schirrmacher: A New Horizon of World Christianity 

120 Seiten, € 14,80 (D) – Bestellung direkt beim Verlag: 
info@vtr-online.com 



24 evangelikale missiologie 31[2015]1 

Fredrik Franson (1852–1908):  
Freund, Förderer und Partner der China-Inland-Mission 

Hans Ulrich Reifler 

Der schwedisch-amerikanische Doppelbürger Fredrik Franson (1852–1908) gehört zu 
den grössten Förderern der Glaubensmissionen am Ende des 19. und Beginn des 20. 
Jahrhunderts. Kein anderer Zeitgenosse hat in Europa, den Vereinigten Staaten von 
Amerika und Kanada so viele Missionare und Missionarinnen für China rekrutiert. 
Franson gründete vierzehn Missionswerke und vier Gemeindeverbände, darunter die 
Allianz-Missionen in Norwegen, Schweden, Dänemark, Finnland, den USA, 
Deutschland und in der Schweiz.  

Hans Ulrich Reifler, geboren 1949 in 
Basel, studierte nach seiner Ausbildung 
zum diplomierten Kaufmann am Theolo-
gischen Seminar St. Chrischona bei 
Basel sowie am Regent College, Van-
couver (Magister der Theologie). Von 
1976–1991 war er Missionar der 
Schweizer Allianz Mission in Brasilien, 
danach bis 2014 Dozent für Missions-
wissenschaften am Theologischen Semi-
nar St. Chrischona. Seit 2014 ist er 
Doktorand an der ETF in Leuven. 

Kein anderer Zeitgenosse hat in Europa 
so viele Missionare und Missionarinnen 
für China rekrutiert wie Fredrik Franson. 
Daraus entstand 1889 in Wuppertal-
Barmen die Deutsche China-Allianz-
Mission (DCAM) im Verband der China-
Inland-Mission, die zweitälteste Glau-
bensmission im deutschsprachigen Raum 
(heute Allianz Mission in Deutschland 
und die Schweizer Allianz Mission).1 

                                                           

1  China-Bote, Wuppertal: Allianz-China-Mission 
1939, Heft 2, S. 18–23; Fritz  Gasser, „Die  An-
fänge der Allianz-China-Mission in der Schweiz“, 
in: Kurt Zimmermann, Fünfzig Jahre Allianz-
China-Mission in Mittel-China, Witten/Ruhr: 
Bundes 1939, S. 46ff.; Paul Schär, „Eine Mission 
entsteht. Der Funke springt auf die Schweiz über“, 
in: 100 Jahre Schweizer Allianz-Mission, Winter-
thur: Schweizer Allianz Mission 1989, S. 12; 
Edvard P. Torjesen A study of Fredrik Franson: the 
development and impact of his ecclesiology, 
missiology and worldwide evangelism, Ann 
Arbor/MI: University Microfilms International 
1985 (PhD International College, Los Angeles/CA 

Obwohl Franson weltweit den Anstoss 
zur Gründung von insgesamt vierzehn 
Missionswerken und vier Gemeinde-
verbänden gab, ist er im deutschspra-
chigen Raum kaum bekannt. Folgende 
Missionswerke gehen nachweislich auf 
Franson zurück: Norske Misjonsfor-
bundet 1884; Svenska Missionsförbundet 
1885; Helgelseförbundet 1887; Svensk 
Kinamissionen 1887; Danske Missions-
forbundet 1888; Mission Covenant in 
Finnland 1888 (heute Suomen Vapaa-
kirkko); Frie Østafrikanske Mission 
1889 (ging 1899 an Norske Misjons-
forbundet); Deutsche China-Allianz-
Mission 1889 (heute Allianz-Mission) 
und Schweizer Allianz Mission 1889; 
Scandinavian Alliance Mission of North 
America 1890 (heute The Evangelical 
Alliance Mission); Finnische Allianz-
Mission 1895 (heute Suomen Vapaa-
kirkko); Svenska Mongolmissionen 1897 
(ab 1951 Svenska Mongol- och Japan-
missionen und 1982 Beitritt zur Evan-
geliska Östasienmissionen); Women’s 
Missionary Association of Finland 1900 
und Norske Misjonsallianse 1901. Neben 
diesen Missionswerken gründete Franson 
auch vier Gemeindeverbände: Evan-
gelical Free Church of USA 1884; The 
Evangelical Free Church of Finland 
1898; Vandsburger Zweig des Deutschen 
Gemeinschaftsdiakonieverbandes Ost-
preussen 1899 (aus dem später der Deut-
                                                                   

1984), S. 473–474. 



evangelikale missiologie 31[2015]1 25 

sche Gemeinschafts- und Diakonie-
verband und die Marburgermission ent-
standen) und die Armenien Spiritual 
Brotherhood 1906.2  Mit Ausnahme der 
Frie Østafrikanske Mission und der 
Armenien Spiritual Brotherhood sende-
ten alle übrigen Missions- und Gemein-
dewerke Missionare und Missionarinnen 
nach China und in die Mongolei. 

Fransons Vorbereitungen für 
den weltweiten Missionsdienst 
(1852–1881) 

Franson kam am 17. Juni 1852 auf dem 
kleinen Bauernhof Noraskog im schwe-
dischen Pershyttan als achtes von neun 
Kindern auf die Welt. Fredrik erlebte in 
seiner Kindheit den Tod von drei seiner 
älteren Geschwister. Tiefschläge waren 
der frühe Tod seines Vaters 1857, als 
Fredrik gerade einmal fünf Jahre alt war, 
und der Tod eines weiteren älteren 
Bruders.3 1859 heiratete die Witwe und 
Mutter von fünf kleinen Kindern im 
Alter von drei bis zwölf Jahren den 
29jährigen Per Olsson. Franson besuchte 
die Primarschule in Pershyttan, später 
die Privatschule in Ringshyttan, die von 
seinem Onkel geleitet wurde, gefolgt von 
der Sekundarschule in Nora und dem 
Gymnasium in Örebro. Auffallendste 
Merkmale während seiner schulischen 
Ausbildung waren Fredrik Fransons 
sprachliche Begabung in Latein, Grie-
chisch und Deutsch sowie sein grosses 
Interesse an der Mathematik und Theo-
logie. Infolge der grossen wirtschaft-
lichen Depression, die auch Schweden 
heimsuchte, wurde 1868 die Eisenerz-
mine in Nora geschlossen. Die Eltern 
                                                           

2 Edvard P. Torjesen A Study of Fredrik Franson, 
S. viii.; Klaus Fiedler, Ganz auf Vertrauen. 
Geschichte und Kirchenverständnis der Glaubens-
missionen, Giessen/Basel: Brunnen 1992, S. 85–
86. 

3 Karl Linge, Fredrik Franson: En man sänd av 
Gud, Jönköping: Svenska Alliansmissionen 1951, 
S. 13–17. 

von Fredrik Franson verkauften Hab und 
Gut, um ihre angehäuften Schulden zu 
begleichen, so dass gerade noch aus-
reichend Geld für die Ausreise nach 
Nordamerika übrigblieb. 4  In der Zeit 
zwischen 1860 und 1900 wanderten 1,2 
Millionen Schweden in die USA aus, 
unter ihnen viele Christen.5 Die schwe-
dischen Migranten waren in den USA 
massgeblich beteiligt an der Erweckung 
unter Skandinaviern, was zur Gründung 
zahlreicher neuer Kirchen und Mis-
sionsgesellschaften führte.6  

Familie Franson emigrierte 
1869 in die USA. Sie 
schloss sich dem luthe-
rischen Migrationspfarrer 
Olof Olsson (1841–1900) 
aus Värmland an und fuhr 
mit dem Schiff nach 
Lindsborg, Kansas. Fran-
sons zogen weiter nach 
Saunders County, Nebraska, 
wo sie ein einfaches Haus erwerben 
konnten. Alle berufsfähigen Mitglieder 
der Familie mussten einer auswärtigen 
Arbeit nachgehen, um definitiv Fuss 
fassen zu können. Das neue Heim erhielt 
den Namen Roland Nelson Farm und lag 
etwa viereinhalb Kilometer nördlich von 
Mead, Nebraska. Die in wirtschaftlicher 
Hinsicht ausserordentlich schwierige 
Zeit ging nicht spurlos an Fredrik 
Franson vorüber. Im ersten Jahr seines 
Pionierlebens in Nebraska erkrankte er 
an einer gefährlichen Erkältung mit 
hohem Fieber, was schliesslich zu einer 
tiefen Depression führte.  

                                                           

4 Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik Franson, 
S. 41. 

5  The Swedish-American Historical Quarterly, 
Chicago: North Park University 1950ff. 

6  David M. Gustavson, D. L. Moody and the 
Swedes: Shaping Evangelical Identity among 
Swedish Mission Friends 1867–1899, Linköping: 
Faculty of Arts and Science 2008 und „The Legacy 
of Fredrik Franson“, in: IBMR 1991, Vol. 15, Nr. 3, 
S. 125–128. 

Infolge der 
großen wirt-
schaftlichen 
Depression  
in Schweden 
emigirierte die 
Familie in die 
USA. 



26 evangelikale missiologie 31[2015]1 

Die grosse Wende im Leben Fredrik 
Fransons kam mit dem Anschluss seiner 
ganzen Familie an die Erste Schwedische 
Baptistengemeinde von Estina in Saun-
ders County. Dort fand Fredrik Franson 
1872 durch die Beschäftigung mit Römer 
10,6–8 den Weg zum persönlichen Chris-
tusglauben, einen tiefen inneren Frieden 
mit Gott und damit auch eine neue, 
erfüllende Lebensperspektive. Ab diesem 
Zeitpunkt beschäftige sich Franson täg-
lich intensiv mit dem Wort Gottes und 
mit Gegenwartsfragen des christlichen 
Glaubens. Zwei Jahre später wurde er im 
Alter von 22 Jahren getauft und als Mit-
glied der Gemeinde aufgenommen. 7 

Kurze Zeit später fand in Estina eine 
Erweckung statt, durch die Franson 
ermutigt wurde, Christus öffentlich zu 
bekennen. Nach einigem Zögern stellte 
er sein Leben bewusst in den voll-
zeitlichen Dienst der Verkündigung und 
wurde aktiver Laienprediger. Bereits 
1875 wurde er zum Sekretär der Skan-
dinavisch-Baptistischen Konferenz von 
Nebraska, Western Iowa und Dakota 
berufen.8 

Im Herbst 1876 lernte Fredrik Franson in 
Chicago Dwight Lyman Moody (1837–
1899) kennen, einen der grössten Evan-
gelisten des 19. Jahrhunderts, Gründer 
der Chicago Avenue Church (heute 
Moody Memorial Church), des Moody 
Bible Institutes und Vertreter der nord-
amerikanischen Heiligungsbewegung.9 

Moodys erweckliche Verkündigung des 
Evangeliums in England und in den USA 
führte Tausende zum Glauben an 
Christus. Fransons Mitarbeit in Moodys 
Grossstadtkampagnen 1875–1876 eröff-
nete ihm ganz neue Möglichkeiten des 
vollzeitlichen Dienstes. Unter Moodys 
                                                           

7 Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik Franson, 
S. 43. 

8 Ebenda, S. 44. 

9 Josephine Princell, Missionär Fransons lif och 
verksamhet, Chicago: Chicago Bladet 1909/16. 

Anleitung wurde er systematisch einge-
führt in eine für damalige Verhältnisse 
zeitgemässe Methodik der Grossstadt-
evangelisation, durch die 
heilssuchende Menschen in 
einer persönlichen Entschei-
dung für Christus neues 
Leben fanden. Die aktive 
Teilnahme an der viermona-
tigen Grossevangelisation 
von Moody in Chicago von 
Oktober 1876 bis Januar 
1877 führte Franson ins Herz 
der nordamerikanischen Er-
weckung. 10  Franson wurde 
später bekannt als „Moody’s 
Swedish disciple“.11  

Die erste selbständige evangelistische 
Kampagne führte Franson bereits mit 
vierundzwanzig Jahren in Swede Bend, 
Iowa, durch. Weitere Evangelisationen 
folgten in Minnesota und Nebraska. Am 
4. August 1878 wurde Franson Mitglied 
der Chicago Avenue Church von Dwight 
L. Moody 12  und erhielt von ihr die 
offizielle Beglaubigung als unabhängiger 
überkonfessioneller Evangelist. Franson 
war der erste Missionar, den die Chicago 
Avenue Church aussandte. 13  Franson 
blieb den Rest seines Lebens Mitglied 
der Moody Kirche. Damit waren die 
soliden Grundlagen für die künftige 
                                                           

10 David M. Gustafson, „Kindred Spirit“, S. 207. 
Franz Eugen Schlachter, Dwight Lyman Moody. 
Ein Lebensbild nach englischen Quellen ge-
zeichnet, Biel: Schneider 1894; vgl. auch die 
klassische Biographie von William R. Moody, D. 
L. Moody, New York: Garland 1900/1930/1988. 

11  Ernst H. Thörnberg, Folkrörelser och 
samhällsliv i Sverige, Stockholm: Bonniers 1954, 
S. 153. 

12 Klaus Fiedler, Ganz auf Vertrauen, S. 85. 

13 Robert G. Flood, The Story of Moody Church, 
Chicago: Moody 1985, S. 11; David M. Gustafson, 
D. L. Moody and Swedes: Shaping Evangelical 
Identity among Swedish Mission Friends 1867–
1899, (PhD Dissertation, Linköping: University 
2008), S. 130. 

Die Mitarbeit  
in Moodys 
Großstadt-
kampagnen 
eröffnete ihm 
ganz neue 
Möglichkeiten 
für den 
vollzeitlichen 
Dienst. 



evangelikale missiologie 31[2015]1 27 

dreissigjährige Wirkungszeit von Fredrik 
Franson gelegt.  

Neuland für Franson war die Arbeit mit 
John F. Fredrickson in den schwedischen 
Siedlungen Mt. Pleasant und Ephraim im 
Bundesstaat Utah, wo es infolge einer 
Erweckung unter Mormonen am 11. Ja-
nuar 1880 zur Gründung von zwei pres-
byterianischen Gemeinden kam. 14  In 
Denver, Colorado, entstand nach einer 
Evangelisation am 27. Juli 1880 die Bel-
caro Evangelical Free Church. 15  Nach 
seiner Rückkehr in seinen Heimatstaat 
Nebraska konnte Franson in der Umge-
bung von Phelps vier neue Gemeinden 
gründen. In Minnesota entstanden 
schwedische Baptistengemeinden und er-
weckliche lutherische Kirchen. 16  Diese 
dynamischen Gemeindegründungen als 
Frucht evangelistischer Grossveranstal-
tungen jenseits denominationeller Gren-
zen waren entscheidend für den inter-
nationalen Dienst, auf den Franson 
schrittweise vorbereitet wurde.  

Fransons transnationale 
Vernetzung und Reisen  
(1881–1908)  

Am 3. Mai 1882 erreichte Fredrik Fran-
son England, wo er als Hauptredner die 
Jahresversammlung der nationalen Sonn-
tagschulvereinigung in London eröffne-
te.17 Er war Gast im Haus Bethshan von 
Elizabeth Baxter, Vertreterin der Hei-
ligungsbewegung von Keswick (1834–
                                                           

14  George K. Davies, „A History of the 
Presbyterian Church in Utah“, in: Journal of the 
Presbyterian Historical Society, Bd. 24, Nr. 3, 
September 1946, S. 150. 

15  David Hale, Transatlantic Conservative 
Protestantism in the Evangelical Free and Mission 
Covenant Tradition, Series Scandinavians in 
America, Chicaco: CovBooks 1979. 

16  Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik 
Franson, S. 75–79. 

17  Seventyninth Annual Report of the Sunday 
School Union 1882, London: NSU 1882, S. XIV. 

1910).18 Durch die Teilnahme Fransons 
an den berühmten „May-Meetings“ in 
der Exeter-Hall in London lernte er viele 
britische Glaubensmissionen, darunter 
auch die Arbeit der China-Inland-Mis-
sion (CIM), und andere christliche Wer-
ke kennen und gewann dadurch einen 
neuen Blick für die Herausforderung der 
weltweiten Missionsarbeit.19 Am 11. Mai 
1882 wurde Franson Mitglied der Briti-
schen Sektion der Weltweiten Evange-
lischen Allianz.20 Damit begannen Fran-
sons transnationale Vernetzung mit der 
internationalen Sonntagschulbewegung, 
der Heiligungsbewegung21 von Keswick, 
der Missionsarbeit in Übersee 22  sowie 
seine Beziehungen zum Allianzhaus in 
Bad Blankenburg 23 , zur deutschen Ge-
meinschaftsbewegung24 und der Neukir-
                                                           

18  John C. Pollock, Keswick Story, London: 
Hodder and Stoughton 1964. 

19 Klaus Fiedler, Ganz auf Vertrauen, S. 87. 

20  „Proceeding of Council“, in: Evangelical 
Christendom, June 1, 1882. 

21  Gustav Warneck, „Die Bedeutung der sog. 
‚Heiligungsbewegung‘ für die Mission, AMZ 2 
(1875), 422–426; 474–478; Stephan Holthaus, Heil 
– Heilung – Heiligung. Die Geschichte der deut-
schen Heiligungs-und Evangelisationsbewegung 
(1874–1909), Giessen/Basel: Brunnen 2005. 

22  Klaus Fiedler, Ganz auf Vertrauen, S. 85; 
Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik Franson, S. 
226–227. 

23 Erich Beyreuther: Der Weg der Evangelischen 
Allianz in Deutschland, Wuppertal: Brockhaus 
1969; Joachim Cochlovius, Evangelische Allianz, 
in: TRE, Bd. 10, Berlin/New York: de Gruyter 
1982, S. 650–656; Karl Heinz Voigt: Die Evan-
gelische Allianz als ökumenische Bewegung: 
Freikirchliche Erfahrungen im 19. Jahrhundert, 
Stuttgart: CVH 1990. 

24 Joachim Cochlovius, „Gemeinschaftbewegung“, 
in: TRE, Bd. 12, Berlin/New York: de Gruyter 
1984, S. 355–368;  Charles H. Lippy, „Gemein-
schaftsbewegung“, in: RGG, 4. Aufl. Bd. 3, 
Tübingen: Mohr Siebeck 2000, Sp. 645–652; Jörg 
Ohlemacher, Das Reich Gottes in Deutschland 
bauen: ein Beitrag zur Vorgeschichte und Theo-
logie der deutschen Gemeinschaftsbewegung, Göt-
tingen: V&R 1986; Jörg Ohlemacher, „Gemein-
schaftschristentum in Deutschland im 19. und 20. 



28 evangelikale missiologie 31[2015]1 

chener Mission25, zur Pilgermission St. 
Chrischona, (seit 1. Januar 2015 Chri-
schona International) 26 , zur China-In-
land-Mission (seit 1951 Overseas Missi-
onary Fellowship und seit 1991 OMF In-
ternational; im deutschsprachigen Raum 
bekannt als Überseeische Missions-Ge-
meinschaft)27, zur Christian and Missi-
onary Alliance28, zum Student Volunteer 
Movement For Foreign Missions 29 , zu 
den Freien Evangelischen Gemeinden in 
Deutschland30 und in der deutschen und 
französischen Schweiz 31  und zur Welt-
weiten Evangelischen Allianz32. 

                                                                   

Jahrhundert“, in: Geschichte des Pietismus, Bd. 3, 
Göttingen: V&R 2000, S. 393–464.  

25 Bernd Brandl, Die Neukirchener Mission: ihre 
Geschichte als erste deutsche Glaubensmission, 
Köln/Neukirchen: Rheinland 1998; ders., Ludwig 
Doll: Gründer der Neukirchener Mission als erste 
deutsche Glaubensmission, Bonn/Nürnberg: 
VKW/VTR 2007. 

26  Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik 
Franson, S. 390–393; 417–418; Namenswechsel 
telefonisch bestätig von Walter Stauffacher, 
Geschäfsführer von Chrischona International, am 
9. Januar 2015. 

27 Tony Waghorn, CIM/OMF Timeline, in: E-Mail 
von Markus Dubach, Missionsleiter der ÜMG 
Schweiz, vom 9. Januar 2015. 

28  Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik 
Franson, S. 553–588. 

29 Günther S. Wegener, John Mott – Weltbürger 
und Christ. Ein Mann bereitet den Weg der 
Ökumene, Wuppertal: Aussaat 1965; Linda Eliane 
Goodwin, John Raleigh Mott as a chairman of 
assemblies (MA Thesis: Abilene Christian College 
1969); Timothy C. Wallstrom., The Creation of A 
Student Movement to Evangelize the World, 
Pasadena: Carey 1980; Timothy L. Hall, American 
Religious Leaders, New York: Infobase 2003; Kim 
Caroline Sanecki, Protestant Christian Missions, 
Race and Empire: The World Missionary Con-
ference 1910, Edinburgh, Scotland, (History 
Thesis, George State University 2006). 

30  Elmar Spohn, Die Allianz-Mission und der 
Bund Freier Evangelischer Gemeinden. Die 
Geschichte ihrer Beziehung und deren theologische 
Begründung, (Geschichte und Theologie der Freien 
Evangelischen Gemeinden, Band 6.1), Witten: 
Bundes 2011. 

31  Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik 

Die weltweite evangelistische Tätigkeit 
führte Franson innerhalb von 27 Jahren 
(1881–1908) auf alle Kontinente. 33  In 
fast fünfzig Ländern predigte er zu den 
Volksmassen, ermutigte in evangelis-
tischen Nachversammlungen seine Zu-
hörer zu einer Entscheidung für Christus, 
führte Evangelisationskurse durch, um 
die Neubekehrten im Glauben zu festi-
gen und für die Mission zu motivieren, 
und gründete vierzehn Missionswerke 
und vier Gemeindeverbände. 34  Franson 
verstarb 1908 unmittelbar nach der 
Rückkehr von seiner bislang ausgedehn-
testen Reise an den Folgen einer Zahnin-
fektion im Alter von 56 Jahren.35 Durch 
                                                                   

Franson, S. 390–392; 492–493. 

32  John W. Ewing, Goodly Fellowship: A 
Centenary Tribute to the Life and Work of the 
World Evangelical Alliance 1846–1946, London: 
Marshall, Morgan and Scott, 1946; Harold F. 
Fuller, People of the Mandate: The Story of the 
World Evangelical Fellowship, Grand Rapids: 
Baker 1996; Hans Hauzenberger, Einheit auf 
evangelischer Grundlage. Vom Werden und Wesen 
der Evangelischen Allianz, Giessen/Basel: Brunnen 
1986; Donald M. Lewis (Hg.), Christianity Reborn: 
The Global Expansion of Evangelicalism in the 
Twentieth Century, Grand Rapids: Eerdmans 2004; 
Sheridan Gilley and Brian Stanley (eds.), 
Cambridge History of Christianity: Vol. 8, World 
Christianities, c. 1815 – c. 1914, Cambridge: Uni-
versity 2006; Gerhard Lindemann, Die Geschichte 
der Evangelischen Allianz im Zeitalter des Libe-
ralismus (1846–1879). Theologie: Forschung und 
Wissenschaft, Bd. 24, Münster: Lit 2011; Doug 
Coleman, A theological analysis of the insider 
movement paradigm from four perspectives: 
theology of religions, revelation, soteriology and 
ecclesiology, Pasadena, CA: Carey 2012. 

33  Fransons Reisen lassen sich wie folgt perio-
disieren: 1875–1881 USA; 1881–1889 Europa, 
Naher Osten, Europa; 1890–1892 USA; 1892–1895 
Europa, Naher Osten, Indien, China; 1895–1897 
USA; 1897–1901 Europa und Nordafrika; 1902–
1908 Weltreise nach Ostasien, Naher Osten, 
Afrika, Südamerika, Karibik, Mittelamerika. 

34 Fredrik Franson, F. Fransons Reise um die Welt 
1892–1895, Wuppertal-Barmen: Deutsche China-
Allianz-Mission 1896. 

35 Edvard P. Torjesen, Fredrik Franson. A Model 
for Worldwide Evangelism, Pasadena: Carey 1983, 



evangelikale missiologie 31[2015]1 29 

seinen weltweiten Reisedienst fanden 
Zehntausende den Weg zum lebendigen 
Glauben und Hunderte wurden durch ihn 
rekrutiert für den Missionsdienst in 
Ostasien, Afrika und Lateinamerika.36 

Fransons Partnerschaft mit 
Hudson Taylor und der China-
Inland-Mission  

Fransons Erstkontakt zur Missionsarbeit 
der China-Inland-Mission (CIM) ist auf 
seinen Besuch der „May-Meetings“ von 
Anfang Mai 1882 in London und seine 
Aufnahme in die Britische Sektion der 
Evangelischen Allianz zu datieren. Alle 
vierzehn Missions- und Gemeindewerke, 
die auf Fransons Initiative zurückgehen, 
entstanden nach 1882. Nach Fransons 
Evangelisationskurs in Oslo von 1884 
reisten zwei Teilnehmer als CIM-Mis-
sionare nach China, ein dritter in den 
Kongo.37 Der aus Wuppertal stammende 
Kaufmann Carl Polnick, Freund von 
Fredrik Franson, besuchte 1886 die erste 
Allianzkonferenz in Bad Blankenburg, 
wo er Informationen über die Arbeit der 
CIM erhielt.38  

Nach dem dreiwöchigen Evangelisa-
tionskurs Fransons in der Musikhalle von 
Helsinki vom November 1888 reiste 
Agnes Meyer als erste finnische Missio-
narin nach China, wo sie mit der CIM 
arbeitete.39  

Ab März 1889 veröffentlichte die Neu-
kirchener Mission in ihrem Missions- 
und Heidenboten sukzessive die Über-
setzung des Missionsklassikers China; 
                                                                   

S. 89. 

36  Edvard P. Torjesen, „Fredrik Franson – der 
Mann mit dem Gehorsam aus Glauben“, in: SAM-
Bote, Winterthur: Schweizer Allianz Mission 
1989/3. S. 27. 

37  Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik 
Franson, S. 474. 

38 Andreas Franz,  Mission ohne Grenzen, S. 87. 

39 Edvard P. Torjesen, Fredrik Franson. A Model 
for Worldwide Evangelism, S. 64. 

its spiritual need and claims; with brief 
notices of missionary effort, past and 
present von James Hudson Taylor.40 Die 
Heimatzentrale der CIM in London ver-
öffentlichte im Dezember 1889 den 
berühmten Aufruf Hudson Taylors To 
Every Creature in China’s Millions vom 
6. Oktober 1889 mit der Bitte um 1000 
weitere Missionare für China. Franson 
hat diesen Aufruf während seines Auf-
enthalts in Wuppertal-Barmen gelesen. 
Anschliessend ist die DCAM im Verband 
mit der CIM gegründet worden. 41  Die 
DCAM (heute Allianz-Mission Deutsch-
land und Schweizer Allianz Mission) 
brachte ihre Missionsnachrichten von 
Februar 1890 bis Juli 1892 
im „Gemeinschaftsblatt zur 
Beförderung des auf Gottes 
Wort gegründeten Christen-
tums“ heraus. 42  Franson 
selbst reiste mit den ersten 
sechs Bewerbern nach Lon-
don, um Detailfragen der 
Zusammenarbeit, Ausreise, 
Finanzierung, Anstellung 
und Ziele mit der CIM zu regeln. Die 
ersten Missionare der DCAM wurden am 
5. Oktober 1890 in Barmen verabschie-
det, bestiegen am 27. Oktober in Genua 
das Schiff und erreichten am 3. De-
zember 1890 China. 43  Zwischen 1890 
                                                           

40  Der Missions- und Heidenbote, Neukirchen: 
Waisen- und Missionsanstalt Neukirchen 1889/1 
ff.; vgl. Erstausgabe: James Hudson Taylor, China; 
its spiritual need and claims; with brief notices of 
missionary effort, past and present, London: Nisbet 
1865 und 1890, 8. erweiterte Auflage.  

41 Marshall Broomhall, The Jubilee Story of the 
China Inland Mission, London: Morgan and Scott 
1915, S. 194. 

42 Comitee der Deutschen China-Allianz-Mission 
(Hg), Deutsche China-Allianz-Mission – ihre 
Entstehung und wunderbare Führungen des Herrn, 
Emden: Gerhard 1892. 

43  Fredrik Franson, „Die China-Expedition“, in: 
Gemeinschaftsblatt zur Beförderung des auf Gottes 
Wort gegründeten Christentums, Emden: Gerhard 
1890/2, S. 16–20. Eine hektografierte Nachschrift 
dieses Artikels liegt im Archiv der Allianz-Mission 

... Taylors 
berühmter 
Aufruf mit der 
Bitte um  
1000 weitere 
Missionare für 
China.  



30 evangelikale missiologie 31[2015]1 

und 1952 entsandte die DCAM 102 
Missionare nach China, davon 28 aus der 
Schweiz.44 

Nach seiner Rückkehr in die USA 
begann Franson am 14. Oktober 1890 
seinen ersten nordamerikanischen Evan-
gelisationskurs in der Pilgrim Church in 
Brooklyn, New York. Fünfzig Frauen 
und Männer nahmen an diesem Schu-
lungskurs teil. Der Kurs gilt als Beginn 
der Scandinavian Alliance Mission of 
North America, heute The Evangelical 
Alliance Mission (TEAM). 45  Die ersten 
35 Missionare von TEAM, rekrutiert von 
Franson, erreichten China bereits am 17. 
Februar 1891. Drei Tage später rappor-

tierte die junge Chinamissio-
narin Geraldine Guinness 
(1865–1949), die spätere 
Schwiegertochter von J. 
Hudson Taylor, die segens-
reiche Antwort auf das Gebet 
der 1000 neuen Missionare 
nach London.46 Eine weitere 
Gruppe von fünfzehn 
TEAM-Missionaren verliess 
San Francisco am 5. Februar 

1891 Richtung China.47 Franson führte in 
den USA sechs weitere Evangelisations-
kurse durch und rekrutierte bis April 
1892 insgesamt 95 Missionare für die 
                                                                   

in Dietzhlölztal-Ewersbach. 

44 Rolf Gerhard Tiedemann, Reference Guide to 
Christian Missionary Societies in China: From the 
Sixteenth to the Twentieth Century, San Francisco: 
Ricci Institute for Chinese-Western Cultural 
History 2008, S. 166. 

45 Klaus Fiedler, Ganz auf Vertrauen, S. 86–87 
und http://allianz-mission.de/ueber-uns/geschichte-
ii/ eingesehen am 10. Januar 2015. 

46 Geraldine Guinness, „Part of the Coming of the 
Thousand“, Bericht datiert Shanghai, 20. Februar 
1891, in: China’s Millions, London: China-Inland-
Mission 1891, S. 63.64.81–82. 

47  Edvard P. Torjesen, „Fredrik Franson – der 
Mann mit dem Gehorsam aus Glauben“, in: SAM-
Bote Winterthur: Schweizer Allianz Mission 
1989/5/S. 29. 

CIM und weitere Missionswerke in 
Japan, Indien und Südafrika.48 

Die wachsende Partnerschaft zwischen 
den von Franson gegründeten Allianz-
Missionen und der CIM zeigt sich auch 
in den Nachrichten der DCAM. Ab 15. 
August 1892 brachte die DCAM ihr 
Monatsblatt unter dem Namen China-
Bote heraus. 49  In der Erstausgabe des 
China-Boten wendet sich Hudson Taylor, 
Leiter der CIM, direkt an die deutschen 
Leser. Darin bedauert er, dass er anläss-
lich der Gründung der DCAM nicht 
selbst in Deutschland anwesend sein 
konnte. Mit flammenden Worten be-
schreibt er die grossen Chancen der 
Evangeliumsverkündigung in China 
durch christliche Schriften. Er appelliert 
an die Freunde der CIM mit den ab-
schliessenden Worten:  

Wir nähern uns unserem jährlichen Fasttag, 
dem 26. März, und ich möchte Sie alle 
bitten, recht ernstlich auf Gott zu warten, 
damit Er segnen möge beides, das Werk in 
der Heimat und das Werk draussen; aber 
lasst uns nicht warten, bis dieser Tag 
kommt. Seelen gehen jetzt verloren aus 
Mangel an dieser Kraft: ‚Jetzt ist die 
angenehme Zeit, jetzt ist der Tag des Heils!‘ 
Gott segnet jetzt solche, die Segen von Ihm 
erbitten: alle Dinge sind bereit, wenn nur 
wir bereit sind.50  

Vom 5. bis 12. April 1893 ging Taylors 
Wunsch in Erfüllung, und er konnte erst-
mals die Heimatzentrale der DCAM in 
Barmen besuchen.51 Als konkrete Folge 
dieses Besuches erhielt die DCAM in 
                                                           

48 Ebenda S. 29. 

49 China-Bote, Monatsschrift der Deutschen Chi-
na-Allianz-Mission, Wuppertal-Barmen: DCAM 
1892ff. 

50 China-Bote 1892/1/S. 3 

51  Hans Ulrich Reifler, „Zur Geschichte der 
Allianz-Mission. Chronologische Übersicht der 
Allianz-Misison“, in: Erhard Michel, Johannes 
Reimer und Elmar Spohn (Hg.), Christus für die 
Welt. Theologische Beiträge zur Mission und 
Gemeindegründung, Witten: Bundes 2014, S. 93. 

... wachsende 
Partnerschaft 
zwischen der 
CIM und den 
von Franson 
gegründeten 
Allianz-
Missionen.  



evangelikale missiologie 31[2015]1 31 

China ihr eigenes Arbeitsfeld. Taylor 
vertiefte seine Beziehungen zur deutsch-
sprachigen Welt und sprach im August 
1893 in Frankfurt an der vierten Kon-
ferenz der Deutschen Christlichen Stu-
dentenvereinigung.52 Am 4. August 1895 
eröffnete die DCAM an der Seifenstrasse 
in Barmen im Beisein von Walter B. 
Sloan, Sekretär der CIM von London, ihr 
neues Missionshaus. 53  Im September 
1896 besuchte Taylor die Allianzkon-
ferenz in Bad Blankenburg und in 
Barmen und von Februar bis April 1897 
bereiste er Deutschland, Österreich und 
die Schweiz und hielt in vielen grösseren 
Städten Missionsveranstaltungen.54  

Fransons erste Chinareise und 
Kontakte zu J. Hudson Taylor 
(1894–1895) 

Fransons erste Reise nach Asien begann 
am 5. Januar 1894 in Malmö, Schweden. 
Die Absicht der Reise war der Besuch 

und die Stärkung der durch 
ihn ausgesandten 149 
Missionare in Indien, Japan 
und China. Auf seiner Reise 
durchquerte er Deutschland, 
die Schweiz, Italien, die 
Balkanländer, Griechenland, 
die Türkei und Palästina. In 

Kairo bestieg Franson das Schiff und 
fuhr durch den 1869 eröffneten 
Suezkanal Richtung Indien. Im April 
1894 erreichte er die Region Darjeeling-
Ghoom, von wo er seine fünfmonatige 
Reise ins Himalayagebiet planen konnte. 
Vom Himalayagebiet aus errichtete er 
eine Missionsstation in Westtibet. Im 
Oktober 1894 erreichte Franson Kanton 
in Südchina, wo er die TEAM-
Missionare in Diensten der CIM 
                                                           

52 Andreas Franz, Mission ohne Grenzen, S. 343. 

53  Hans Ulrich Reifler, „Zur Geschichte der 
Allianz-Mission. Chronologische Übersicht der 
Allianz-Misison“, S. 93. 

54 Andreas Franz, Mission ohne Grenzen, S. 343. 

besuchte. Ein kurzer Abstecher nach 
Japan im November und Dezember 1894 
ermöglichte ihm die Durchführung eines 
Evangelisationskurses in Tokio, was der 
Weiterbildung der in Japan stationierten 
Missionare und Stärkung einheimischer 
Mitarbeiter diente.55 

Von Januar bis Juli 1895 
diente Franson wieder in 
China. In dieser Zeit führte 
er zusammen mit seinem 
Freund und Partner J. Hud-
son Taylor mehrere Missio-
nars- und Schulungskon-
ferenzen durch. Dabei be-
suchte er auch das Mis-
sionsfeld der DCAM-Mis-
sionare in der Provinz Chekiang 56  und 
hielt eine Missionskonferenz in Wihu am 
Yangtze Fluss. Auf der Rückreise 
besuchte Franson Shanghai, wo er durch 
Vorträge und Schulungen norwegisch-
lutherische und norwegisch-amerika-
nische Missionare ermutigte. Franson 
schiffte über Japan zurück in die USA, 
die er am 4. September 1895 erreichte.57 

Fransons erste Chinareise und seine 
Kontakte zu J. Hudson Taylor und den 
Chinamissionaren ermutigten ihn zur 
Gründung der Svenska Mongolmissio-
nen 1897, heute Evangeliska Östasien-
missionen 58 , des Danske Missionsfor-
bundet 188859 und der Mission Covenant 
in Finnland (Finnische Allianz-Mission) 
1888, heute Suomen Vapaakirkko.60 

                                                           

55  Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik 
Franson, S. 589–610. 

56 Die Umschrift der chinesischen Ortsnamen folgt 
den jeweiligen historischen Quellen.  

57  Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik 
Franson, S. 611–628. 

58  www.eom.nu/historik.aspx eingesehen am 10. 
Januar 2015. 

59  www.kristendom.dk/kirkeretninger/det-danske-
missionsforbund eingesehen am 10. Januar 2015. 

60 www.svk.fi/?sid=717 eingesehen am 10. Januar 
2015. 

... Besuch und 
Stärkung der 
durch ihn 
ausgesandten 
149 Missionare. 

... mehrere 
Missionars-  
und Schulungs-
konferenzen 
zusammen mit 
J. Hudson 
Taylor.  



32 evangelikale missiologie 31[2015]1 

Fransons zweite Chinareise 
(1902–1905) 

Am 24. Dezember 1902 erreichte Fran-
son Honkong. Von dort aus startete er 
eine zweieinhalbmonatige Missionsreise 
durch Südchina und hielt mehrere Mis-
sions- und Schulungstreffen in Kanton. 
Er besuchte die Arbeit der Christian and 
Missionary Alliance in Wuchau, Zentral-
china, und reiste anschliessend durch die 
nördliche Provinz Kwangtu bis Nan-
chang, wo er Missionare der Berliner 
Mission und CIM besuchte und ermutig-
te. Auf dem Rückweg durchquerte er die 
Provinz Chekiang und traf sich mit Mis-
sionaren der CIM und der DCAM. An-
fang März 1903 erreichte er Wuchow. 
Franson unterbrach seine Chinareise für 

einen siebenmonatigen 
Abstecher nach Japan. Im 
Oktober 1903 schiffte er 
nach Korea ein, wo er in 
Wonsong eine Erweckung 
erlebte. Über die Mand-
schurei reiste Franson 
schliesslich nach Tientsin, 

um dort seine schwedischen Missionare 
zu besuchen. Mitte Dezember 1903 er-
reichte er die Chinesische Mauer. 1904 
arbeitete Franson während neun Mona-
ten mit Missionaren im Norden Chinas 
und in der Inneren Mongolei, Nord-
westchina und Westchina, bis er nach 
Chengdu in der Provinz Sichuan ge-
langte. Er folgte dem Yangtze-Fluss nach 
Shanghai. Dort bestieg er ein Boot nach 
Foochow, heute Fuzhou, in der Provinz 
Jiangxi. Auch dort kam es wieder zu 
einer Erweckung. Kurz vor Weihnachten 
erreichte Franson Burma.61  

Schwerpunkte dieser zweiten Chinareise 
Fransons waren Besuche, Konferenzen 
und Schulung von Missionaren und 
einheimischen Mitarbeitern der CIM, 
DCAM, TEAM und Christian and 
                                                           

61  Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik 
Franson, S. 708–742. 

Missionary Alliance. Der Besuch von 
Missionaren der Berliner Mission er-
laubte ihm auch einen Einblick in die 
Arbeitsweise der Klassischen Missio-
nen. 62  An mehreren Orten erlebte er 
durch seine Verkündigung Erweckung.  

Fransons Verdienst für die 
Mission heute 

Franson war nicht nur ein Freund, För-
derer und Partner der CIM, sondern 
darüber hinaus Wegbereiter der christ-
lichen Mission in einer globalisierten 
Welt. Sein Denken und Handeln war 
geprägt von der Spiritualität der Hei-
ligungsbewegung, das sich unter dem 
Motto „beständige bewusste Gemein-
schaft mit Gott“ zusammenfassen lässt.63 

Fransons prämilleniale Erwartung Christi 
war die Motivation zur Rekrutierung von 
Hunderten von Missionaren nicht nur für 
die CIM, sondern darüber hinaus für 
viele weitere Glaubensmissionen, die 
durch ihn substanzielle Impulse für ihre 
Missionsarbeit erhielten. Seine trans-
nationale Vernetzung ist ein Vorbild für 
das missionarische Handeln der Gegen-
wart. Eine einzelne Gemeinde, ein 
Missionswerk allein kann die grossen 
Herausforderungen der Weltmission 
nicht mehr bewältigen. Wir sind auf 
global vernetzte Partnerschaften ange-
wiesen, um die Unerreichten mit dem 
Evangelium zu erreichen. In dieser 
gemeinsamen Aufgabe ergänzten sich 
James Hudson Taylor und Fredrik 
Franson auf vorbildlichste Weise. Von 
ihnen wollen wir uns inspirieren lassen 
und die weltweite Ernte einfahren, bevor 
Jesus Christus in Macht und Herrlichkeit 
wiederkommt (Mt 24,14). 

                                                           

62 Ebenda, S. 709. 

63  „Constant conscious communion with God“, 
siehe Edvard P. Torjesen, „Fredrik Franson – der 
Mann mit dem Gehorsam aus Glauben“, in: SAM-
Bote, Winterthur: Schweizer Allianz Mission 
1989/1. S. 30. 

An mehreren 
Orten erlebte  
er durch seine 
Verkündigung 
Erweckung. 



evangelikale missiologie 31[2015]1 33 

Wenn Hudson Taylor China heute noch 
einmal besuchen würde ... – 
Eine chinesische Perspektive 

Ya Gu 

Dieser Artikel wurde in der chinesischen 
christlichen Online-Zeitschrift eBao ver-
öffentlicht,1 die sich an Chinesen inner-
halb und außerhalb Chinas richtet. Die 
Übersetzung und der Abdruck geschehen 
in Übereinstimmung mit den Regeln der 
Zeitschrift. Übersetzung und Anmerkun-
gen von Meiken Buchholz. 

Der im Folgenden beschriebene Besuch 
hat so nie stattgefunden. Aber viele der 
genannten Ereignisse sind wirklich pas-
siert.  

Wir schreiben das Jahr 2015. Die China 
Inland Mission feiert das 150. Jubiläum 
ihrer Gründung. James Hudson Taylor 
(1832–1905) beschließt, noch einmal 
China zu besuchen. In England hat er 
von dem rapiden Wachstum der chine-
sischen Kirche gehört; auch in den USA, 
Kanada und anderen Ländern erzählt 
man sich davon.  

An der Seidenstraße 2  berichten die 
Christen, dass die chinesischen Christen 
aufgewacht sind und das Evangelium 
nicht nur in dem chinesischen Inland 
verkünden, sondern auch an der „Ent-
wicklung der weiten Gebiete des 
                                                           

1  Der Artikel ist zu finden unter http://www. 
ebaomonthly.com/ebao/printebao.php?a=20090813 
(eingesehen am 17.02.2015). 

2 Die historischen Karawanen-Wege, die sich von 
China bis in die Mittelmeerregion erstreckten, 
waren nicht nur für den Handel wichtig (z.B. 
Seide), sondern auch für den kulturellen Austausch 
und die Verbreitung von Religionen. Im Zuge der 
Globalisierung knüpft China an diese Wurzeln an, 
um sich vermehrt wirtschaftlich im mittelasia-
tischen Raum zu vernetzen. Auch für die Strategie 
der chinesischen Missionsbewegung spielt die 
Seidenstraße eine wichtige Rolle hinsichtlich ihres 
Vordringens Richtung Westen (vgl. Fußnote 5).  

Nordwestens“3 teilnehmen. Öde Steppen 
haben sich in grünes Land mit blühe-
nender Landwirtschaft verwandelt und 
sie wurden auch ein fruchtbares Land für 
die Aussaat des Evangeliums. Die Wüste 
wird wirklich zum Quellgrund und die 
Steppe erblüht voller Blumen. Sie ziehen 
über die Steppe hinaus, immer weiter 
Richtung Westen.  

In nicht allzu ferner Zu-
kunft werden chinesische 
Missionare die Wiege der 
Menschheit erreichen, näm-
lich die Ufer des Euphrats. 
Persien, der Ausgangspunkt 
der Religionsvermischung, die Region 
Kleinasiens, deren „Leuchter wegge-
stoßen wurde“4, wird nach Jahrhunderten 
der Finsternis wieder erwachen, und das 
Licht ihres Leuchters wird leuchten. 
Welch eine Begeisterung löst diese 
Nachricht aus: Der Löwe des Ostens ist 
endlich aus seinem langen Schlaf 
erwacht! 

                                                           

3 Die Entwicklung des Nordwestens Chinas und 
insbesondere die Lösung des Wasserproblems 
wurden von der chinesischen Regierung als eine 
der Hauptaufgaben für das 21. Jahrhundert vorge-
geben (http://www.people.com.cn/BIG5/paper85/ 
2043/326635.html). Chinesische christliche Nicht-
Regierungs-Organisationen haben sich hieran mit 
Projekten beteiligt (vgl. z.B. das Gewächshaus-
Projekt der Chinese Christian Evangelist Associa-
tion, siehe den Bericht von Sun Yiyin vom August 
2001, http://www.ccea.org.tw/missioncenter/Func 
tioncode/Publish/focusfindshow.asp?sn=674&type
=15015 (eingesehen am 18.2.2015). Oft ist das 
christliche Engagement in Chinas Westen von der 
„Back to Jerusalem“-Bewegung inspiriert, vgl. 
Fußnote 5.  

4 Vgl. Offb 2,5. 

Der Löwe  
des Ostens  
ist endlich aus 
seinem Schlaf 
erwacht. 



34 evangelikale missiologie 31[2015]1 

Ja, die Pläne sind noch ambitiöser: Man 
will auf dem Landweg das Evangelium 
zurück nach Jerusalem bringen. 5  Ein 
bewegendes Motto wurde ausgegeben: 
„Sendet 100.000 chinesische Missionare 
aus!“ Dazu sage ich „Amen“! Das ist es, 
was Chinesen tun sollen und was sie tun 
können. Das 19. Jahrhundert war das 
Missionsjahrhundert Englands; das 20. 
Jahrhundert das der USA. Ist die Mis-
sionsarbeit des 21. Jahrhunderts dann 
nicht die Verantwortung der chinesischen 
Kirche?  

Jedoch sollten wir das Augenmerk nicht 
nur auf die Frage der Anzahl der 
Missionare legen, sondern noch wich-
tiger ist ihre Qualität. Zudem besteht 

heute das Problem der 
Mission in entfernten Ge-
bieten nicht mehr wie 
früher darin, dass Gebirge 
und Meere überwundern 
werden müssen. Viele Orte 
auf dem Globus sind zwar 
nicht an einem Tag zu 
erreichen, aber auch nicht 
weiter entfernt als drei 
Tagesreisen. Aber vielleicht 

ist in Hinblick auf den Begriff 
„Missionar“ eine neue zeitgemäße 
Definition nötig? Natürlich wäre es 
heutzutage schwierig, wie Paulus den 
                                                           

5  Seit der Mitte der 1990er hat die „Back-to 
Jerusalem“-Bewegung viele Hauskirchen-Netz-
werke in China ergriffen und ein großes Engage-
ment für Außenmission geweckt. Anknüpfend an 
erste Versuche in den 1940er Jahren wird der 
besondere Auftrag der chinesischen Kirche darin 
gesehen, die Erweckung von Chinas aus westwärts 
in die islamischen Gebiete entlang der alten 
Seidenstraße bis zurück zum Ausgangspunkt des 
Evangeliums zu bringen. So wie Hudson Taylor 
und andere Missionare einen göttlichen Ruf nach 
China erlebten, wird hier der Ruf nach Jerusalem 
gehört. Wie Taylor um 1000 Missionare für China 
betete, finden wir nun das Gebet um 100.000 
Missionare aus China. Siehe dazu z.B. Aikman, 
David: Jesus in Beijing. How Christianity Is 
Transforming China and Changing the Global 
Balance of Power. Washington: 2003, S. 193–202. 

Lebensunterhalt als Zeltmacher zu 
verdienen. Aber wie wäre es als 
Computer-Missionar? Oder als Koch und 
Missionar, der über den Magen der 
Menschen ihr Herz gewinnt? 

Wenn man auf die westlichen Missionare 
zurückschaut, so mangelte es bei der 
Evangelisation Chinas an Zusammen-
arbeit. Aus diesem Fehler können 
Chinesen lernen.  

Timothy Richard (1845–1919) vertrat ein 
ganzheitliches Evangelium. Zur Zeit der 
Hungersnot in Chinas Norden wurde er 
aus mitfühlender Liebe zum rettenden 
Freund in der Not. 6  Unermüdlich be-
mühte er sich um finanzielle Unter-
stützung und rettete nicht nur die Seelen 
der Menschen für den zukünftigen 
Himmel, sondern rettete auch ihren 
Körper aus der Hölle der Gegenwart. Er 
setzte sich nach Kräften für Bildung ein, 
errichtete Schulen, baute die missio-
narische Literaturarbeit aus, gab Bücher 
und Zeitschriften heraus. So hob er die 
Bildung des Volkes, förderte den kul-
turellen Austausch und hatte großen 
Einfluss auf die Entwicklung der chi-
nesischen Gesellschaft. Diese Bemü-
hungen fanden bei der Bevölkerung 
dankbare Aufnahme und zugleich die 
Anerkennung der Herrschenden, die ihn 
als wahren Freund des chinesischen 
Volkes betrachteten und ihm verschie-
dene Auszeichnungen gaben als Lohn für 
seine langjährigen Verdienste um Wohl-
tätigkeit, Katastrophenhilfe sowie die Er-
richtung der Shanxi Universität. Die 
harten Herzen der Qing-Herrscher öff-
neten sich langsam gegenüber Missio-
naren.  

Als die Qing-Herrscher nicht mehr auf 
ihrer „Fort mit eurem Opium und eurem 
Christentum“-Politik beharrten, fanden 
                                                           

6 Zu dem Wirken Timothy Richards und seinem 
Einfluss auf die chinesische Reform-Bewegung 
siehe z.B. Goosaert, Vincent und David A. Palmer: 
The Religious Question in Modern China. 
London/Chicago 2011, S. 67–90 

Ist die 
Missionsarbeit 
des 21. 
Jahrhunderts 
nicht die 
Verantwortung 
der chinesischen 
Kirche?  
 



evangelikale missiologie 31[2015]1 35 

die Bemühungen von Timothy Richard 
keinesfalls die Unterstützung anderer 
Missionare, einschließlich der China-
Inland-Missionare, die ihn nicht ver-
standen. Leider wurde mein Name mit 
hineingezogen, weil sich manche auf 
eine so genannte „Hudson-Taylor-Linie“ 
beriefen. Ihr stellten sie die „Timothy-
Richard-Linie“ gegenüber, die sie als 
„soziales Evangelium“, ja sogar als 
„anderes Evangelium“ bezeichneten und 
vehement ablehnten. Für sie handelte es 
sich hierbei um unvereinbare Gegen-
sätze, bei denen es nur ein Entweder-
Oder geben könne. Ich höre, wie der 
Teufel lachte und applaudierte, und er 
entfachte eine immer eifrigere innere 
Zerstrittenheit! 

Wenn wir heute zurücksehen, so sind das 
Eindringen des Evangeliums in die Ge-
sellschaft und seine Inkarnation in die 
chinesische Kultur tatsächlich ein Weg, 
auf dem Segen für China entstand. Be-
dauerlicherweise ist es zu spät zur Reue. 
Wir haben Zeit verloren und wir haben 
Gelegenheiten verpasst. 

Ein weiterer Missionar ist zu nennen, 
nämlich John Livingston Nevius (1829–
1893). Er brachte eine „neue Strategie“ 
für das Gemeindewachstum zur Sprache: 
Er meinte, dass erstens jeder Christ für 
seinen eigenen Unterhalt sorgen und 
durch Wort und Tat ein Zeuge Christi in 
seinem sozialen Umfeld sein solle; dass 
zweitens die Verantwortung für die Ent-
wicklung der Kirchenleitung bei der 
Ortsgemeinde liegen müsse; dass drittens 
die Gemeinde reife Gläubige aussuchen 
solle, um sie als vollzeitliche Mitarbeiter 
auszubilden, anstatt dass Missionare 
einfach Mitarbeiter anstellten; und dass 
viertens Kirchen gemäß den örtlichen 
Gebräuchen und Möglichkeiten gebaut 
werden sollen, anstatt auf die finan-
ziellen Ressourcen der Missionsgesell-
schaften zu vertrauen oder im Stile der 
anglikanischen Staatskirche, kirchliche 
Mitarbeiter von der Regierung bezahlen 
zu lassen. Dieser Ansatz kann wahrhaftig 

als „Drei-Selbst“-Strategie bezeichnet 
werden.  

Die damaligen Missionare fühlten sich 
durch die Behauptung dieses „ober-
flächlichen Amerikaners“ provoziert, er 
habe eine „neue“ Strategie entworfen. 
Sie fragten: „Wenden wir nicht schon 
längst diese neue Strategie an? ‘Nur 
Chinesen können das Evan-
gelium für Chinesen verkün-
den’ – das ist doch schon re-
volutionär neu. Was braucht 
es denn sonst noch an 
Neuem?” Außerdem spielten 
auch denominationelle Vor-
behalte eine Rolle dabei, dass 
Nevius’ Gedanken in China 
kein Gehör fanden. Aber 
schließlich gelangten sie 
nach Korea, wo Nevius’ kleine Schrift 
bei den Missionaren bereitwillige Auf-
nahme fand, treu befolgt wurde und die 
Erweckung sowie das Wachstum der 
Gemeinde prägte.  

Die Missionare in China gingen als 
Sieger im Streit hervor, aber ihre 
Missionsarbeit war der Verlierer. Womit 
kann die Zeit wieder gutgemacht 
werden, die hier vertan wurde? 

Aber – Gott sei Dank! – sind heute in der 
Kirche Chinas die „Drei Selbst“ überall 
umgesetzt! Aufgrund der Veränderungen 
des gesellschaftlichen Umfeldes gibt es 
keine Gemeinden mehr, die von west-
licher Unterstützung abhängen und 
kontrolliert werden. „Drei-Selbst“ ist 
nicht mehr nur ein Motto, sondern 
allgemeine Wirklichkeit.   

Ich erinnere mich: Als ich China verließ, 
gab es nur 400.000 Christen. Als der 
letzte Missionar der China Inland 
Mission die weiten Einöden Chinas 
verließ, waren es immer noch weniger 
als eine Million. Heute ist, nach allem 
was ich höre, das Wachstum der 
chinesischen Kirche weltweit am größten 
und hat bereits achtzig Millionen über-
schritten! Manche schätzen die Zahl der 

Die Missionare 
in China gingen 
als Sieger im 
Streit hervor,  
aber ihre 
Missionsarbeit 
war der 
Verlierer.  



36 evangelikale missiologie 31[2015]1 

Christen in China sogar auf 100 
Millionen. 7  Am wichtigsten jedoch ist 
nicht die Anzahl, sondern die Qualität, 
die sich daran zeigt, dass diese Christen 
ihren Glauben bewahren, Verfolgung für 
ihr Zeugnis erleiden und Mission betrei-
ben. Denn dies zeigt, dass sie wirklich 
einen lebendigen Glauben besitzen und 
es ihnen um die Seelen der Menschen 
und den Auftrag des Herrn geht.  

Die chinesische Kirche hat so viele Fort-
schritte gemacht! Aber warum legt sie 
nicht noch größeren Wert auf die Li-
teraturarbeit? Die frühe Kirche verkün-
digte in der Kraft des Heiligen Geistes 
durch den Kanon des Neuen Testamentes 
kraftvoll das Wort des Herrn. Sie 
verkündete es bis in ferne Gegenden und 
über lange Zeiträume. So konnte sie 
Irrglauben abwehren und die Kirche auf 
festen Grund errichten. 

Die Bibel-Übersetzung der chinesischen 
Union Version ist von Missionaren ver-
schiedener Organisationen gemeinsam 
durchgeführt worden, doch kam sie erst 
nach Hudson Taylors Tod in den Druck. 
Sie ist eine nahezu vollkommene Über-
setzung ins Chinesische und außerdem 
ein Zeugnis dafür, dass die Missionare 
ihre denominationellen Voreingenom-
menheiten beiseite ließen und zusam-
menarbeiteten. Ich hoffe, dass die 
chinesische Kirche bei ihren Bemü-
hungen um Bibelübersetzungen diesem 
Vorbild der Einheit folgt. Es ist die 
gemeinsame Bibel aller Chinesen, die 
durch die Bestätigung des Heiligen 
Geistes das Wirken der Gnade Gottes 
manifestiert und viele Menschen an 
dieser Gnade Anteil haben lässt. Soweit 
                                                           

7 Der Autor liegt mit diesen Zahlen im oberen Be-
reich der Schätzungen. Aktuelle Untersuchungen 
chinesischer Christentums-freundlicher Religions-
soziologen gehen von 40 bis 60 Millionen protes-
tantische Christen aus (siehe z.B. Wenzel-Teuber, 
Katharina, „Statistisches Update 2012 zu Reli-
gionen und Kirchen in der Volksrepublik China 
und Taiwan“, in: China heute 2013/1, S. 25f. ) 

möglich sollte vermieden werden, dass 
jede Gruppe willkürliche neue Über-
setzungen schafft und auf ihrer Wortwahl 
beharrt, so dass die Menschen nicht mehr 
wissen, woran sie sich halten sollen.  

Hudson Taylors Motto ermahnt die 
chinesischen Christen: Wo Gottes Werk 
nach Gottes Willen getan wird, wird es 
nicht an Gottes Versorgung mangeln. 
Auch hier gilt: „Jesus Christus ist der-
selbe, gestern, heute und in Ewigkeit.“ 
(Heb 13,8)  

Manche Leute sagen, „wenn man 
gesehen hat, wie Brot gemacht wird, 
wird man nie wieder Brot essen“, und 
meinen damit, man solle lieber nicht so 
genau nachfragen, wo nützliche Dinge 
herkommen. Aber wenn es um Geld-
spenden geht, dann sollen wir mit 
Sicherheit wissen, woher dieses Geld 
kommt! Kirchen dürfen sich nicht an 
„Geldwäsche“ beteiligen. Das Geld, das 
Zachäus durch Betrug erworben hatte, 
hat er nach seiner Bekehrung 
zurückgegeben und es zur Un-
terstützung der Armen gegeben. 
Aber eine Spende an die Kirche 
kann nicht Wiedergeburt und 
Buße ersetzen! Wenn wir schon 
von Brot reden, so müssen wir 
auch vom Sauerteig sprechen. 
In Glaubensdingen den Sauer-
teig des Bösen zuzulassen, ist wahrhaftig 
keine Tugend. Darum sollen wir eben 
doch acht darauf haben, wie das Brot 
gemacht wurde, wenn wir es essen 
wollen. Bei der Ausweitung der Mis-
sionsarbeit darf es uns nicht egal sein, 
woher die Finanzen kommen.  

Vor einigen Jahren hat China durch die 
Beimischung von Melamin u.a. in 
Babynahrung die ganze Erde in Unruhe 
versetzt und einen Boykott chinesischer 
Waren heraufbeschworen. 8  China hat 
                                                           

8 Zu dem Melamin-Skandal im Jahr 2008 und den 
dem Tod bzw den schweren Erkrankungen vieler 
Säuglinge in China, siehe z.B. den Artikel 

Es darf  
uns nicht  
egal sein, 
woher die 
Finanzen 
kommen. 



evangelikale missiologie 31[2015]1 37 

heute so viele Millionäre hervorgebracht, 
die meinen, Geld zu haben, heiße 
glücklich zu sein und Recht zu haben. 
Zugleich hat die chinesische Kirche 
unzählige Prediger des Tausendjährigen 
Reiches hervorgebracht. 9  Aber ganz 
gleich, wie bewegend deine Verkündi-
gung über das Tausendjährige Reich ist, 
wenn nicht klar ist, woher die Tausender 
                                                                   

„Melamin-Skandal weitet sich aus“ vom 19.9.2008 
in der online-Ausgabe DIE WELT (http://www. 
welt.de/vermischtes/article2467112/Melamin-
Skandal-weitet-sich-aus.html).  

9 Der Autor bezieht sich auf verschiedene Endzeit-
Spekulationen, die insbesondere um die Jahre 2000 
und 2012 in christlichen Kreisen kursierten. Er 
spielt dabei mit dem ähnlichen Klang der 
englischen Worte „Millenium“ (Tausendjähriges 
Reich), „millionaires“ und „Melamine“.  

der dich unterstützenden Millionäre 
kommen, wird deine Arbeit nicht 
wirklich von Gott gesegnet sein.  

Auch heute müssen wir immer noch 
danach streben, heilig zu sein und uns 
nicht mit der Welt zu vermischen. Wir 
müssen den ursprünglichen Glauben 
festhalten und dem Willen des Herrn 
gehorchen, bis er in Herrlichkeit wieder-
kommt. Wir wollen daran denken, dass 
geschrieben steht, „Es soll nicht durch 
Heer oder Kraft, sondern durch meinen 
Geist geschehen“ (Sach 4,6), und 
fortfahren zu beten: „Bittet den HERRN, 
dass es regne zur Zeit des Spätregens, so 
wird der HERR, der die Wolken macht, 
euch auch genug geben für jedes 
Gewächs auf dem Felde.“ (Sach. 10,1) 

 

 

 

 

 

 

Noteworthy  
Für diese Rubrik laden wir unsere Leser ein, Hinweise auf Informationen, Material und 
Dokumente im Internet mit Bezug zu missiologischen Fragestellungen weiterzugeben 
(Eingabe-Formular unter www.missiologie.org oder einfach eine Email an 
info@missiologie.org). 

Tagung FAITH AND GLOBALIZATION vom 10.-12. Juni, Universität 
Fribourg, Schweiz  
http://www.glaubeundgesellschaft.ch 

Die Globalisierung fordert uns zu Prozessen der Versöhnung und der interreligiösen 
Verständigung heraus. Hauptreferent ist Prof. Dr. Miroslav Volf (YALE University).  

APCM-Tagungen „Fundraising und Steuerrecht” und „Business as 
mission“ 09./10. März und 09./10. November 2015 
Kontakt: info@apcm.de 

Diese Tagungen der Arbeitsgemeinschaft Pfingstlich-Charismatischer Missionen zu den 
Themen „Fundraising“ (M. Böhning, 09.03.2015 in Nidda bei Frankfurt a.M.), „Steuerrecht“ 
(L. Riegel, 10.März in Nidda) sowie „Business as Mission“ (A. Winkelmann-Gleed und R. 
Gleed, 09./10.11 2015 in Hamminkeln/Niederrhein) stehen allen Interessierten offen. 

OJC-Tagung vom 16. bis 18.10.2015: „Die Fremden verstehen – 
Kulturelle Vielfalt als Lernfeld und Segen“ 
Kontakt: frank.paul@ojc.de 

Dieses Wochenendseminar möchte (evtl. bereits) erworbenes Wissen über transkulturelle 
Kompetenzen durch Selbsterfahrung so verankern, dass es das Handeln konkret verändert. 
Biblische Impulse beleuchten und ergänzen die Erfahrungen.  



38 evangelikale missiologie 31[2015]1 

Missio Dei (Teil 1)  
Linguistische, historische und theologische Aspekte  

Hannes Wiher 

In diesem Artikel werden zunächst einige linguistische Probleme des Missio Dei 
Begriffs überdacht, dann der Begriff in seinem katholischen Kontext beleuchtet, und 
drittens seine kritische Aufnahme in der protestantischen Theologie dargestellt. Dabei 
wird festgestellt, dass Augustin und Thomas von Aquin die Sendung (missio) nicht der 
immanenten Trinität zuschreiben, sondern in Bezug auf sie den Begriff der 
Hervorgehung (processio) einführen. Sie ordnen die Sendung der ökonomischen 
Trinität zu und werten sie damit ab. Ganz folgerichtig denkt Ignatius von Loyola die 
Sendung von Missionaren unabhängig von der Trinität. Diese folgenschwere 
Unterscheidung wird vom katholischen Theologen Hans Urs von Balthasar und seinem 
protestantischen Kollegen Karl Barth nicht aufgenommen. Die beiden letzteren sehen 
die immanente Trinität als Ursprung der Mission und werten damit die Mission auf. 

Dr. Hannes Wiher ist promovierter 
Mediziner und Theologe (Ph.D. in Mis-
siologie, Potchefstroom, South Africa). 
Er kommt aus der Schweiz und arbeitete 
22 Jahren als Missionar in Guinea. Seit 
2003 unterrichtet er Missiologie in 
Afrika, Asien und Europa und widmet 
sich dem Aufbau der Missiologie in der 
französisch-sprachigen Welt. Email: 
hannes.wiher@bluewin.ch. 

Das Interesse der evangelikalen Bewe-
gung an einer trinitarischen Begründung 
der Mission ist erst in den letzten Jahren 
erwacht.1 Die Publikation von drei wich-
tigen missiologischen Büchern hat die 
alte Diskussion über die Missio Dei 
wiederbelebt: Christopher Wrights The 
Mission of God (2006), 2  Timothy 
Tennents Invitation to World Missions: A 
Trinitarian Missiology for the Twenty-
first Century (2010), 3  und Thomas 
                                                           

1 Für einen Überblick siehe Jason Sexton, „The 
State of the Evangelical Trinitarian Resurgence,“ 
Journal of the Evangelical Theological Society 54, 
4, 2011, 787-805, für Mission 803. 

2 Christopher J. H. Wright, The Mission of God: 
Unlocking the Bible’s Grand Narrative, Leicester, 
UK: IVP, 2006. 

3  Timothy C. Tennent, Invitation to World 
Missions: A Trinitarian Missiology for the Twenty-
first Century, Grand Rapids, MI: Kregel, 2010. 

Schirrmachers Missio Dei: Mission aus 
dem Wesen Gottes (2011). 4  Ein 
gewichtiges theologisches Problem ist 
Ursache dieser Diskussion. Der Begriff 
Missio Dei kommt aus dem Lateinischen 
und bedeutet wörtlich „Sendung Got-
tes.“5 Er hat seinen Ursprung in der Re-
flexion der Kirchenväter über die Trini-
tät. Nach dem zweiten Weltkrieg, wäh-
rend der Dekolonisalisierungsprozess im 
Gange war, wurde der Begriff wieder 
aufgenommen und mit einem neuen 
Konzept der Mission verbunden, der sich 
vom alten Begriff mit seiner Verbindung 
zum Kolonialismus und einer kirchlichen 
Begründung der Mission abgrenzen 
sollte. Die initiale Absicht war, die 
Probleme des alten Missionsbegriffs 
durch eine theologische Begründung der 
Mission und damit die „Grundlagenkrise 
der Mission“ 6  zu lösen und eine 
                                                           

4 Thomas Schirrmacher, Missio Dei: Mission aus 
dem Wesen Gottes, Komplementäre Dogmatik 
Reihe 2, Nürnberg: VTR und Hamburg: Reforma-
torischer Verlag, 2011. 

5 Für eine Einführung in den Begriff der Missio 
Dei, siehe David J. Bosch, „Mission as Missio 
Dei,“ in Transforming Mission: Paradigm Shifts in 
Theology of Mission, Maryknoll, NW: Orbis, 1991, 
389–393. 

6  Der Ausdruck geht zurück auf Georg F. 
Vicedom, Missio Dei – Actio Dei, Hg. Klaus W. 



evangelikale missiologie 31[2015]1 39 

Konvergenz der verschiedenen theolo-
gischen Richtungen zu ermöglichen. 7 
Was aber danach geschah, ähnelte mehr 
einer „kopernikanischen Revolution“8 in 
der Missionstheologie. Die Wiederauf-
nahme des Begriffs Missio Dei ohne 
direkten Bezug zur Trinitätslehre er-
laubte es jeder theologischen Richtung, 
den Ausdruck mit ihrem Inhalt zu füllen. 
So wurde er zur Grundlage vieler von-
einander abweichender Missionstheo-
logien. 

Um diese Entwicklungen 
und deren Implikationen 
besser zu verstehen, schla-
ge ich vor, zur Geschichte 
des Begriffs zurückzu-
kehren. Das Ziel dieses 
Artikels ist aber nicht, alle 
Probleme, die mit der 
Missio Dei verbunden sind, 
zu lösen, sondern seine 

geschichtliche Entwicklung in Bezie-
hung zur Trinitätslehre darzustellen und 
die verschiedenen Probleme aufzuzei-
gen, die mit einer trinitarischen Be-
gründung der Mission verbunden sind. 
Zunächst werden einige linguistische 
Probleme überdacht, dann der Begriff in 
seinem katholischen Kontext beleuchtet, 
                                                                   

Müller, Nürnberg: VTR, 2002, 178-180 (1. Aufl. 
von Missio Dei: München: Kaiser, 1958; von Actio 
Dei: München: Kaiser, 1975). 

7 So die Hoffnung oder Evaluation von Johannes 
Verkuyl, Contemporary Missiology, Grand Rapids, 
MI: Eerdmans, 1978, 203; Rodger C. Bassham, 
„Mission Theology: 1948-1975,“ Occasional 
Bulletin of Missionary Research 4, 2, 1980, 56; T. 
Engelsviken, „Convergence or Divergence? The 
Relationship between Recent Ecumenical and 
Evangelical Mission Documents,“ in Swedish 
Missiological Themes 2, 2001, 202–207. 

8 Der Ausdruck wird in Verbindung zur Missio Dei 
erwähnt bei Wilhelm Richebächer, „Missio Dei: 
Kopernikanische Wende oder Irrweg der Missions-
theologie?“ Zeitschrift für Mission 28, 3, 2002, 
143-162; John G. Flett, The Witness of God: The 
Trinity, Missio Dei, Karl Barth, and the Nature of 
Christian Community, Grand Rapids: Eerdmans, 
2010, 157. 

drittens seine kritische Aufnahme in der 
protestantischen Theologie und die Ent-
wicklungen in der ökumenischen Bewe-
gung dargestellt. Viertens wird seine Re-
zeption in der evangelikalen Bewegung 
erörtert. Zum Schluss erfolgen eine 
Auswertung und eine praktische An-
wendung. 

Linguistische Überlegungen  

Die sprachliche Genitivkonstruktion 
stellt ein erstes Problem dar. Intuitiv 
steht der objektive Genitiv im Vorder-
grund: die Sendung, die Gott aufgetragen 
wurde. Aber wie könnte Gott das Objekt 
der Sendung sein? In erster Annäherung 
ist der Begriff mit der Bedeutung eines 
objektiven Genitivs ein Unsinn. Der 
Ausdruck kann aber auch bedeuten, dass 
Gott das Subjekt der Sendung ist. Gott 
ist derjenige, der sendet, der Initiator der 
Mission. Die Genitivkonstruktion würde 
dann im Sinne eines subjektiven Genitivs 
gedeutet. Eine Untersuchung über die 
Verwendung des Ausdrucks in der latei-
nischen Übersetzung der Bibel und bei 
den Kirchenvätern kann für seine Inter-
pretation Orientierungshilfe geben. 

In der Vulgata kann die Verwendung 
einer Verbform von mitto „senden“ die 
Sendung der Personen der Trinität oder 
der Jünger anzeigen. Als Beispiele wer-
den hier einige neutestamentliche Stellen 
angeführt, in welchen die lateinische 
Form des Verbs „senden“ vorkommt: 
„Als aber die Zeit erfüllt war, sandte 
(misit) Gott seinen Sohn, geboren von 
einer Frau und unter das Gesetz getan, 
damit er die, die unter dem Gesetz 
waren, erlöste, damit wir die Kindschaft 
empfingen. Weil ihr nun Kinder seid, hat 
Gott den Geist seines Sohnes gesandt 
(misit) in unsre Herzen, der da ruft: 
Abba, lieber Vater!“ (Gal 4,4-6). „Wie du 
mich gesandt hast (misisti) in die Welt, 
so sende ich (misi) sie auch in die Welt“ 
(Joh 17,18). „Da sprach Jesus abermals 
zu ihnen: Friede sei mit euch! Wie mich 
der Vater gesandt hat (misit), so sende 

... Probleme,  
die mit einer 
trinitarischen 
Begründung 
der Mission 
verbunden 
sind. 



40 evangelikale missiologie 31[2015]1 

ich (mitto) euch“ (Joh 20,21). Diese 
Texte zeigen die verschiedenen Sendun-
gen der Personen der Trinität in der Bibel 
auf: Der Vater sandte den Sohn (Joh 
3,16), und zusammen mit dem Sohn 
sandte er den Geist (Joh 14,16.26; 15,26; 
16,7). Der Sohn und der Geist senden 
ihrerseits die Jünger (Mt 28,16–20; Mk 
16,15–18; Lk 24,46–49; Joh 20,21–23; 
Apg 1,8; 13,1–4). 

Wenn auch diese Verwendungen die 
Basis der späteren Reflexion darstellen, 
so ist es doch vom Gesichtspunkt der 
theologischen Terminologie her viel 
wichtiger, die Verwendung der Begriffe 
missio und missio Dei in der patris-
tischen Literatur zu überprüfen. 9  Diese 
erwähnt den Ausdruck im Zusammen-
hang mit der Reflexion über die 
Trinitätslehre. Der Thesaurus Linguae 
Latinae10 erwähnt Beispiele von Ambro-
sius und Augustin. Augustin kann sagen: 

„Die Sendung des Chris-
tus ist also die Inkar-
nation“ (Christi ergo mis-
sio est incarnatio), und 
„Diese Handlung wird die 
Sendung des Heiligen 
Geistes genannt“ (haec… 
operatio… missio spiritus 
sancti dicta est). In den 

beiden Vorkommnissen wird missio in 
der Bedeutung von „gesandt werden“ 
gebraucht (objektiver Genitiv). Augustin 
präzisiert: „Nur vom Vater kann man 
nicht sagen, dass er gesandt wird“ (Solus 
Pater non legitur missus). Missio Patris 
(die Sendung des Vaters) kann demnach 
nicht die Sendung des Vaters bedeuten 
(objektiver Genitiv), sondern nur die 
Sendung durch den Vater (subjektiver 
                                                           

9 In diesem Abschnitt folge ich teilweise Helmut 
Rosin, Missio Dei: An Examination of the Origin, 
Contents and Function of the Term in the 
Protestant Missiological Discussion, Leyden: 
IIMO, 1972, 12–16. 

10  Thesaurus Linguae Latinae, München: Saur, 
2002-2007. 

Genitiv und genitivus auctoris). Der 
Thesaurus gibt nur ein Beispiel von 
missio Patris: „Wie der Sohn von der 
Welt mittels der Sendung durch den 
lebendigen Vater [viventis Patris 
missionem] erkannt wurde, so wurde der 
Name des Vaters von der Welt und den 
Menschen durch den lebendigen Sohn 
erkannt.“11 

Diese Beispiele zeigen, dass in der pa-
tristischen Literatur bezüglich der Sen-
dung des Sohnes und des Geistes (missio 
Filii, missio Spiritus Sancti) der objek-
tive Genitiv vorkommt. Der Vater sendet 
zunächst den Sohn, und zusammen mit 
dem Sohn (filioque) den Geist. Am elften 
Konzil von Toledo (675) wurde diese 
Formel in folgender Form angenommen: 
„Wir glauben, dass der Heilige Geist von 
den beiden gesandt wurde wie der Sohn 
vom Vater gesandt wurde ….“12 Aber der 
Vater wird nie gesandt. Er ist der 
Ursprung der Mission. Die patristische 
Reflexion über die Trinität fördert die 
Entwicklung eines Konzeptes wie das-
jenige der Missio Dei nicht. Der trini-
tarische Gott kann nicht derjenige sein, 
der gesandt wird, sondern nur derjenige, 
der sendet. Die Bedeutung des Aus-
drucks Missio Dei muss deshalb vor 
allem diejenige eines genitivus auctoris 
sein. Legt dies nicht nahe, dass die 
Sendung des Sohnes und des Geistes, die 
für die Heilsgeschichte von so großer 
Bedeutung sind, den Weg für die Ent-
wicklung dieses theologischen Aus-
drucks bereiteten? Diese Beobachtung 
führte Georg Vicedom in seiner Re-
flexion über die Trinität und die Missio 
                                                           

11 Sicut enim per viventis Patris missionem mundo 
innotuit Filius, ita per viventem Filium, Patris 
nomen mundo et hominibus innotuit… (Ps. Vigil. 
Thaps. c. Marivad. 1, 68, p. 396c). 

12 Hic igitur Spiritus Sanctus missus ab utrisque 
sicut Filius a Patre creditur… Enchiridion 
Symbolorum, Hg. Heinrich Denziger, Freiburg-im-
Breisgau: Herder, 1947, 277. Das filioque wird das 
erste Mal am dritten Konzil von Toledo (589) 
erwähnt. 

Die patristische 
Reflexion über 
die Trinität 
fördert nicht  
die Entwicklung 
des Missio Dei-
Konzeptes.  



evangelikale missiologie 31[2015]1 41 

Dei zu folgender Schlussfolgerung: „Der 
Begriff der Missio Dei muss aber, wenn 
wir der biblischen Konzeption gerecht 
werden wollen, zugleich als attributiver 
Genitiv verstanden werden, durch wel-
chen Gott nicht nur zum Sendenden, 
sondern zugleich zum Gesandten 
wird.“13  

In die englischsprachige Welt wurde der 
Missio Dei Begriff in seiner englischen 
Form „mission of God“ oder „God’s 
mission“ eingeführt. In diesem Sprach-
raum war die Rezeption des Ausdrucks 
viel unkomplizierter als im kontinentalen 
Europa. Kritische protestantische Stim-
men meldeten sich vor allem aus 
Deutschland und Holland. Nach diesen 
linguistischen Überlegungen kommen 
wir auf die großen Theologen zurück, die 
über die Beziehung zwischen Trinität 
und Mission nachgedacht haben. 

Die katholische Lehre von der 
Missio Dei  

In diesem Artikel sollen nicht alle 
Probleme diskutiert werden, welche mit 
der Trinitätslehre verbunden sind, son-
dern über die Beziehung zwischen dieser 
Lehre und der Mission nachgedacht 
werden, und darüber, wie diese Refle-
xion das Konzept der Mission beeinflusst 
hat. Die Prägung des Trinitätsbegriffs 
wird Tertullian (ca. 155–220) zuge-
schrieben, der die Lehre in einer „ökono-
mischen“ Perspektive reflektiert hat.14 Er 
beschreibt Gott als drei „verschiedene“ 
aber „untrennbare“ Personen und eine 
Substanz (una substantia). Tertullian hat 
aber viele Aspekte undefiniert gelassen. 
                                                           

13 Vicedom, Missio Dei – Actio Dei, 33 (meine 
Hervorhebung). 

14  Die systematische Theologie unterscheidet 
zwischen immanenter und ökonomischer Trinität. 
Während die immanente Trinität das Wesen Gottes 
in aller Ewigkeit betrifft, umschreibt die ökono-
mische Trinität den im Heilsplan handelnden Gott 
(oikonomia „Plan“, wörtlich „Haushalt“) und die 
Rolle der drei göttlichen Personen darin. 

In der Kontroverse zwischen Arius (256–
336) und Athanasius (293–373) und 
durch den wichtigen Beitrag der 
kappadozischen Theologen (Basilius von 
Caesarea, Gregor von Nazianz und Gre-
gor von Nyssa) entwickel-
ten sich die Ideen, welche 
zu einer endgültigen For-
mulierung im Konzil von 
Chalzedon (381) führten. 
Aber es ist Augustin von 
Hippo (354-430) und später 
Thomas von Aquin (1224/ 
1225–1274), welche tiefer 
über die Beziehung zwi-
schen Trinität und Mission nachgedacht 
haben; sie haben für uns wichtige Grund-
gedanken eingeführt. Wie es oft bei der 
Entwicklung von Ideen der Fall ist, sind 
es die Pioniere, welche die Weichen für 
spätere Entwicklungen stellen. 

Trinität und Mission: Augustin und 
Thomas von Aquin 
Schon in seinen ersten Schriften schreibt 
Augustin über die Trinität. Sein „mag-
num opus“ zu unserem Thema ist De 
Trinitate. Spuren des Konzils von Nizäa 
finden sich schon in den ersten Seiten: 
„Wie kann man sagen, dass es nicht drei 
Götter, sondern nur einen Gott gibt?“15 
Um auf diese Frage zu antworten ent-
wickelt Augustin das Konzept der „psy-
chologischen Analogie“ (analogia entis). 
Basierend auf 1. Mose 1,26 („Lasset uns 
Menschen schaffen nach unserem Bil-
de“) sieht Augustin im Innenleben des 
Menschen (seiner „Psychologie“) die 
wichtigsten Spuren der Trinität in der 
Schöpfung. Unter diesen Spuren sieht 
Augustin mehrere Triaden, z.B. Gedächt-
nis, Intelligenz und Wille einer Person.16 
                                                           

15  Trin. I, V, 8. Alle Zitate sind eigene Über-
setzungen aus Augustinus, De Trinitate, Corpus 
Christianorum Series Latina, Rom: Brepols, 1968.  

16  Trin. X-XV. Die anderen Triaden sind: sein, 
wissen, wollen (Conf. XIII, 11, 12), Vernunft, 
Wissen, Liebe (Trin. IX, 2-5). 

Es sind die 
Pioniere, 
welche die 
Weichen für 
spätere 
Entwicklungen 
stellen.  



42 evangelikale missiologie 31[2015]1 

Für Augustin ist wichtig, dass die drei 
„Funktionen“ der Seele miteinander ver-
bunden sind, ohne sich zu vermischen. 
Dieses Konzept der Analogie zwischen 
Gott und dem Menschen wird in der 
späteren Diskussion ein bestimmtes 
Gewicht gewinnen. 

Augustins hauptsächlicher Beitrag in der 
Kontroverse mit dem Modalismus17 be-

steht darin, dass er zur 
Unterscheidung der Per-
sonen der Trinität ihre 
Beziehung zueinander in 
den Mittelpunkt gestellt 
hat. Diese unterscheiden 
sich voneinander nicht 
dadurch, was sie sind oder 
besitzen, sondern durch 
ihre Beziehung.18 Die au-

gustinische Beziehungs-Analogie (ana-
logia relationis) zwischen Gott und dem 
Menschen wird ebenfalls eine wichtige 
Rolle spielen. 

Die augustinische Einschränkung be-
züglich der Trinität ist sehr bekannt, weil 
die Reformatoren sie aufgenommen ha-
ben, um die scholastische Spekulation zu 
vermeiden: „Die Werke der Trinität nach 
außen sind nicht aufteilbar“ (opera 
trinitatis ad extra sunt indivisa). Augus-
tin erklärt: „Wie der Vater das Wesen in 
sich selbst [a se] besitzt, so handelt er 
auch in sich selbst [a se], und der Sohn 
handelt durch den Vater und der Geist 
handelt durch sie beide.“ 19  Indem 
Augustin einen Unterschied zwischen 
der immanenten und der ökonomischen 
Trinität definiert, schafft er zwei onto-
logische Ebenen innerhalb der Trinität. 
Augustin schreibt:  

                                                           

17 Gemäss dem Modalismus hat die Trinität drei 
Erscheinungsformen; Gott zeigt sich in der Form 
des Vaters, des Sohnes und des Geistes. 

18 Trin. V. 

19  Trin. IV, XX, 29. Interessanterweise hat die 
lateinisch-deutsche Ausgabe, hg. von Johann 
Kreuzer (Hamburg: Meiner, 2001), das Buch IV 
nicht in die Auswahl eingeschlossen. 

So wie geboren werden für den Sohn 
bedeutet, dass er aus dem Vater hervorgeht, 
so bedeutet seine Sendung, dass man 
erkennt, dass er von ihm [vom Vater] ist. 
Und wie für den Heiligen Geist Gabe 
Gottes zu sein bedeutet, dass er aus dem 
Vater hervorgeht, so bedeutet seine Sen-
dung, dass man erkennt, dass er aus ihm 
hervorgeht.20  

Dies impliziert, dass die ökonomische 
Trinität nur die Funktion hat, dass wir 
Gott erkennen können. Die Sendung der 
göttlichen Personen wird auf eine untere 
ontologische Ebene verwiesen, die nur 
epistemologischen Wert hat.21 Durch die-
se Unterscheidung erhält der Hervorgang 
(processio), 22  welcher zur immanenten 
Trinität gehört, ein größeres Gewicht als 
die Sendung (missio), die zur ökono-
mischen Trinität gehört.  

Thomas von Aquin nimmt Augustins 
Reflexion über die Trinität auf und 
entwickelt sie weiter. In den Fragen (q.) 
2 bis 26 des ersten Buches 
der Summa theologica denkt 
er über den einen Gott nach: 
Gott ist unendlich (q. 7–8), 
perfekt (q. 4–6), unveränder-
lich und ewig (q. 9–10). 
Fragen 27 bis 43 betreffen 
den dreieinen Gott. In ihnen denkt er 
über die Unterscheidung der göttlichen 
Personen nach. In Frage 27 definiert er 
den Hervorgang (processio) der gött-
lichen Personen. Der erste Hervorgang 
ist eine Zeugung (generatio), nämlich die 
des Sohnes, welche dem Vater immanent 
                                                           

20 Ibid.  

21 Epistemologie (griech. épistèmè „Wissen“ und 
lógos „Diskurs“) ist der Bereich der Philosophie, 
welcher die Fragen nach den Voraussetzungen für 
Erkenntnis und dem Zustandekommen von Wissen 
behandelt.  

22 Die biblische Basis für dieses Konzept findet 
man zum Beispiel in Joh 15,26: „Wenn aber der 
Tröster kommen wird, den ich euch senden werde 
vom Vater, der Geist der Wahrheit, der vom Vater 
ausgeht (procedit), der wird Zeugnis geben von 
mir.“ 

Die Beziehung  
der Personen 
der Trinität 
untereinander 
wird in den 
Mittelpunkt 
gestellt.  

Es gehört  
nicht zum 
Wesen Gottes, 
sich zu 
offenbaren. 



evangelikale missiologie 31[2015]1 43 

zu denken ist und so das Verb in seinem 
Innern situiert. Der zweite Hervorgang 
ist eine Hauchung (spiratio), welche mit 
dem Heiligen Geist zu identifizieren 
ist.23  

In der Frage 43 definiert Thomas von 
Aquin die Sendung (missio) der gött-
lichen Personen. Unter Sendung einer 
göttlichen Person versteht er die ewige 
Prozession der gesandten Person mit ei-
ner zeitlichen Wirkung in der Schöpfung. 
Diese Definition zeigt auf, dass Thomas 
von Aquin wie Augustin eine Unter-
scheidung zwischen Prozession und 
Mission vornimmt. Warum diese Unter-
scheidung? Thomas beginnt mit dieser 
Erklärung:  

Der Gesandte ist geringer als der Sendende. 
Nun ist aber die eine göttliche Person nicht 
geringer als die andere. Also wird eine 
göttliche Person nicht von der anderen 
gesandt.24  

Dann präzisiert Thomas diese Erklärung: 

Sendung bedeutet nur dann ein Geringen-
Sein in dem, der gesendet wird, wenn es 
den Ausgang vom Urheber der Sendung 
besagt … Im Göttlichen aber besagt es 
lediglich den Hervorgang (processio) des 
Ursprungs.25  

Thomas folgert:  
Da also der Vater nicht von einem anderen 
ist, kommt es Ihm in keiner Weise zu, 
gesandt zu werden, sondern nur dem Sohne 
und dem Heiligen Geiste … .26 

Es ist leicht, die Konsequenzen zu er-
sehen, die sich aus diesem philo-
sophisch-theologischen Denksystem er-
geben: Gottes Bewegung in seine „Öko-
nomie“ hinein ist ein sekundäres Phä-
nomen. Es gehört nicht zum Wesen Got-
tes, sich zu offenbaren. Die Tatsache, 
                                                           

23 ST Ia, q. 27, a. 1-4. Alle Zitate sind aus Thomas 
von Aquin, Summa theologica, Die deutsche 
Thomas-Ausgabe, Wien: Styria, 1933-1961.  

24 ST Ia, q. 43, a. 1, obj. 1. 

25 ST Ia, q. 43, a. 1, sol. 1. 

26 ST Ia, q. 43, a. 4, resp. 

dass Prozession auf der höheren ontolo-
gischen Ebene der immanenten Trinität 
gedacht wird und Mission auf die nie-
dere ontologische Ebene der ökonomi-
schen Trinität herabgestuft wird, hat 
tragische Konsequenzen für die Mis-
sionstheologie. Sie wird marginalisiert. 
Die logische Konsequenz davon ist, dass 
das Konzept der Analogie in der theolo-
gischen Reflexion wichtig geworden ist. 

Ignatius von Loyola und die Missio 
Ecclesiae 
Die Dichotomie zwischen immanenter 
und ökonomischer Trinität, zwischen 
Sein und Handeln und schließlich 
zwischen Gott und dem Menschen hat 
zur Folge, dass das menschliche missio-
narische Handeln völlig unabhängig von 
Gottes Handeln gedacht wird. Zu Beginn 
der katholischen Missionsbewegung ist 
deshalb für Ignatius von 
Loyola (1491-1556), den 
Gründer des Jesuitenor-
dens, die Sendung von 
Missionaren durch den 
Papst etwas Unabhängiges 
von der Missio Dei. Er 
führt den Begriff der 
„Mission der Kirche“ 
(missio ecclesiae), ein von 
der „Mission Gottes“ unabhängiges Kon-
zept, ein. Ziel ist, die Kirche dort einzu-
pflanzen, wo sie noch nicht existiert. Das 
neue Konzept der „Gemeindegründung“ 
(plantatio ecclesiae) erscheint in der 
theologischen Diskussion. Es stellt eine 
ekklesiozentrische Definition der Mis-
sion dar. Diese wird in der Mitte des 19. 
Jahrhunderts von der protestantischen 
Missionsbewegung aufgenommen und 
bis in die Mitte des zwanzigsten Jahr-
hunderts vorherrschend bleiben. Dann 
wird sie von einer theologischen Defi-
nition, der Missio Dei, ersetzt. 

Die Sendung 
von Missionaren 
durch den 
Papst ist etwas 
Unabhängiges 
von der  
Missio Dei.  



44 evangelikale missiologie 31[2015]1 

Kritische Wiederaufnahme von Hans 
Urs von Balthasar 
Von 1961 an publiziert Hans Urs von 
Balthasar (1905–1988) seine Trilogie, 
ein monumentales Werk von fünfzehn 
Bänden. Er gründet seinen theo-missio-
logischen Ansatz auf eine trinitarische 
Theologie der Mission. Der erste Teil 
seiner Trilogie besteht aus einer „theolo-
gischen Ästhetik“ der literarischen und 
kulturellen Matrix Europas und aus einer 
europäischen Geistesgeschichte. 27  Der 
ästhetische Aspekt besteht darin, dass 
Gott die „Augen des Glaubens“ seine 
Schönheit in den verschiedenen Aspek-
ten der Kultur sehen lässt. Im zweiten 
Teil zeichnet von Balthasar durch Gottes 

Geschichtshandeln ein 
göttliches „Theodrama“, 
indem er die Themen der 

Fundamentaltheologie 
einschließlich der Trini-
tätslehre behandelt. 28  In 
der dritten Tafel ent-
wickelt von Balthasar eine 
„Theologik“, welche aus 
einer vergleichenden Dar-

stellung von Kultur und Fundamen-
taltheologie hervorgeht. 29  Seine trinita-
rische Theologie platziert er in der zen-
tralen Tafel des „Triptychons“. 30  Sie 
gründet auf der Liebe Gottes als Ur-
sprung der Mission.31 Peter Henrici, der 
                                                           

27  Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit: Eine 
theologische Ästhetik, 3 Bde., Einsiedeln: 
Johannes, 1961-1969. 

28 Hans Urs von Balthasar, Theodramatik, 4 Bde., 
Einsiedeln: Johannes, 1973–1983. Vgl. eine 
ähnliche Sicht in Kevin J. Vanhoozer, The Drama 
of Doctrine: A Canonical-Linguistic Approach to 
Christian Theology, Louisville: John Knox, 2005. 

29  Hans Urs von Balthasar, Theologik, 5 Bde., 
Einsiedeln: Johannes, 1985–1987. 

30  Hans Urs von Balthasar, Mein Werk: 
Durchblicke, Einsiedeln: Johannes, 1990. 

31 Gottes Liebe als Ursprung der Mission ist auch 
Thema der „Kapstadt Verpflichtung“ (2010) der 
Lausanner Bewegung. Im Internet auf: 
http://www.lausanne.org. 

internationale Koordinator der Com-
munio Publikationen, fasst die von 
Balthasar’sche Sicht der zentralen Rolle 
von Gottes Liebe in der Mission wie 
folgt zusammen: 

Gottes offenbarendes Handeln ist Handeln 
aus Liebe und folglich Manifestation seiner 
Liebe. Diese sich offenbarende Liebe ist 
wiederum trinitarisch: die Liebe zwischen 
dem Vater und dem Sohn im heiligen Geist. 
Der Vater ist liebender Ursprung von allem: 
der Sohn übernimmt, schon innertrini-
tarisch, in liebendem Gehorsam den Lie-
besauftrag des Vaters und bringt ihn zur 
Welt, indem er sich vom Vater zum 
Heilshandeln senden lässt. Diese Sendung 
geschieht im Heiligen Geist, der sie 
begleitet und führt. Der Sohn gibt seinen 
Sendungsauftrag an die Apostel weiter und 
an alle, die auf sie hören. Folglich muss das 
christliche Leben wesentlich als ein Leben 
in der Sendung gesehen werden. Die eine 
Sendung Jesu Christi entfaltet sich dabei in 
die „katholische“ Vielfalt vieler einzelner 
Sendungen … .32 

Dieser Mission treu, welche in der 
theologischen Reflexion über die Trinität 
gründet, stellt von Balthasar einen Bezug 
her zwischen der Liebe Gottes und der 
europäischen Geistesgeschichte. In den 
Fußstapfen der Kirchenväter, besonders 
Augustin, Origenes, Irenäus, Gregor von 
Nyssa und Maxim dem Bekenner, 
welche die griechische Philosophie in 
eine christliche Theologie verwandelt 
haben, unternimmt von Balthasar die 
kolossale Aufgabe, die zweitausendfünf-
hundert Jahre dauernde europäische 
Geistesgeschichte zu analysieren. Laut 
Balthasar beginnt diese mit der „euro-
päischen Entscheidung“ der christlichen 
Plotin-Rezeption, dieser die Antike ab-
schließend zusammenfassenden Philo-
                                                           

32  Peter Henrici, „Die Trilogie Hans Urs von 
Balthasars: Eine Theologie der europäischen 
Kultur,“ Internationale Katholische Zeitschrift 
„Communio“ 34, 2, 2005, 117–127, hier 121. 
Siehe auch idem, Hans Urs von Balthasar, 
Freiburg im Breisgau: Johannes, 2008. 

Seine 
trinitarische 
Theologie 
gründet auf der 
Liebe Gottes als 
Ursprung der 
Mission.  



evangelikale missiologie 31[2015]1 45 

sophie. Sie erreicht ihren Scharnierpunkt 
in Nietzsches Dialog mit Kierkegaard 
und Dostojewski, einem Dialog zwi-
schen zwei Weltanschauungen, der 
christlichen und der nicht-christlichen.33 
Henrici sieht von Balthasars Werk als 
Theologie der europäischen Kultur. 34 

Seine Originalität besteht 
in der Formulierung einer 
trinitarischen Theologie 
als Resultat eines Dialogs 
zwischen Fundamental-
theologie und Kultur. Für 
Balthasar sind das 
menschliche Wesen und 
das metaphysische Wesen 
dialogisch. Henrici fasst 
diesen Aspekt von Bal-
thasars Trilogie so zusam-
men: 

Die Dialektik ist einsam, wie jedes andere 
reine Denken; erst im Dialog öffnet sich der 
Mensch für das Sein des Andern und damit 
auch für Gott. Jedes Drama ist wesentlich 
dialogisch, und weil sich die Theologische 
Ästhetik auf das Dialogische des Seins und 
auf den innertrinitarischen Dialog zwischen 
Vater und Sohn hin öffnet, deshalb bereitet 
sie auf die Theodramatik vor, in der sie 
auch ihre Erfüllung findet. Sinn der Theo-
logik aber ist es, diese Denkbewegung zu 
rechtfertigen und zwar wiederum trinita-
risch. … Indem alles geschichtliche und 
dramatische Geschehen als Ausfluss und 
Ausdruck des in Liebe handelnden Gottes 
gesehen wird, erhält sowohl die europäische 
Geistesgeschichte wie auch die abendlän-
dische Dramenliteratur eine Neuinter-
pretation, welche ihr eigentliches tieferes 
Wesen erst sichtbar macht.35 

In von Balthasars Reflexion finden wir 
nicht mehr die Dichotomie zwischen 
inner- und außertrinitarischem Dialog, 
                                                           

33 Von Balthasar, Herrlichkeit, zusammengefasst 
in Henrici, „Trilogie,“ 122. 

34  So der Untertitel von Henricis Artikel 
„Trilogie.“ 

35 Henrici, „Trilogie“, 126. 

zwischen der Mission Gottes und der-
jenigen der Gemeinde, welche in Tho-
mas von Aquins Denksystem sehr 
augenfällig war.  

Rezeption durch die Protes-
tanten und die ökumenische 
Bewegung 

Die Reformatoren reagieren auf die Spe-
kulationen der scholastischen Theologie 
über die Trinität. Sie verweisen auf Au-
gustins Warnung, die äußeren Werke der 
Trinität nicht aufzutrennen. Ganz auf 
dieser reformatorischen Linie bemerkt 
Jacques Matthey: „Wer sind wir, dass wir 
das innere Leben Gottes kennen könn-
ten?“36 Demzufolge haben die Reforma-
toren wenig über die immanente Trinität 
nachgedacht. 
Nichtsdestoweniger ist für 
Martin Luther (1483–1546) 
Mission das Werk des drei-
einen Gottes und ihr Ziel der 
Aufbau des Reiches Gottes. 
In der Perspektive des all-
gemeinen Priestertums aller 
Gläubigen sieht Luther die 
Gemeinde und jeden getauften Gläu-
bigen als göttliche Werkzeuge in der 
Mission.37 Aus den gleichen Gründen ist 
die Theologie von Johannes Calvin 
(1509-1564) über die Trinitätslehre so 
wenig spekulativ, dass Pierre Caroli, ein 
protestantischer Pfarrer von Lausanne, 
Calvin, Viret und Farel 1536 des Aria-
                                                           

36  Jacques Matthey, „God’s Mission Today: 
Summary and Conclusions“, International Review 
of Mission 92, 4, 2003, 582. 

37  Vgl. James A. Scherer, ed., Gospel, Church, 
and Kingdom: Comparative Studies in World 
Mission Theology, Minneapolis: Augsburg Publi-
shing House, 1987, 55; idem, „The Lutheran 
Missionary Idea in Historical Perspective“, in That 
the Gospel May Be Sincerely Preached throughout 
the World: A Lutheran Perspective on Mission and 
Evangelism in the 20th Century, ed. James A. 
Scherer, Stuttgart: Kreuz, 1982, 1–29. 

... eine 
trinitarische 
Theologie als 
Resultat eines 
Dialoges 
zwischen 
Fundamental-
theologie und 
Kultur. 

... die 
Gemeinde und 
jeder getaufte 
Gläubige  
als göttliche 
Werkzeuge in 
der Mission. 



46 evangelikale missiologie 31[2015]1 

nismus 38  anklagte. Die protestantische 
Diskussion über die Missio Dei begann 
erst mit Karl Barths wichtigem Beitrag. 
Im Folgenden wird deshalb die Be-
ziehung zwischen Trinität und Mission in 
der dialektischen Theologie Karl Barths 
betrachtet und dann im zweiten Teil ein 
kurzer historischer Überblick über die 
Einführung des Begriffs Missio Dei in 
der ökumenischen und der evangelikalen 
Bewegung gegeben.  

Karl Barths trinitarische Theologie  
In seiner Kirchlichen Dogmatik, 39  ver-
fasst ab dem Jahre 1931, nimmt Karl 
Barth (1886–1968) die katholische Trini-
tätslehre kritisch auf. Mehr als andere 
protestantische Theologen nimmt er 
Bezug auf sie, behandelt sie aber doch 
bemerkenswert unabhängig von ihr. 
Eberhard Busch, der das Vorwort zum 
letzten Band der französischen Ausgabe 
der Kirchlichen Dogmatik verfasst hat, 
schreibt über Barth:  

Seine Trinitätslehre stellt in dem Maße 
einen Schlusspunkt der traditionellen Leh-
ren dar, als diese Gott jenseits der Offen-
barung behandelten … Die Kirchliche 
Dogmatik zeigt gleichzeitig eine große 
Nähe zur theologischen Tradition und eine 
große Freiheit von ihr.40  

Barth gründet seine ganze Theologie auf 
die Offenbarung. Für ihn kann der 
                                                           

38 Der Arianismus ist die Häresie von Arius, die 
am Konzil von Nizäa (325) verurteilt wurde, 
entsprechend welcher der Sohn nicht ewig ist und 
nicht dieselbe Natur besitzt wie der Vater. Der 
Sohn hat nach dieser Lehre einen Zwischenstatus 
zwischen Gott und den Menschen. Calvin ver-
teidigte seine Position von der Trinitätslehre in 
Confessio de Trinitate propter calumnias P. Caroli. 

39 Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik, 4 Bde., 
Zollikon: Verlag der Evangelischen Buchhandlung, 
1938–1989 (fortan abgekürzt KD). 

40 Eberhard Busch, „Un Magnificat perpétuel“, in 
Barth, Dogmatique. Index général et textes choisis, 
1980, 18 (meine Übersetzung, Hervorhebung im 
Original). Dieses Vorwort existiert nur in der 
französischen Fassung. 

offenbarte Gott nicht vom verborgenen 
Gott verschieden sein. Busch fasst diesen 
Tatbestand folgendermaßen zusammen: 

Barth distanzierte sich mutig von einer 
langen Tradition durch die Radikalität 
seiner Konzeption: In allen seinen Werken 
ist Gott kein anderer als der Gott, welcher 
sich in Jesus Christus offenbart, selbst in 
seinem Werk der Schöpfung und der 
Vollendung, gemäß der alten Regel, welche 
Barth lieb war, opera trinitatis ad extra sunt 
indivisa … Selbst wenn man eine 
Unterscheidung zwischen Gott „a se“ [an 
sich] und Gott „pro nobis“ [für uns], 
zwischen dem „verborgenen Gott“ und dem 
„geoffenbarten Gott“ aufrecht erhalten muss 
… selbst wenn Barth von der „Aseität“41 
Gottes sprechen kann, muss man strikte 
schließen, dass der verborgene Gott „a se“ 
derselbe ist wie der geoffenbarte Gott „pro 
nobis.“42 

Indem Barth davon ausgeht, dass der 
ewige Gott an sich Vater, Sohn und Geist 
ist, vermeidet er jede Spur von Moda-
lismus. Durch diesen Ansatz distanziert 
sich Barth nicht nur von der 
Unterscheidung zwischen 
immanenter und ökonomi-
scher Trinität, sondern auch 
von der Konzeption der 
„psychologischen Analogie“ 
(analogia entis), welch eine 
logische Konsequenz der 
ersteren ist. Die Sendung der 
göttlichen Personen wird 
damit zur Grundlage von Gottes Of-
fenbarung. Barth reserviert damit Gottes 
Offenbarung und dem Heilsplan einen 
privilegierten Platz in seiner Theologie. 
Für Barth geht die göttliche Offenbarung 
ausschließlich vom Wesen und Handeln 
Gottes selbst aus. Bezug nehmend auf 
seine Kontroverse über göttliche Offen-
barung und menschliche Antwort mit 
Brunner stellt Barth fest: 

                                                           

41 Vom lateinischen Deus a se „Gott an sich.“ 

42 Busch, „Un Magnificat perpétuel“, 22 (meine 
Übersetzung). 

Die Sendung 
der göttlichen 
Personen  
wird damit zur 
Grundlage  
von Gottes 
Offenbarung.  



evangelikale missiologie 31[2015]1 47 

Es war uns verwehrt, bei Gott zwar die 
Wirklichkeit, beim Menschen aber eine 
Möglichkeit für die Offenbarung festzu-
stellen, das Ereignis Gott, das Organ oder 
den Anknüpfungspunkt dafür aber dem 
Menschen zuzuschreiben. … Sondern 
indem wir uns an die Heilige Schrift als an 
das für uns maßgebende Zeugnis von der 
Offenbarung halten wollten, sahen wir uns 
genötigt, uns sagen zu lassen, dass nicht nur 
das Objektive, sondern auch das Subjektive 
in der Offenbarung … das Sein und 
Handeln des sich offenbarenden Gottes 
selbst und ganz allein ist.43  

Wenn aber Gott sich uns offenbart, muss 
der Mensch fähig sein, diese Offen-
barung im Glauben zu empfangen. Trotz 
der Tatsache, dass Barth sich strikte 
weigert, in die Logik der natürlichen 
Theologie44 einzutreten und sich in die-
sem Punkt Emil Brunner vehement 
widersetzt, muss er doch eine gewisse 
Korrespondenz zwischen Gott und dem 
menschlichen Wesen, gewissermaßen 
einen „Anknüpfungspunkt,“ 45  voraus-
setzen. Um dies zu bewerkstelligen, und 
dies strikt in der Perspektive des sola 
fide der Reformatoren, führt Barth die 
„Analogie des Glaubens“ (analogia 
                                                           

43 KD I/2, 305. 

44  Barth’s Definition der natürlichen Theologie 
erlaubt es, seine Position zu verstehen: „Natürliche 
Theologie ist die Lehre von einer auch ohne Gottes 
Offenbarung in Jesus Christus bestehenden Gott-
verbundenheit des Menschen; sie entwickelt die auf 
Grund dieser selbständigen Gottverbundenheit 
mögliche und wirkliche Gotteserkenntnis und 
deren Konsequenzen für das ganze Verhältnis von 
Gott, Welt und Mensch. … Die natürliche 
Theologie ohne das Streben nach der Allein-
herrschaft wäre nicht die natürliche Theologie.“ 
KD II/1, 189, 195. 

45 Siehe seine Diskussion dazu in KD I/2, 619, mit 
einem Zitat von W. Gass, Geschichte der protes-
tantischen Dogmatik: In ihrem Zusammenhang mit 
Theologie überhaupt, Bd. 2, Berlin: Reimer, 1854, 
p. 88. Zu Brunners Position bezüglich „Anknüp-
fungspunkt“ siehe Emil Brunner, „Die Frage nach 
dem ‘Anknüpfungspunkt’ als Problem der Theo-
logie,“ Zwischen den Zeiten 10, 1932, 505–509. 

fidei) ein. 46  Durch die Beziehung zwi-
schen dem dreieinen Gott und dem 
menschlichen Wesen, das in seinem 
Bilde geschaffen ist, gibt es eine An-
näherung der beiden trotz der radikalen 
Dichotomie zwischen dem Schöpfer und 
seinem Geschöpf. In diesem 
Sinn kann Barth von der 
christlichen Theologie als 
einer „Theanthropologie“ 
sprechen. 47  Der wiederge-
borene Mensch erhält an 
der Seite Gottes eine vor-
nehme Aufgabe:  

Und nun kann Alles, was über unsere 
Anteilhabe an Jesu Christi Sein und Werk 
hier in der Tiefe als solcher zu sagen ist, 
eigentlich nur darin bestehen: Es liegt in 
dem Wesen dessen, was dort in Gott 
geschieht in ewiger Fortsetzung der in der 
Zeit vollbrachten Versöhnung und Offen-
barung, dass es in voller Realität auch hier, 
auch an und in uns geschieht: angesichts 
und trotz dessen, was wir, solange Dort und 
Hier noch ein Zweierlei bedeuten, an und in 
uns selber sind. Es muss dies unsere 
Anteilhabe zu Jesu Christi Sein und Werk 
nicht erst hinzukommen als ein Zweites, 
sondern es ist als das Eine was vollbracht 
werden muss, ganz und gar in ihm 
vollbracht.48  

In dieser Teilnahme an Gottes Werk, 
welches im Wesentlichen dasjenige von 
Christus ist, besteht die Aufgabe des 
                                                           

46  Von Balthasar bemerkt dazu, dass Augustins 
psychologische Analogie (analogia entis) und 
Barths Analogie des Glaubens (analogia fidei) 
einander nicht ausschliessen, sondern komplemen-
tär sind, in dem das letztere das erstere einschliesst. 
Hans Urs von Balthasar, „Analogia fidei,“ in Karl 
Barth: Darstellung und Deutung seiner Theologie, 
Olten: Summa, 1951, 116–124. Fünf Jahre später 
scheint Barth sich der Position von Balthasars 
angenähert zu haben. Karl Barth, „Die Mensch-
lichkeit Gottes“, Vortrag gehalten an der Tagung 
des Schweizer Reformierten Pfarrvereins in Aarau 
am 25. Sept. 1956, in Menschlichkeit, Zollikon-
Zürich: Evangelischer Verlag, 1956, 18–42. 

47 Barth, „Die Menschlichkeit Gottes.“ 

48 KD II/1, 176. 

Der 
wiedergeborene 
Mensch erhält an 
der Seite Gottes 
eine vornehme 
Aufgabe.  



48 evangelikale missiologie 31[2015]1 

wiedergeborenen Menschen im Dienst 
an Gott in Gemeinschaft mit ihm. 

Und wenn Gott es fordert und möglich 
macht, dass ihm durch die Kreatur gedient 
wird, so bedeutet dieses Dienen selbst und 
als solches ein Hineingenommenwerden der 
Kreatur in die göttliche Herrschaftssphäre. 
Wenn man nur nicht aufhört, sich vor 
Augen zu halten, dass die Herrlichkeit 
Gottes genuin seine Selbsthingabe ist, dass 
diese ihre Mitte und ihren Sinn in Gottes 
Sohn Jesus Christus hat und dass der Name 
Jesus Christus eben das Ereignis bezeichnet, 
dass der Mensch und im Menschen die 
ganze Kreatur zur Teilnahme am Wesen 
Gottes erweckt, berufen und befähigt wird, 
… [Hier muss gesagt werden,] dass die 
Selbstkundgabe Gottes in der Weise 
Wahrheit und Wirklichkeit, d. h. aber dass 
Gott selbst in der Weise Gott ist, dass er die 
Kreatur als Kreatur bei sich haben, dass er 
nicht ohne sie: nicht ohne sie in Anspruch 
zu nehmen, aber eben darum auch nicht 
ohne ihr persönlich gegenwärtig zu sein, 
Gott sein will.49   

Diese Teilnahme dehnt sich notwendi-
gerweise auf die christliche Gemeinde 
aus, welche Barth als missionarische Ge-
meinde sieht: „Die Gemeinde als solche 
ist eine missionarische Gemeinde oder 
sie ist nicht christliche Gemeinde.“ 50 
Und weiter: Mission, welche „die Sen-
dung oder Aussendung zu den Nationen 
ist, um das Evangelium zu bezeugen“, ist 
die „wirkliche Wurzel der Existenz und 
deshalb auch des ganzen Dienstes der 
Gemeinde.“ 51  Das Reich Gottes anzu-
kündigen ist die authentische Aufgabe 
der Gemeinde, ihr „opus proprium.“ 52 
Nicht dieser Berufung entsprechend zu 
leben, hat ernsthafte Konsequenzen für 
die Gemeinde:  

[D]ie Gemeinde, die in der Zwischenzeit 
nicht als solche Missionsgemeinde gewe-

                                                           

49 KD II/1, 756. 

50 KD III/4, 578. 

51 KD IV/3, 2, 981. 

52 KD III/4, 579. 

sen, deren Zeugnis nicht nach dem Maß 
ihrer Kraft werbend und gewinnend 
gewesen ist, [wird] in der Wiederkunft und 
Endoffenbarung des Herrn, in der Finsternis 
draußen stehen, dort, wo statt des ver-
heißenen Freudenfestes nur Heulen und 
Zähneknirschen sein kann.53  

Indem sich Barth von der Dichotomie 
zwischen immanenter und ökonomischer 
Trinität distanziert, wertet er indirekt die 
Sendung des Volkes Gottes auf. Diese 
Gewichtsverlagerung betrifft zunächst 
Gott selbst: Er wird zu einem „missiona-
rischen“ Gott; 54  durch die 
Gemeinschaft mit ihm wird 
die christliche Gemeinde zu 
einer missionarischen Ge-
meinde; schließlich wird für 
Barth Theologie zu einer 
trinitarischen und missiona-
rischen Theologie.55 Trotz der negativen 
Wahrnehmung Brunners, der Barth ange-
klagt hatte, als Theologe nur für die 
Kirche zu denken, während er, Brunner, 
als Missionstheologe denke,56 scheint es 
Barth zu gelingen, verschiedene bisher 
getrennt gedachte Konzepte zusammen 
                                                           

53 KD III/2, 610 (Hervorhebung im Original). 

54  Barth selber benützt diesen Begriff ganz im 
Gegensatz zu anderen bekannten Theologen nie, 
z.B. John Stott, „Our God is a Missionary God“, in 
The Contemporary Christian: Applying God’s 
Word to Today’s World, vol. 2, Leicester, UK: 
IVP, 1992; Samuel Escobar, „We Believe in a 
Missionary God“, in A Time for Mission, Leicester, 
UK: IVP, 2003. 

55 KD IV/4, 110. 

56  Emil Brunner, „Toward a Missionary 
Theology“, Christian Century 66, 27, 1949, 817. 
Siehe auch seine autobiographische Bemerkung: 
„Im Unterschied zu Barth … war mein theolo-
gisches Denken von Beginn an beherrscht vom 
Streben danach, das Evangelium den ‚Heidenʻ zu 
predigen. … Dies war der Grund, warum ich mich 
so fest für den ‚Anknüpfungspunkt‘ zwischen dem 
Geist des Menschen als solchem (was die 
Theologen den ‚natürlichen Menschen‘ nennen) 
und dem Wort Gottes interessierte.“ Emil Brunner, 
„A Spiritual Autobiography“, Japan Christian 
Quarterly Juli 1955, 242. 

Gott wird  
zu einem 
missionarischen 
Gott.  



evangelikale missiologie 31[2015]1 49 

zu denken: Gottes Sein und Handeln, 
Gemeinde und Mission, Gott und 
Mensch zusammen in der Aufgabe der 
Versöhnung. Barths dialektische Theo-
logie mit ihrer kategorischen Ablehnung 
einer natürlichen Theologie und weit 
weg von den Realitäten der Mission 
wahrgenommen, scheint trotz allem eine 
trinitarische Begründung der Mission zu 
ermöglichen.57 

Barths Einfluss auf den katholischen 
Theologen Karl Rahner (1904-1984) 
wird nach Vatikan II sichtbar. Rahner 
nimmt Barths Konzeption der Offenba-
rung und der Trinität auf und formuliert 
folgende These: Die ökonomische Trini-
tät ist die immanente Trinität und umge-
kehrt.58 Barth selber geht nicht so weit. 
Für ihn ist Gott der Schöpfer der völlig 
Andere. In diesem Sinn kann Barth von 
der „Aseität“ Gottes sprechen. Obwohl 
Rahner und Barth die Offenbarung 
ähnlich sehen, sind Ausgangspunkt und 
Methode verschieden. Während Barth 
seinen Akzent auf Gottes Offenbarung 
legt, vertritt Rahner die Meinung, dass 
alle theologischen Aussagen grund-
sätzlich anthropologisch sind. Das heißt, 
dass für Rahner der Mensch in seiner 
Transzendenz Ausgangspunkt für alle 
theologische Reflexion ist. 

Im Vergleich zu Hans Urs von Balthasar 
hat Barth, was die Beziehung zwischen 
Theologie und Kultur betrifft, offen-
sichtlich einen anderen Ansatz gewählt. 
                                                           

57  Für eine detailliertere Diskussion von Karl 
Barths Theologie in der Perspektive der Missio Dei 
siehe die Ph.D. Thesis von John G. Flett, The 
Witness of God: The Trinity, Missio Dei, Karl 
Barth, and the Nature of Christian Community, 
Grand Rapids, MI: Eerdmans, 2010. 

58 Karl Rahner, The Trinity, Freiburg-im-Breisgau: 
Herder & Herder, 1970, 22. 

Für Barth ist der elsässische Bene-
diktinermönch ein Vorbild, der während 
des ersten Weltkriegs ein Magnifikat 
zelebriert, während eine französische 
Bombe durchs Dach seines 
Klosters schlägt. 59  Für 
Barth muss Theologie be-
trieben werden „als ob 
nichts passiert wäre.“ 60  Im 
Gegensatz dazu, und ganz 
dem Beispiel der Kirchen-
väter folgend, beginnt von Balthasar 
seine Trilogie mit einer Analyse der 
europäischen Geistesgeschichte. 

Ausblick auf Teil 2 

Im zweiten Teil werden die Ent-
wicklungen in der ökumenischen Be-
wegung ab der Mitte des 20. Jahr-
hunderts, d.h. ab der Missionskonferenz 
in Willingen (1952) aufgezeigt. Dann 
werden drei Vertreter der evangelikalen 
Bewegung besprochen, welche das 
Konzept der Missio Dei in ihre 
trinitarische Begründung der Mission 
aufgenommen haben: Christopher 
Wright mit seiner messianischen und 
missionarischen Hermeneutik, Timothy 
Tennent, der auf der Basis einer missio-
narischen Hermeneutik eine trinitarische 
Missiologie entwickelt, und Thomas 
Schirrmacher, der seinen Akzent auf eine 
biblisch-theologische Begründung der 
Missio Dei legt. Dann versuchen wir eine 
abschließende Beurteilung und eine 
Anwendung im Unser Vater Gebet.

                                                           

59 Karl Barth, Das Wort Gottes und die Theologie: 
Gesammelte Vorträge 1, München: Kaiser, 1924, 
109. 

60 Karl Barth, Theologische Existenz Heute, Heft 
1, 1933, 3, zitiert in Busch, „Un Magnificat 
perpétuel“, 9. 

Theologie 
betreiben,  
als ob nichts 
passiert wäre?  



50 evangelikale missiologie 31[2015]1 

Rezensionen
Edith Franke (Hg.), Religiöse Minder-
heiten und gesellschaftlicher Wandel, 
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 
2014. 252 Seiten. 48,00 Euro. 

Der vorliegende Band dokumentiert die 
Gründungstagung des Zentrums für 
Interdisziplinäre Religionsforschung im 
Jahr 2010. Herausgeberin ist Edith 
Franke, Professorin für Allgemeine und 
Vergleichende Religionswissenschaft an 
der Philipps-Universität Marburg. Ge-
mäß dem Anliegen des Forschungs-
zentrums, religiöse Traditionen und 
Phänomene fachübergreifend in ihren 
verschiedenen Kontexten zu erforschen, 
bietet der Sammelband achtzehn Bei-
träge aus diversen Fachbereichen. Allen 
gemeinsam ist der Fragekomplex, wel-
che Diskurse und Wandlungsprozesse 
religiöse Gruppierungen in und mit der 
Gesellschaft durchleben, und wie dabei 
Minderheiten und Mehrheiten zueinan-
der stehen. 

Hubert Seiwert untersucht in seinem 
Beitrag das staatliche Toleranzkonzept 
Chinas und den Einfluss von non-
konformen religiösen Minderheiten auf 
die Gesellschaft. Wie begrenzt das Kon-
zept der „Minderheit“ ist, zeigt Jürgen 
Hanneder anhand des indischen Kasten-
systems und dessen pragmatischer Inte-
gration von nonkonformen Mehrheits-
gruppierungen. Edith Franke und Leyla 
Jagiella hingegen beleuchten, wie die 
muslimische Mehrheit Indonesiens auf 
der Basis einer semi-säkularen Ver-
fassung mit religiös-sozialen Spannun-
gen umgeht. Leslie Tramontini belegt, 
wie sehr in Malaysia innermuslimische 
Diskurse über den „wahren“ Islam die 
Beziehungen zwischen den Ethnien und 
Religionen beeinflussen. Christoph Wer-
ner untersucht, wie die historische 
Identität der Schiiten im Iran mit ihrer 
heutigen Intoleranz gegenüber religiösen 
Minderheiten verbunden ist. 

Anhand des religiösen Spektrums Vene-
zuelas weist Ernst Halbmayer nach, dass 
religiöse Identität nicht immer mit der 
ethnischen Zugehörigkeit korreliert und 
durch die „indigene Kreolisierung“ ein 
eigener soziokultureller Faktor im Land 
geworden ist. Kerstin Zimmer und 
Mathias Bös gehen der Frage nach, wie 
ethnische Juden in der Ukraine von 
ausländischen jüdischen Organisationen 
beeinflusst und transnational in verschie-
dene Länder gleichzeitig eingebunden 
werden. Während Anne Jäger-Gogoll mit 
ihrem Beitrag den besonderen Einfluss 
deutsch-jüdischer Literatur bis zur Nach-
kriegszeit von ihrem Peripheriestatus her 
deutet, analysiert Angela Standhartinger 
die Selbst- und Fremdwahrnehmung des 
hellenistischen Judentums anhand des 
antiken Romans „Joseph und Aseneth“. 
Danach gibt Sonja Fielitz Einblick in die 
Shakespeare-Forschung und inwiefern 
der bekannte Autor sein katholisches 
Erbe sowie die religionspolitischen 
Umwälzungen seiner Zeit theatralisch 
verarbeitet hat. Wolf Friedrich Schäufele 
hingegen untersucht die Geschichte 
Frankfurts a.M. und zeigt, wie die luthe-
risch geprägte Reichsstadt in der frühen 
Neuzeit mit reformierten und jüdischen 
Minderheiten umging. 

Ausgehend vom deutschen Kontext er-
weitert Jörg Lauster den Begriff der 
„religiösen Minderheiten“ um das Kon-
zept der „Minorisierungsängste“, bei 
dem die Großkirchen mit ihrem Eigen-
anspruch und weiterer gesellschaftlicher 
Anpassung ringen. Winfried Schröder er-
forscht die Geschichte des Atheismus-
begriffs und wie sehr pathologische Zu-
schreibungen eine negative Wort-
konnotation begünstigt haben. Thomas 
Noetzel behandelt die politische Seite 
religiöser Systeme, indem er religiöse 
und politische Unterscheidungslogiken 
vergleicht und den säkularen Staat als 



evangelikale missiologie 31[2015]1 51 

passenden Rahmen deutet, der normative 
Grundprobleme offen lässt und Religio-
nen für ihre politische Teilhabe zur 
Selbstsäkularisierung bewegt. 

Rachid Ouaissa untersucht die Entwick-
lung islamistischer Massenbewegungen 
im Nahen Osten, ihre strategische Ein-
bindung der Mittelschichten und ihre 
aktuelle Phase der Entideologisierung 
und Individualisierung. Christoph Elsas 
erörtert die Konzepte „Assimilation“ und 
„Integration“ in ihrer religionswissen-
schaftlichen Relevanz. Udo Kelle re-
flektiert methodologische Fragestellun-
gen für die qualitative Sozialforschung in 
religiösen Minderheitenmilieus, proble-
matisiert den weitläufigen Begriff des 
„Fundamentalismus“ und gibt Hinweise 
für zukünftige Forschungsprojekte. Im 
letzten Beitrag analysieren Sebastian 
Murken und Franziska Dambacher die 
gesellschaftliche Wahrnehmung und 
Stigmatisierung von Sekten bzw. Neuen 
Religiösen Bewegungen und geben Im-
pulse zur Differenzierung. 

Die Stärke dieses Fachbuchs liegt in 
seiner interdisziplinären Breite, mit der 
es tiefe Einblicke in die Dynamiken von 
Religionen, Gesellschaften und säku-
laren Traditionen sowie in die aktuelle 
Forschung der einzelnen Fachbereiche 
bietet. Die Autoren verweisen in Fuß-
noten und Bibliographien auf weitere 
Fachliteratur und präsentieren ihre Er-
gebnisse fast durchweg auf hohem 
Niveau, sodass zum besseren Text-
verständnis mitunter auch fachliches 
Vorwissen hilfreich ist.  

Auffallend ist das Bemühen der Autoren, 
konsequent auf einer deskriptiven Ebene 
zu arbeiten. Trotzdem werden immer 
wieder (fast unfreiwillig) normative 
Fragestellungen aufgeworfen, sei es 
beim Offenlegen der eigenen Axiome 
oder bei der Bewertung der Forschungs-
resultate. So wird deutlich, dass die 
Beschäftigung mit religiösen Minder-
heiten nicht nur ein Modethema ist, 

sondern eine grundlegende Herausfor-
derung des 21. Jahrhunderts darstellt, bei 
dem das westliche Kultursystem mit 
seinem funktionalen Pluralismus weiter 
um Antworten ringt. 

Der Sammelband ist für jeden interes-
sant, der sich allgemein für das Themen-
feld „Religiöse Minderheiten und gesell-
schaftlicher Wandel“ oder für die einzel-
nen Themen interessiert (Minderheiten 
im Islam, soziologische und religions-
wissenschaftliche Theorien, Säkularisie-
rung, usw.). Die Artikel regen zum 
kritischen Nachdenken an, reflektieren 
alte und neue Ansätze und bieten Aus-
gangspunkte für die weitere Forschung. 
Bemerkenswert ist zudem die interdis-
ziplinäre Methodenvielfalt, von der sich 
Vieles sicherlich auch für die missio-
logische bzw. theologische Forschung 
nutzbar machen ließe. Insgesamt also ein 
vielseitiger, anspruchsvoller und lesens-
werter Sammelband! 

Daniel Vullriede, M.A., Missionar in 
Italien mit Forum Wiedenest e.V. 

Jürgen Schuster, Christian Mission in 
Eschatological Perspective: Lesslie 
Newbigin's Contribution (edition afem 
mission academics 29) Nürnberg: VTR 
Publications, Bonn: VKW Culture 
and Science Publications, 2009. 275 
Seiten. 24,80 Euro. 

In dem auf seiner 2007 erschienenen 
Dissertation basierenden Buch gelingt es 
Jürgen Schuster (geb. 1957) die viel-
seitigen Gedankengänge des einfluss-
reichen Missionstheologen und Bischofs 
J. E. Lesslie Newbigin (1909–1998) un-
ter dem Gesichtspunkt der Eschatologie 
in ein sinnvolles Gesamtgefüge einzu-
ordnen. Ziel seines in Englisch ver-
fassten und 2011 mit dem George W. 
Peters Preis ausgezeichneten Werkes ist 
es, aufzuzeigen, welche Implikationen 
Newbigins Verständnis des Reiches 
Gottes in seiner eschatologischen Span-
nung für seine Missionstheologie hat. 
Schuster resümiert, dass sich wesentliche 



52 evangelikale missiologie 31[2015]1 

missionstheologische Themen bei New-
bigin aus dessen Deutung des Reiches 
Gottes in eschatologischer Spannung 
ableiten lassen. Diese sind (a) eine Be-
tonung des Evangeliums als öffentliche 
Wahrheit (public truth), (b) ein escha-
tologischer Schwerpunkt in der Ekkle-
siologie (sign, instrument and firstfruit), 
(c) ein holistisches Missionsverständnis 
(word and deed), (d) missionarisches 
Zeugnis im religiösen Pluralismus und 
(e) eine an der Eschatologie orientierte 
Epistemologie (eschatological epistemo-
logy). 

Das Werk setzt voraus, dass der Leser 
mit der Biographie Newbigins vertraut 
ist und verzichtet daher auf eine Dar-
stellung seines Lebenslaufes. An einigen 
Stellen werden jedoch hilfreiche Ver-
weise auf biographische Umstände 
geboten, die dem Verständnis der theo-
logischen Sachverhalte dienlich sind. 
Methodisch beginnt Schuster sinnvoller 
Weise mit der Darstellung des histo-
rischen und theologischen Rahmens der 
Diskussion um „Reich Gottes und 
Mission“ und beschränkt sich dabei auf 
das für seine Analyse relevante 20. 
Jahrhundert mit dessen einschlägigen 
Missionskonferenzen. In den folgenden 
drei Kapiteln widmet sich Schuster ganz 
dem Newbigin'schen Verständnis des 
Reiches Gottes und zwar anhand einer 
(a) diachronen Analyse seiner frühen 
Werke, einer (b) synchronen Analyse 
seiner Werke ab den 1960er Jahren und 
einer (c) abschließenden systematischen 
Zusammenfassung und Einordnung des 
Themas in den größeren Kontext seiner 
Missionstheologie. Eine wichtige Er-
kenntnis dieses mit 124 Seiten fast die 
Hälfte des Buches ausmachenden Teils 
ist der Erweis der Kontinuität der escha-
tologischen Ausrichtung des missions-
theologischen Denkens des Bischofs. 
Dass sich die eschatologischen Bezüge 
von den frühen bis zu den späten 
Schriften Newbigins finden lassen, 
spricht deutlich für die Entscheidung 

Schusters, Newbigins Eschatologie als 
Klammer für seine Missionstheologie 
heranzuziehen. Ein Nachteil der Metho-
dik ist meiner Meinung nach der Wie-
derholungseffekt, welcher durch die 
Betrachtung des gleichen Themas aus 
drei Perspektiven beim Leser erzeugt 
wird.  

Inhaltlich bildet Kapitel 4 (155–170) den 
Höhepunkt des eben beschriebenen 
Teils. Gelingt es Schuster doch darin, die 
einzelnen Bausteine zu einem geordne-
ten und anschaulichen Ganzen zusam-
menzufügen (Grafik auf Seite 169!). 
Angesichts der vielfältigen Themen der 
zahlreichen Schriften Newbigins (Schus-
ter sichtete etwa 150 Primärquellen!), die 
hier in komprimierter Form dargeboten 
werden, ist dieses Kapitel als Kompass 
für Einsteiger sehr zu empfehlen. 
Newbigins Missionstheogie wird darin 
trinitarisch entfaltet: Gott, der Vater, ist 
es, der die universale Geschichte be-
ginnend mit der Schöpfung mit der 
Menschheit schreibt. Sie zielt auf deren 
Einheit in Gottes Shalom ab. Dieser 
wurde verloren durch die als Ent-
fremdung zwischen (a) Mensch und 
Gott, (b) Mensch und Mitmensch, sowie 
(c) Mensch und Natur verstandene Sünde 
(155). Gott, der Sohn, tritt in seiner 
Inkarnation als das Zentrum und 
zugleich als die Wende der Geschichte 
Gottes mit der Welt auf. Die Inkarnation 
stellt dabei einen öffentlichen, his-
torischen Fakt dar. Die Rettung, die 
durch Jesus vollzogen wurde, wird in 
ihrer Partikularität zwar als Stolperstein 
für das (post)moderne Denken beschrie-
ben, mithilfe der für Newbigin ent-
scheidenden Erwählungslehre jedoch 
dennoch als Partikularität mit kosmi-
schen Auswirkungen festgehalten. Der 
universale Rettungswille des Vaters wird 
mit der partikularen, historisch greif-
baren Rettung durch den Sohn ver-
bunden, indem die Lehre von der Er-
wählung als Verlinkung dient. Gott, der 
Heilige Geist, wird als Garantie und 



evangelikale missiologie 31[2015]1 53 

Vorgeschmack auf das Ende dargestellt, 
der zugleich die Mission Gottes anleitet, 
der Mission der Gemeinde vorausgeht. 
Die Gemeinde selbst ist erwählt, um 
Zeugnis abzulegen. Das Reich-Gottes- 
Verständnis Newbigins grenzt sich ab 
von der optimistischen Vorstellung eines 
durch menschlichen Fortschritt herbei-
führbaren Reiches, von der symbolischen 
Vorstellung einer realisierten Escha-
tologie à la C.H. Dodd sowie von der 
Dichotomie zwischen einer rein sozialen 
oder einer rein individualistischen Auf-
fassung in Bezug auf das eschatologische 
Reich (163). Dem hält Newbigin seine 
Sicht des Reiches Gottes als einem in 
eschatologischer Spannung stehendem 
Phänomen zwischen zukünftiger kos-
mischer Neuschöpfung durch Gott und 
proleptischer Vorwegnahme des Escha-
tons in der Gegenwart vor, welche sich 
auf die greifbaren historischen Fakten 
der Inkarnation Jesu gründet.  

Typische, eingangs genannte Themen 
Newbigins, werden im darauffolgenden 
Kapitel 5 (171–235) allesamt von der 
Eschatologie her beleuchtet und be-
gründet. Schuster macht so deutlich, dass 
Newbigins Eschatologie eindeutig Im-
plikationen für seine Missionstheologie 
hat. Das ist für ein Kennenlernen seiner 
Theologie ein sehr wertvoller Beitrag. 
Dies ist gerade auch deswegen der Fall, 
weil Schuster Newbigin bewusst viel zu 
Wort kommen lässt durch ausführliche 
Zitate. Eine deutsche Übersetzung des 
Werkes wäre wünschenswert, um die im 
Vergleich zur angelsächsischen Welt 
schwächere oder nur indirekte Rezeption 
Newbigins zu beleben.  

Dass die Eschatologie einen hilfreichen 
Rahmen darstellt, um das Bild des viel-
seitigen missionstheologischen Schaf-
fens des Bischofs zu erfassen, steht nach 
Schusters Werk außer Frage. Es bleibt 
jedoch die Frage, ob die doxologische 
Dimension als „Nagel“, an dem das Bild 
hängt, nicht mitgedacht werden muss, 
um der Aussage Newbigins: „The first 

thing in any kind of missiology must be 
praise. The gospel begins with an 
immense explosion of praise. […] And 
mission is surely essentially and 
primarily an overflow of praise.“ gerecht 
zu werden.  

Timo Doetsch, M.A., 
 Jugendreferent in Dresden 

Roger Boase (ed.), Islam and Global 
Dialogue: Religious Pluralism and the 
Pursuit of Peace. Farnham: Ashgate, 
2005. 310 Seiten. 17, 99 US-Dollar. 

In diesem Werk erkunden 20 Autoren 
wie sich der Islam als religiöse Be-
wegung auf den interreligiösen Dialog 
eingelassen hat. Roger Boase war Pro-
fessor an der Universität in Fez / 
Marokko, bevor er an die Universität in 
London wechselte. Seine Stellung-
nahmen lassen darauf schließen, dass er 
selbst Moslem ist. Er hat ein buntes 
Gemisch an Autoren zum Thema „Islam 
und religiöser Pluralismus“ gesammelt. 
Dabei ist der erste Hauptteil des Buchs 
(S. 77–190) dem Islam und seiner Be-
ziehung zum Westen im Hinblick auf 
Huntington’s Clash of Civilization and 
the Remaking of World Order (1996) 
gewidmet. Der zweite Hauptteil (S. 191-
273) beschäftigt sich mit jüdischen, 
christlichen und islamischen Antworten 
auf religiöse Unterschiedlichkeit. Ab-
schließend – wie auch implizit über dem 
ganzen Werk – steht der Appell, reli-
giösen Pluralismus als Chance und als 
Ausdruck menschlicher und göttlicher 
Vielfarbigkeit zu sehen. 

Der erste Hauptteil wird durch John 
Bowden, Herausgeber der SCM Press, 
eröffnet, der die Leser zum historischen 
Ursprung des religiösen Pluralismus im 
Rahmen der Aufklärung hinführt (S. 13–
20). Diana L. Eck, Indian studies Har-
vard University, definiert den Exklusi-
vismus, Inklusivismus und Pluralismus 
als die drei philosophischen Kernströ-
mungen religiöser Ausprägung (S. 21–
50). Die christlich evangelikale Be-



54 evangelikale missiologie 31[2015]1 

wegung wird dabei im Spektrum von 
extrem exklusivistischen – teils auch 
fundamentalistisch genannt – bis hin zu 
wenig exklusivistischen Gruppen, die 
sich selbst als Ausdruck religiöser Plu-
ralität verstehen, gesehen. Solche 
Spektren bilden sich in allen Religionen. 
Das Bild des Westens im Islam wird von 
verschiedenen Blickwinkeln aus betrach-
tet. William Dalrymple, Historiker und 
Schriftsteller, führt in die Welt der 
christlichen Heiligen und der isla-
mischen Sufiten ein (S. 91–101). Dabei 
enthüllt er Gemeinsamkeiten im langen 
Miteinander beider Religionen. Er 
kommt zu dem Schluss, je länger man 
das orthodoxe Ostkirchentum studiere, 
desto mehr werde deutlich, wie sehr es 
die Grundlage fundamentaler islamischer 
Inhalte darstelle (S. 96). Gerade in Ost-
anatolien (Levante) und im Nahen Osten 
ist dieser christlich-islamische Synkre-
tismus seiner Meinung nach tief 
verankert. Akbar S. Ahmed, Islamic 
studies an der American University 
Washington, ist weltweit bekannt für 
seinen Einsatz zum öffentlichen Dialog 
zwischen Islam und den anderen 
Religionen (S. 103–118). Sein Beitrag 
geht davon aus, dass sich Moslems 
ablehnend gegenüber dem Westen 
verhalten, weil die Leistungen des Islam 
dort nicht beachtet werden (S. 106–107). 
Antony T. Sullivan, Lehrer am Institut für 
Middle Eastern and North African 
Studies an der Universität zu Michigan, 
geht als einer der wenigen auf die 
spannungsgeladene politische Situation 
zwischen islamischer Welt und dem 
Westen, insbesondere den Vereinigten 
Staaten ein (S. 139–158). Er versucht 
den Westen aus asiatischer Sicht (China 
und Indien) zu verstehen und die 
arabische Welt als Bestandteil darin zu 
verankern. Im Weiteren führt er den 
Leser in den ökumenischen Jihad 
römisch katholischer Gelehrter ein (Peter 
Kreeft, Russell Kirk). Der von vielen 
Muslimen und Nicht-Muslimen miss-

verstandene Begriff jihad und die daraus 
resultierenden Aktivitäten werden als 
Ursache für die ablehnende Haltung des 
Westens gegenüber dem Islam gewertet 
(S. 147).  

Im zweiten Hauptteil kommt der 
christlich-jüdisch-muslimische Trialog 
ins Gespräch. Tony Bayfield, Direktor 
der reformierten Synagogen im Ver-
einigten Königreich (UK), weist darauf 
hin, dass der 11. September 2001 ein 
Angriff auf alles religiöse Denken war 
(S. 191–202). Er beschreibt das Dilem-
ma: Judentum, Christentum und Islam 
sind für ihn eng verwandt, stellen aber 
die am schlechtesten funktionierende 
Verwandtschaft dar, die man sich vor-
stellen kann. Keine dieser drei mono-
theistischen Schriftreligionen hält sich an 
die Forderungen ihrer eigenen Schriften, 
sich um Frieden zu bemühen. Das Juden-
tum kritisiert er für seine absolute Theo-
logie der Erwählung und Einzigartigkeit. 
Er sieht eine Tendenz aller drei Reli-
gionen hin zum Fundamentalismus. 
Zuletzt verweist er auf die Ausbeutung 
der Dritten Welt durch das Christentum 
und den postchristlichen Westen. Murad 
Wilfried Hofmann, ein deutscher Dip-
lomat und Autor in Algerien und 
Marokko, der zum Islam konvertierte, 
verteidigt die „zurückhaltende“ Stellung 
des Islam in Hinblick auf den religiösen 
Dialog (235–246). Seiner Meinung nach 
hat Amerika wenig aus dem 11. Sep-
tember gelernt und es wurde „Israel“ in 
der ganzen Debatte vergessen (S. 235). 
Fanatische evangelikale Kreise würden 
den Islam aktiv bekämpfen, wobei sich 
Deutschland als herausragend erweise. 
Dabei sind in islamischen Staaten, so 
seine Beobachtung, religiöse Probleme 
auf lokaler Ebene kein Thema. Der 
dhimmi-Status (Nicht-Muslime in isla-
mischen Staaten) hätte nur drei Ein-
schränkungen zur Folge: Ausschluss aus 
dem Militärdienst, eine spezielle Steuer, 
die nicht unbedingt höher als die 
normale Steuer zakat sei, und die Un-



evangelikale missiologie 31[2015]1 55 

möglichkeit, höchstes Staatsoberhaupt zu 
werden. Toleranz, Ökumene und das 
Streben nach Frieden in allen Religionen 
kann nur gelingen wenn jeder in seinem 
Glauben bleibt, ist seine abschließende 
These. Eine dritte Stellungnahme zum 
interreligiösen Dialog kommt vom 
Herausgeber Roger Boase, der den 
ökumenischen Islam als eine Antwort 
auf den religiösen Pluralismus betrachtet 
(S. 247–266). Er zeichnet drei Grund-
haltungen im Hinblick auf religiösen 
Pluralismus: diejenigen, die andere 
Religionen komplett ablehnen (und sich 
als Instrumente Gottes sehen), die-
jenigen, die religiöse Unterschiedlichkeit 
als Segen betrachten und dem Welt-
frieden entgegen streben (z. B. Küng), 
und diejenigen die Religion in jedweder 
Ausprägung ablehnen. Auch Boase 
beginnt mit dem 11. September 2001 und 
beschreibt die militärische Antwort des 
Westens in Afghanistan, Irak und 
Pakistan als den schlimmsten Fehler. Die 
wahre Dichotomie finde sich nicht 
zwischen Muslimen und Nicht-Mus-
limen, sondern zwischen extremistisch-
exklusivistischen und inklusivistisch-
pluralistischen Gruppen. Auf der Suche 
nach Gemeinsamkeiten stößt er auf den 
ökumenischen Islam. Der Prophet Mo-
hammed selbst war in die interreligiöse 
Debatte seiner Umwelt eingebunden, wie 
der Koran zeige. Sieben Prinzipien 
lassen sich daraus ableiten: Es soll kein 
Druck in Bezug auf den Glauben 
ausgeübt werden (Sura 2:256), beleidige 
keinen Andersgläubigen (Sura 6:108), 

lass dich nicht mit denen ein, die deinen 
Glauben beleidigen (Sura 5:57-58), 
sprich mit Taktgefühl und Höflichkeit 
mit denen anderen Glaubens (Sura 
15:88), suche den Dialog mit denen, die 
kritisch argumentieren (Sura 3:65), 
vermeide Spekulationen über Glaubens-
fragen (Sura 40:4), und zuletzt kon-
kurriere in deinem eigenen Glaubens-
leben mit Andersgläubigen, um sie zu 
motivieren (Sura 5:48). Soweit die 
Auslegung von Boase zum Koran. Der 
jüdisch-islamische Dialog zu Zeiten des 
Propheten Mohammed sei intensiv ge-
wesen und sollte heute im islamischen 
Raum, wie auch außerhalb wieder 
aufgenommen werden. 

Dieses Werk ist in Anlehnung an die 
derzeitigen Spannungen zwischen den 
Weltreligionen ein Fingerzeig darauf hin, 
dass es an jedem einzelnen liegt, sich 
theologisch auf andere Religionen ein-
zulassen und sie nicht grundsätzlich als 
fundamental-radikal zu betrachten. An-
sätze dazu sind in jeder Religion 
vorhanden und sollten zu Nächstenliebe 
oder Friedensabsicht führen, wenn man 
den Offenbarungen folgt. Da die 
menschliche Realität aufgrund ökono-
mischer oder politischer Spannungen 
(Armut, Verfolgung, Vertreibung) oft 
anders aussieht, bleibt zuletzt die bange 
Frage, ob sich solche Appelle umsetzen 
lassen und sie die Menschen wirklich 
zum Umdenken bewegen. 

Dr. Eberhard Werner, Institut für 
evangelikale Missiologie (IfeM), Gießen. 

 

 



56  evangelikale missiologie 31[2015]1 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Verlag: Arbeitskreis für evangelikale Missiologie e.V. (AfeM), www.missiologie.org, Geschäftsstelle, 
Rathenaustraße 5-7, D-35394 Gießen. Tel. 0641-98689924 oder 0173-4929601 (vormittags), Fax 0228-
9650389, info@missiologie.org. Herausgeber: Prof. Dr. Dr. Thomas Schirrmacher, Friedrichstraße 38, 
53111 Bonn (viSdP). Schriftleitung: Meiken Buchholz, buchholz@missiologie.org oder über die Ge-
schäftsstelle; Manuskripte zur Veröffentlichung bitte bei der Schriftleitung einreichen. Rezensionen: Prof. 
Dr. Friedemann Walldorf, Walldorf@fthgießen.de, Bücher zur Rezension an: Rathenaustr. 5-7, D-35394 
Gießen. Weitere Redaktionsmitglieder: Prof. Dr. Bernd Brandl, Brunnenweg 3, D-75328 Schömberg, 
BuD. Brandl@t-online.de (Redaktionsleitung edition afem), Dr. Hanna-Maria Schmalenbach, Vöchtingstr. 
4, 72076 Tübingen (Lektorat). Verlag VTR/eda: Thomas Mayer, Gogolstr.33, 90475 Nürnberg, vtr@ 
compuserve.com. Redaktionsschluss: 6 Wochen vor Beginn des Erscheinungsquartals. Beiträge für em 
werden mit Belegexemplaren honoriert. Bestellungen und Korrespondenz betr. Versand und Abonne-
ments bitte an die Geschäftsstelle richten. Bezugspreis: Jährlich (4 Ausgaben) € 17,– (Studenten die Hälf-
te). Für AfeM-Mitglieder ist der Bezugspreis im Mitgliedsbeitrag inkl. Luftpost enthalten. Konten für em-

Abonnenten: Konto des AfeM bei der EKK, IBAN: DE 24 5206 0410 0000 416673, BIC-Code 
GENODEF1EK1. In der Schweiz: Konto CH81 0023 5235 5789 1940M bei der UBS (Postkonto-Nr. 80-2-
2). Mit Namen gezeichnete Beiträge müssen nicht unbedingt mit der Meinung der Schriftleitung und 
Redaktion übereinstimmen. 

ÜMG-Jubiläumspreis 2015 
für missionswissenschaftliche Arbeiten in Zusammenhang mit dem  

150-jährigen Jubiläum der Gründung der China-Inland-Mission durch  
Dr. Hudson Taylor im Jahr 1865 

Der Jubiläumspreis wird für wissenschaftliche Arbeiten vergeben, die einen wesentlichen 
Beitrag zum Erkenntnisstand von Hudson Taylors Einfluss auf die heutige Missiologie und 
Missionspraxis darstellen. Zum 150-jährigen Jubiläum wünschen wir uns neue Impulse 
aus dem Leben und Werk Hudson Taylors für die Missionsarbeit im 21. Jahrhundert.  

Angenommen werden Abschlussarbeiten (Diplom-, Bachelor-, Masterarbeiten), die 
zugleich einen zentralen Bezug zu Hudson Taylors Leben, Missionspraxis, Werten 
und Prinzipien und zu aktuellen Fragen, Themen und Herausforderungen der 
Weltmission im 21. Jahrhundert haben. Mögliche Themen sind u.a.: #Glaubens-
missionen #Rolle der Frau in der Mission #Kontextualisierung und inkarnatorischer 
Lebensstil #Zusammenarbeit von Organisationen und mit einheimischen Christen 
#Dringlichkeit der Mission #Ganzheitlicher Dienst und soziale Verantwortung #u.a.m.  
Der Jubiläumspreis ist mit einer Summe von CHF 10.000 dotiert, aufgeteilt in CHF 2.000 für die 
besten Diplom-, CHF 3.000 für die besten Bachelor- und CHF 5.000.- für die besten Masterarbeiten. 
Zielsetzung des Preises ist die Förderung des Verständnisses von Hudson Taylors Einfluss 
auf die heutige Missiologie und Missionspraxis durch die Auszeichnung herausragender wissen-
schaftlicher Arbeiten. Über die Preisvergabe entscheidet eine Jury bestehend aus Vertretern des 
AfeM (www.missiologie.org) und des AfbeT (www.afbet. ch). Pro Kategorie werden maximal drei 
Arbeiten ausgezeichnet. Die Preisverleihung wird im Rahmen der AfeM- und AfbeT-Jahrestagung 
Anfang Januar 2016 stattfinden.  
Arbeiten, die im Zeitraum vom 1. Januar 2013 bis zum 31. Oktober 2015 abgeschlossen und 
auf Deutsch verfasst wurden, können für den Jubiläumspreis eingereicht werden. Die Arbeit 
und die dazugehörenden Unterlagen sind als pdf-Dateien bis 31. Oktober 2015 an den AfeM 
einzusenden: info@ missiologie.org. Vermerk: ÜMG-Jubiläumspreis (pdf-Datei der Arbeit 
zusammen mit einer Kurzfassung von max. 2 Seiten, Kopie des Abschlusszeugnisses, aktuellem 
Lebenslauf und einer kurzen gutachterlichen Stellungnahme einer betreuenden Lehrperson.) 
Nachfragen sind an den Missionsleiter der ÜMG in der Schweiz zu richten: Dr. Markus Dubach, 
Missionsleiter, Neuwiesenstr. 8, CH-8610 Uster, markus.Dubach@omfmail.com.  

Dieser Preis wird von der ÜMG-Schweiz (www.omf.ch)  
& der ÜMG-Deutschland (www.ümg.de) verantwortet. 

  


