ISSN 0177-8706

31.Jahrgang 2015
1.Quartal

1/15

evangelikale missiologie

Die Griindung der China Inland Mission vor

150 Jahren — ein kleiner Baustein in der
groBen Mission Gottes

Aus meiner Sicht: Gedanken zum 150. Jahrestag der
Grindung der China Inland Mission (Markus Dubach)

Biblische Grundlagen evangelikaler Missiologie —
69 Thesen (Teil 3) (Thomas Schirrmacher)

Die Stellung Hudson Taylors im Kontext
der Missionsgeschichte (Klaus Wetzel)

Fredrik Franson (1852—1908): Freund, Férderer und
Partner der China-Inland-Mission (Hans Ulrich Reifler)

Wenn Hudson Taylor China heute noch einmal
besuchen wiirde ... (Ya Gu)

Missio Dei (Teil 1)
Linguistische, historische und theologische Aspekte (Hannes Wiher)

Rezensionen
Noteworthy
Ausschreibung: UMG-Jubildumspreis

‘a{ eﬂ’ Arbeitskreis fiir evangelikale Missiologie

T

24

33
38

50
37
56



Aus meiner Sicht:

Gedanken zum 150. Jahrestag der Grindung der China Inland
Mission (heute Uberseeische Missions-Gemeinschaft, UMG)

Mission verandert unsere Prioritaten, unsere Werte und unsere Haltung

Gott will, dass wir wie Reben am Weinstock sind. Hudson Taylor strebte wie auch
viele andere im 19. Jahrhundert nach einem christozentrischen Heiligungsideal. Sie
waren iiberzeugt, dass Christen in dem Umfeld wachsen und Frucht bringen sollen, in
das sie Gott hineingestellt hat. Doch die Not der unerreichten Menschen liess sie nicht
los. Hudson Taylor, iiberwiltigt von den Millionen Menschen in China, die noch nie
von Jesus gehort hatten, griindete 1865 die China Inland Mission (CIM). Schit-
zungsweise gab es damals 2500 protestantische Christen unter 250 Millionen
Chinesen. Sein Ziel war deshalb, den Menschen im Inneren Chinas die Frohe
Botschaft in Wort und Tat zu bringen. Auch in China strebte er nach einem
gottgefilligen, heiligen und inkarnatorischen Leben und war tief durchdrungen von
der Liebe Gottes, die sein ganzes Denken und Handeln prigte. Dies dusserte sich auch
in seinem Respekt zu allen Menschen, seiner Authentizitit und seiner Freigiebigkeit
sowie seiner Bereitschaft, fiir das zu leiden, wovon ihn Gott iiberzeugt hatte.

Mission verandert unsere Mitmenschen, unser Umfeld und unser
Gottesverstandnis

Gott will, dass wir Frucht bringen. Hudson Taylor strebte nach einem fruchtbaren
Leben. Doch Frucht ist nicht direkt machbar, sondern entsteht, wenn Gottes Geist
wirkt und geheiligte Menschen sich ganz ihm zur Verfiigung stellen. Taylor vertraute
in allem Gott, erwartete alles von ihm und war bereit, Schwierigkeiten geduldig zu
tragen. Er lebte in der Erwartung von Jesus Wiederkunft und die Verlorenheit von
Chinas Millionen lag ihm schwer auf dem Herzen. Er verkiindigte Gottes Wort, setzte
sich fiir Gerechtigkeit ein und linderte Not, wo
immer er konnte — immer mit dem Ziel, dass
Menschen von Jesus verdndert und in seine
Nachfolge gerufen werden. Diesem Ziel
ordnete er alles unter und setzte sich
unermiidlich dafiir ein. Durch Reflektion iiber
Gottes Wort und in intensiven Diskussionen
mit Frauen und Ménnern aus verschiedenen Kultur- und Gesellschaftsschichten durfte
er die CIM als ,,Glaubensmission* aufbauen und viele andere Missionsorganisationen
entscheidend mitprigen. Wie diese Prigung aussieht und heute noch nachwirkt, dazu
hat die UMG fiir wissenschaftliche Arbeiten einen Jubildumspreis ausgeschrieben
(siehe dazu die Ausschreibung auf S.56 dieser Ausgabe).

~Wenn ich tausend Leben hatte,
China sollte sie haben —

doch nein, nicht China, sondern
Jesus Christus, mein Herr.”

Mission verandert auch dich — lasst du dich verandern?

Gott will mit allen Menschen Gemeinschaft haben. Dieses tiefe Verlangen unseres
dreieinigen Gottes motiviert uns dazu, sein Wort zu verkiinden, uns fiir Gerechtigkeit
stark zu machen, Not zu lindern und Menschen nachhaltig zu férdern. Gott will, dass
alle Menschen von allen Kulturen und Milieus mit ihm in Beziehung kommen. Er
sucht Menschen, die von seiner Liebe iiberwiltigt iiberall hingehen, um Menschen zu

2 evangelikale missiologie 31[2015]1



einem Leben mit Gott einzuladen und die Gesellschaft zu verdndern. Gemiss dem
,Joshua Project” haben noch etwa ein Drittel der 2,2 Milliarden Ostasiaten noch nie
von Jesus gehort. Wer ist bereit, sein Leben dafiir einzusetzen, dass unter Asiaten
christliche Gemeinschaften entstehen, wo Menschen Jesus kennen und lieben lernen?
Hudson Taylor sagte einmal: ,,Wenn ich tausend Leben hitte, China sollte sie haben —
doch nein, nicht China, sondern Jesus Christus, mein Herr. Ist dein Leben eines der
tausend, die Jesus haben kann?

Dr. Markus Dubach, Missionsleiter der UMG, Schweiz,
Vorstandsmitglied des AfeM

Biblische Grundlagen evangelikaler
Missiologie: 69 Thesen (Teil Ill)

Thomas Schirrmacher
Diese Thesen mdchten in finf Teilen die Grundlagen christlicher Mission zusammen-
fassen, wie sie sich aus dem biblischen Zeugnis und christlichen Bekenntnis ergeben.
AnschlieBend an die in der vorangehenden Ausgabe erschienenen Teile | und Il zur
Verankerung der Weltmission in den zentralen christlichen Glaubensinhalten und in
dem Gesamtzeugnis der Bibel folgt in dieser Ausgabe der Teil Ill zu kultureller Vielfalt.
Die Teile IV bis V zu Religionsfreiheit und sozialer Veranderung folgen in der nachsten
Ausgabe.

Prof. Dr. phil. Dr. theol. Thomas Schirr-
macher (geb. 1960) ist Rektor des Martin
Bucer Seminars (Bonn, Innsbruck, Prag,
Ziirich, Istanbul), wo er Missions- und
Religionswissenschaft und Ethik lehrt,
Professor fiir Religionssoziologie an der
Staatlichen Universitit Timisoara, Ru-
mdnien, Distinguished Professor of
Global Ethics and International Deve-
lopment an der William Carey Universi-
ty, Shillong, Meghalaya, Indien, Direktor
des Internationalen Instituts fiir Religi-
onsfreiheit der Weltweiten Evangelischen
Allianz sowie Vorsitzender der Theologi-
schen Kommission dieses weltweiten Zu-
sammenschlusses von etwa 600 Millio-
nen. evangelischen Christen. Email: drth
schirrmacher@ me.com.

evangelikale missiologie 31[2015]1

Diese Thesen sind die iiberarbeitete
Fasssung der Jubildumsthesen zum zehn-
Jjdhrigen Bestehen der Zeitschrift Evan-
gelikale Missiologie (em) 10 (1994) 4:
112-120 und ihrer Nachdrucke."

1 Niederldndische Fassung in ,,Bijbelse Principes
van evangelische Missiologie“. Informatie Evan-
gelische Zendings Alliantie 26 (1995) 5 (okt/nov):
20-21 + 6 (decfjan): 21-22 + 27 (1996) 1
(febr/maart): 18-20 + 2 (apr/mei): 24-26 + 3
(jun/jul): 19-20 + 4 (aug/sep): 20-21 + 5 (okt/nov):
21-22 + 6 (dec/jan): 20-21. Englische Fassung in:
Thomas Schirrmacher. God Wants You to Learn,
Labour and Love. Reformatorischer Verlag Beese:
Hamburg, 1999.



lll. Teil: Mission angesichts der
kulturellen Vielfalt

32. These: Die Vielfalt der Vélker und
Kulturen ist prinzipiell keine Folge
der Siinde, sondern gottgewollt. In
einer Kultur ist aus biblischer Sicht
nur das zu verwerfen, was aus-
driicklich Gottes heiligem Willen
widerspricht, nicht aber die Viel-
faltigkeit menschlicher Ausdrucks-
und Lebensweisen.

Gott ist der Schopfer aller Volker, denn
,er hat aus einem [Menschen] alle Vol-
ker der Menschen geschaffen, damit sie
auf der ganzen Erde wohnen ...*“ (Apg
17,26; vgl. 5. Mose 32,7-9; Ps 74,17,
86,9). Ein Christ liebt deswegen wie
Gott Menschen aller Kulturen wund
respektiert die Andersartigkeit anderer
Kulturen (Offb 1,6-8; Ps 66,8).

Die Vielfalt und Unterschiedlichkeit der
Kulturen ist nicht zuerst negativ als Fol-
ge der Siinde zu verstehen und ist keine
Folge des Gerichtes Gottes durch die
Sprachverwirrung beim Turmbau zu Ba-
bel (1 Mose 11,1-9). Durch die Sprach-
verwirrung wollte Gott doch gerade das
erreichen, was er den Menschen zuvor
als Bestimmung, Auftrag, ja Befehl ge-
geben hatte, ndmlich die Ausbreitung der
Menschheit auf der ganzen Erde (, fiillet
die Erde®, 1 Mose 1,28; 9,1) und damit
die Aufspaltung der Menschheit in eine
Vielfalt von  Familien, Volkern,
Kulturen, aber auch von Berufen, Fi-
higkeiten und Leistungen. Von den Soh-
nen Noahs ausgehend ,,wurde die ganze
Erde bevolkert (1 Mose 9,19) und
,.verzweigten® sich so die ,,Nationen* (1
Mose 10,5).Deshalb kann die Entstehung
der einzelnen Volker durch Stamm-
baume erkldrt werden (1 Mose 10,1-32),
an deren Ende es heift: ,,von diesen aus
haben sich nach der Flut die Volker auf
der Erde verzweigt (1 Mose 10,32). Bis
heute verdndern sich Kulturen
fortlaufend durch die nidchste Ge-

4

neration, ja es entstehen dabei allméhlich
neue Kulturen.

Schon im Alten Testament kiindigt Gott
wiederholt an, dass er mit seinem Heil
alle Volker vor Augen hat (1 Mose 12,3;
Jesaja 49,6 etc.). Der Missionsauftrag
des Jona zeigt beispielhaft die Univer-
salitit der gottlichen Rettung schon in
alttestamentlicher Zeit. Pfingsten macht
deutlich, dass die Gemeinde Jesu alle
Kultur- und Sprachbarrieren iibersteigt.
Die Kirche ist deswegen multikulturell
angelegt (Offb 5,9-10; 7,9; 10,11; 11,9;
13,7, 14,6; 17,15; Dan 7,13-14; Eph
2,11-19).

33. These: Christen sind Menschen,
die von jeglichem kulturellen Zwang
befreit sind. Sie miissen keine
menschlichen Traditionen und
Gebote mehr neben Gottes Geboten
anerkennen.

Dies wird besonders in Mk 7,1-13 deut-
lich, wo Jesus die Pharisder heftig kriti-
siert, weil sie ihre menschliche Kultur in
den Rang verpflichtender Gebote Gottes
erhoben hatten. Wir stehen immer in der
Gefahr, unsere eigene — auch religiose —
Tradition zu verabsolutieren und zum
Malfstab zu machen, an dem andere Kul-
turen gemessen werden. Damit aber set-
zen wir uns an die Stelle Gottes, der
allein Gesetzgeber ist (Jak 4,12) und dem
es allein zusteht, MaBstibe vorzugeben,
an denen alle Kulturen zu messen sind.

34. These: Christen kbnnen andere
Kulturen im Lichte der Bibel be-
urteilen, weil und wenn sie gelernt
haben, zwischen ihrer eigenen
Kultur, auch ihrer jeweiligen
frommen Kultur, und den fiir alle
Kulturen giiltigen Geboten Gottes zu
unterscheiden.

Auch dafiir ist Mk 7,1-13 der beste Aus-

gangspunkt. Es waren sehr ehrenwerte,
fromme Motive, die die Pharisider veran-

evangelikale missiologie 31[2015]1



lassten, neben dem Wort Gottes und
sogar gegen das Wort Gottes weitere
Richtlinien zu erlassen, die fiir alle ver-
bindlich waren. Jesus Kkritisierte sie
heftig, weil sie sich damit zum Gesetz-
geber neben Gott gemacht hatten: ,,Ver-
geblich aber verehren sie mich, weil sie
als Lehren Menschengebote lehren* (Mk
7,7, Mt 15,9).

Hinter dem Wahrheitsanspruch der Mis-
sion darf sich kein Uberlegenheitsan-
spruch der eigenen Kultur iiber andere
Kulturen verbergen, auch kein Uberle-
genheitsanspruch der eigenen religiosen
Kultur oder Ausprigung des Christen-
tums. Leider kommt es bei Gesprichen
mit anderen Kulturen oder Gesprichen
mit anderen Religionen leicht zu einer
Uberlagerung durch politisch-nationale
Fragestellungen. Christen sollten auch
hier klar zwischen Kirche und Staat tren-
nen und deutlich machen, dass das
Wissen um die Wahrheit in Jesus sie in
Fragen der Kultur und Politik nicht un-
fehlbar macht, ja sie hier Biirger unter
Biirgern sind wie jeder andere auch.
Kolonialismus und Rassismus miissen
der christlichen Verkiindigung fern sein!

35. These: Kaum eine Religion kennt
in ihren grundlegenden Schriften
eine solche Selbstkritik wie das
alttestamentliche Judentum und das
neutestamentliche Christentum.

Jesus verwirft die Worte des Phariséers:
,Ich danke dir, Gott, dass ich nicht bin
wie die andern ...“ und preist die Worte
des Zollners: ,,Gott sei mir Siinder gni-
dig* (Luk 18,11-14). In der Bibel beginnt
Glaube mit der Erkenntnis der eigenen
Unzuldnglichkeit. Dahinter diirfen Chris-
ten auch in der Wahrheitsfrage nicht
zuriick.

In keiner Religion kommen die Anhén-
ger der eigenen Religion in den Heiligen
Schriften so schlecht weg wie im Alten
und Neuen Testament. Schonungslos
werden dort die Fehler ihrer bedeu-

evangelikale missiologie 31[2015]1

tendsten Fiihrer offengelegt (so waren
Mose, David und Paulus frither Morder,
Petrus beging schlimmsten Verrat an
Jesus), und allzuoft muss Gott Aufen-
seiter berufen, um sein Volk zur Rison
zu bringen. Die Lehre, dass auch Juden
und Christen Siinder und zu den
schlimmsten Taten fdhig sind, wird in
der Bibel sehr anschaulich vor Augen
gefithrt. Es sind nicht die heidnischen
Volker im Alten Testament oder die
Romer wund Griechen im Neuen
Testament, deren Graueltaten und irrige
Anschauungen im Mittelpunkt stehen,
sondern die des angeblichen oder tat-
sdchlichen Volkes Gottes. Die Bibel ver-
teilt Glauben und Unglauben nicht nach
Rassen oder Nationen. Heiden und un-
gldubige Juden werden deswegen im
Alten wie im Neuen Testament mit
denselben Worten bezeichnet.

Das Christentum wird selbst zur ver-
abscheuenswiirdigen Religion, wenn es
die wahre Kraft des Glaubens verleugnet
(2Tim 3.,5: ,,... die eine Form der From-
migkeit haben, deren Kraft aber verleug-
nen*) oder an die Stelle der gottlichen
Offenbarung menschliche Gesetze und
Gebote stellt (Mk 7,1-13; Jes 28,13-14).
Die Juden werden etwa Kkritisiert, weil sie
beim Studium der Bibel das Eigentliche,
namlich Jesus, iibersehen (Joh 5,39), um
Gott eifern, aber ohne sich tatsdchlich
nach ihm zu richten (R6m 10,2-3) und
weil sie sich auf Gott und sein Wort
berufen, aber tatsdchlich nicht danach
leben (R6m 2).

36. These: Jedes Ansehen der Per-
son in der Gemeinde aufgrund von
kulturellen, wirtschaftlichen, bil-
dungsmaBigen, ethnischen, rassis-
tischen und anderen Gesichts-
punkten widerspricht dem Wesen
Gottes und des christlichen
Glaubens.

Gott kennt kein Ansehen der Person,
weswegen nicht nur das staatliche Ge-



richt die Person nicht ansehen darf
(5Mose 1,17; 10,17-18; 16,18-20; 2Chr
19,7; Spr 18,5; 24,23; Hiob 13,10; Jes
3,9), sondern auch die neutestamentliche
Gemeinde jedes Ansehen der Person
verwirft (Kol 3,25; Eph 6,9; Jak 2,1-12).
Jakobus schreibt:

Meine Geschwister, haltet den Glauben Jesu
Christi, unseres Herrn der Herrlichkeit, von
jedem Ansehen der Person frei! ... Wenn
ihr wirklich das konigliche Gesetz ,Du
sollst deinen Naichsten lieben wie dich
selbst’ nach der Schrift erfiillt, so tut ihr
recht. Wenn ihr aber die Person anseht, so
begeht ihr Siinde und werdet vom Gesetz
als Ubertreter iiberfiihrt. ... Redet so und
handelt so wie solche, die durch das Gesetz
der Freiheit gerichtet werden sollen (Jak
2,1+8+9+12).

Auch deswegen muss der neutesta-
mentlichen Gemeinde jede Form von
Rassismus fremd sein. Die Menschheit
ist eine einzige Rasse und Familie, in der
alle Individuen, aber auch Volker und
Sprachen gleichwertig und gleich wiirdig
sind. Jesus ist fiir alle Menschen ge-
storben und in der himmlischen Ewigkeit
werden ihn Menschen aller Kulturen und
Sprachen preisen (Offb 4,11; Offb 21,1).

37. These: Christen sind Weltbiirger!

Christen haben ,von Amts wegen*
immer die ganze Welt im Blick, nie nur
ihre eigene Familie, ihr eigenes Volk
oder ihren eigenen Staat. Sie glauben
nidmlich nicht an eine Stammesgottheit,
sondern an den Schopfer, der die ganze
Welt und alle Volker erschaffen hat und
alle erlosen will (1 Mose 1,1; Joh 3,16;
Mt 28,18-20; Offb 4,11; Offb 21,1). Sie
gehoren auch nicht zu einem Privatklub
mit engstirnigem Anliegen, sondern zur
internationalen Gemeinde Jesu, die an
keine Sprache, kein Volk, keine Kultur,
keine soziale Schicht, kein Alter und
kein Geschlecht und nichts, was Men-
schen sonst trennt, gebunden ist (Rom
1,14; Eph 1,13-14; Offb 5,9-10; Offb
21,24-25). Und sie gehoren zu der Ge-

meinde, die einen Auftrag bekommen
hat, wie er grofler und internationaler
nicht zu denken ist: ,,Gehet hin in alle
Welt und machet zu Jiingern alle
Volker.” (Mt 28,18)

Ja, Christen wollen jede einzelne Seele
ebenso wie die ganze Welt retten und
dies in Bezug auf unsichtbare Realitéten
wie auch inmitten der sichtbaren
Wirklichkeit! Thr Blickwinkel ist der
privateste, den es gibt, und zugleich der
offentlichste. Es geht um die Beziehung
des Einzelnen zu Gott und um die
Beziehung der ganzen Welt zu Gott. Es
geht um die Beziehung zu dem nichsten
Mitmenschen ganz konkret und um die
Beziehung zu allen Mitmenschen.

Christliche Hoffnung ist Hoffnung fiir
alle Kulturen und Nationen, denn ,,auf
seinen Namen werden die Nationen
hoffen* (Mt 12,21; dhnlich Rém 15,12).
Gott kennt kein Ansehen der Person,
»~denn dafiir arbeiten und kidmpfen wir,
weil wir auf einen lebendigen Gott
hoffen, der ein Retter aller Menschen ist,
besonders der Glaubigen* (1 Tim 4,10).

38. These: Weil Christen allein
Christus gehéren und allein seinem
Wort unterstehen, kénnen sie jedoch
nicht nur ihre eigene Kultur und die
Kultur anderer kritisch sehen, son-
dern sind verpflichtet, sich aus Liebe
auf die Kultur anderer einzustellen.

Paulus begriindet in 1 Kor 9,19-23 die
Notwendigkeit, sich in der Evangeli-
sation auf andere einzustellen, gerade da-
mit, dass er allen gegeniiber frei ist:

Denn obwohl ich allen gegeniiber frei bin,
habe ich mich allen zum Sklaven gemacht,
damit ich immer mehr gewinne. Und ich bin
den Juden wie ein Jude geworden, damit ich
die Juden gewinne; denen, die unter Gesetz
sind, wie einer unter Gesetz — obwohl ich
selbst nicht unter Gesetz bin —, damit ich
die, welche unter Gesetz sind, gewinne;
denen, die ohne Gesetz sind, wie einer ohne
Gesetz — obwohl ich nicht ohne Gesetz vor
Gott bin, sondern unter dem Gesetz Christi

evangelikale missiologie 31[2015]1



—, damit ich die, welche ohne Gesetz sind,
gewinne. Den Schwachen bin ich ein
Schwacher geworden, damit ich die Schwa-
chen gewinne. Ich bin allen alles geworden,
damit ich auf alle Weise einige errette. Ich
tue aber alles um des Evangeliums willen,
um an ihm Anteil zu bekommen.

Luther hat diese Komplementaritit tref-
fend so generalisiert und zusammenge-
fasst:

Ein Christenmensch ist ein freier Herr iiber
alle Dinge und niemandem untertan. — Ein
Christenmensch ist ein dienstbarer Knecht
aller Dinge und jedermann untertan.

39. Christen sind also nicht nur dafiir
verantwortlich, ob und dass sie die
Botschaft von der Erlésung in Jesus
Christus gesagt haben, sondern
auch dafiir, ob und dass sie verstan-
den werden konnte.

Offensichtlich kann auch ein Christ so in
seiner eigenen Kultur leben, dass er nicht
merkt, dass er bestenfalls von anderen
nicht verstanden wird und schlimmsten-
falls mit seiner Kultur dem anderen ein
,.,Hindernis“ (1 Kor 9,12) ist, das Evan-
gelium zu verstehen.

Die Tatsache, dass die Worte von Jesus
Christus und die Evangelien iiber sein
Wirken auf Erden als Teil der Bibel nicht
in Aramiisch (oder Hebréisch) verbreitet
wurde, sondern in griechischer Uberset-
zung oder Verfasserschaft, belegt, dass es
in einer fiir moglichst viele verstind-
lichen Sprache zu den Menschen kom-
men sollte.

Zudem wurde das Evangelium von Jesus
Christus nicht als ein Evangelium ver-
offentlicht, sondern das eine Evangelium
findet sich in vier Evangelien (Mt, Mk,
Lk, Joh) fiir vier verschiedene Ziel-
gruppen.

Das ist auch der Grund, warum die Bibel
in jede nur denkbare Sprache {iibersetzt
werden darf und das Evangelium in je-

evangelikale missiologie 31[2015]1

dem Dialekt und jeder kulturellen Form
ausgedriickt werden kann und sollte.

40. These: Die Weltmission geht
nicht an den vorgegebenen sozio-
logischen Tatsachen vorbei, son-
dern richtet ihre Strategie daran aus.
Deswegen griindete Paulus in den
Ballungszentren und Verkehrskno-
tenpunkten Gemeinden, liberlieB
diesen Gemeinden die Durchdrin-
gung des Umlandes und griindete
selbst neue Gemeinden in vom
Evangelium unerreichten Gebieten.

Paulus griindete Gemeinden meist in
zentral gelegenen Stddten, setzte sehr
frith von ihm geschulte Alteste ein und
zog bald weiter. Die vollstindige evan-
gelistische Durchdringung der Gegend
mit dem Evangelium {iiberlieB er dann
der Grofstadtgemeinde. Von der Ge-
meinde in Thessalonich heifit es zum
Beispiel:
.. so dass ihr allen Gldubigen in [den Pro-
vinzen] Mazedonien und Achaja zu Vorbil-
dern geworden seid. Denn von euch aus ist
das Wort des Herrn nicht allein in Mazedo-
nien und Achaja erschollen, sondern euer
Glaube an Gott ist an jeden Ort hinausge-
drungen, so dass wir nicht mehr nétig
haben, etwas zu sagen* (1 Thess 1,7-8).

Wenn Paulus in Rom 15,19 schreibt, dass
er ,,von Jerusalem und ringsumher bis
nach Illyrien das Evangelium des Chri-
stus vollig verkiindigt habe, meint er
nicht, dass er jedem einzelnen Menschen
dort das Evangelium verkiindigt hat,
sondern dass er an allen strategisch
wichtigen Orten Gemeinden gegriindet
hat. Dasselbe gilt fiir die Aussage, dass
»ich in diesen Gegenden keinen Raum
mehr habe® (Rom 15,23). Paulus sucht
deswegen nicht die Gebiete auf ,,wo
Christus bereits genannt wurde* (Rom
15,20) und wo bereits gepredigt wird
(Rom 15,21), sondern Orte, an denen
noch niemand das Evangelium ver-



kiindigt hat und keine einheimische
Gemeinde existiert.

41. These: Es soll aber nicht allein
die Verkiindigung des Evangeliums
auf die verschiedenen Kulturen
eingestellt werden, sondern das
Evangelium will und muss genauso
im Leben des Einzelnen, wie im
Leben der Gemeinschaft und der
gesamten Kultur inkulturiert werden.

So wie Gott durch die Propheten nicht
nur die jeweilige Sprache der Menschen
sprach und in Christus nicht nur Mensch
in Raum und Zeit wurde, den die
Menschen sehen und verstehen konnten,
sondern dabei sich das Wort Gottes auch
mit der jeweiligen Geschichte und Kultur
zu wahrem Leben verband, so will das
Evangelium auch heute nicht nur
Menschen aller Kulturen erreichen,
sondern die Kulturen durchdringen und
in ihren neuen Ausprigungen beweisen,
dass das Evangelium nicht an einen
bestimmten Raum und eine bestimmte
Zeit und schon gar nicht an die Kultur
der jeweiligen Verkiindiger gebunden ist.

Da Gott selbst die Vielfalt der Kulturen
gestiftet hat (These 32), will er sie durch
das Evangelium nicht einschrinken, son-
dern stirken und ldutern. Es ist kein Zu-
fall, dass durch die Weltmission — vor
allem durch die Bibeliibersetzungsarbeit
— viele kleine Kulturen und Sprachen der
Welt erhalten geblieben sind.

Wihlen wir das Beispiel der Individua-
litdt. Zerstort Gott unsere Personlichkeit?
Schaltet er alle gleich? Wenn dem so
wire, konnte irgendetwas dabei nicht
stimmen: Es ist doch gerade Gott, der
uns als unverwechselbare Personlichkei-
ten geschaffen hat und der die ungeheure

Vielfalt liebt. Gott arbeitet nicht mit
Zwang. Zwang und Besessenheit sind
die Kennzeichen des Bosen, ja des
Teufels (z. B. Mk 5,25). Das Bose und
der Teufel fragen uns nicht, unterstiitzen
uns nicht, helfen uns nicht, sondern ver-
fiihren und zwingen uns und bringen uns
zur Siinde, ehe wir zum Nachdenken
gelangt sind. Er ist der Feind jeder
Selbstbeherrschung, jedes Nachdenkens
dariiber, was fiir uns eigentlich gut wire
und woher wir die Kraft nehmen, es
dann auch umzusetzen.

Gott dagegen schenkt uns alles, und er
mochte die ja von ihm geschaffene, un-
verwechselbare Personlichkeit, die sich
selbstbeherrscht, niichtern und ruhig fiir
den Weg Gottes entscheidet und diesen
dann in der Kraft des Heiligen Geistes
geht. Christ werden heiflit nicht, seine
Personlichkeit zu verlieren, sondern sei-
ne Personlichkeit — befreit von bosem
Ballast — zu gewinnen. Wenn Gottes
Geist an und durch Menschen wirkt,
macht er sie zu echten Personlichkeiten
und nicht zu Marionetten. Das beste Bei-
spiel dafiir sind die Geistesgaben (Gna-
dengaben), die der Heilige Geist jedem
Christen verleiht, so dass alle demselben
Ziel dienen, aber jeder auf eine etwas
andere Art und Weise (Rom 12,4-7; 1
Petr 4,12-13; 1 Kor 12; Eph 4,11-13).

Ahnliches gilt von den Kulturen: Gott
zerstort sie nicht, sondern Gottes Geist
befreit sie vom Bdsen und fiihrt sie zu
groferer Entfaltung. Am Ende steht die
gottgewollte Vielfalt der Kulturen, auch
in der Kirche Jesu Christi weltweit, nicht
die Einheitskirche oder Einheitskultur.

(Die abschlief3enden Teile IV und V
folgen in der niichsten Ausgabe.)

evangelikale missiologie 31[2015]1



Die Stellung Hudson Taylors im Kontext der
Missionsgeschichte

Klaus Wetzel

Hudson Taylor hat einem Zweig der von der Danisch-Halleschen und der Herrnhuter
Missionsbewegung vorbereiteten und von William Carey initiierten evangelischen
Weltmissionsbewegung in der 2. Halfte des 19. Jh.s eine besondere Pragung ge-
geben. Dabei hat er die Grenzen des geistlich Méglichen und theologisch Verant-
wortbaren ausgelotet und damit einen wesentlichen Anteil daran, evangelische
Weltmission sozusagen in ihrer gréBtmaoglichen Reichweite zu erméglichen. Vor allem
das Prinzip der ,Glaubensmission®, die Bedeutung der persdnlichen Berufung und das
Missionsmotiv der Unerreichten sind von Bedeutung.

Dr. theol. Klaus Wetzel war als
Mitarbeiter des WEC International sechs
Jahre in Indonesien tditig, davon 1988-
1993 als Dozent an der Theologischen
Hochschule »Indonesisches Bibel-
Institut“ in Batu. Zurzeit ist er mit je

substantiellen, verinnerlichten Christiani-
sierung nicht zu erwarten (Konetzke
1968, 244; vgl. Marboe 2006, 340).
Auch waren die logistischen Heraus-
forderungen kaum zu bewiltigen.

Eine besondere Konstellation aber gab

einem halben Dienstauftrag Pfarrer der
Evangelischen Kirche in Hessen und
Nassau in Biblis und Dozent an der

dem Projekt der Christianisierung La-
teinamerikas eine entscheidende Wen-
dung.

Akademie fiir Weltmission (European
School of Culture and Theology) in
Korntal. Er ist verheiratet mit der Arztin
Ulrike und hat drei erwachsene Tochter.

Anders als seine GrofBeltern,
die ,,Katholischen Konige*
Ferdinand und Isabella (Eg-
gensperger/Engel 1991, 24),

Kaiser Karl V.
war von einer

. . . : thaft
Die Griindung der China Inland Mission  anders als sein Bruder und ;re?lisgi éasitZT
durch Hudson Taylor im Jahr 1865 Nachfolger als deutscher gepragt

erwies sich bald als ein Meilenstein der
Missionsgeschichte.

Der vorliegende Artikel stellt skizzenhaft
die Frage nach der Stellung Hudson
Taylors im Kontext der Missions-
geschichte der Neuzeit unter besonderer
Beriicksichtigung der Frage nach der
Missionsmotivation.

Der Vorsprung der romisch-
katholischen Mission

Wie war es moglich, dass mit der
Eroberung Lateinamerikas durch die
iberischen Michte die Christianisierung
im rémisch-katholischen Sinne einher-
ging? Figentlich waren die Voraus-
setzungen denkbar schlecht. Denn von
den Eroberern, Rittern, Soldaten und
Abenteurern waren Impulse zu einer

evangelikale missiologie 31[2015]1

Kaiser, Ferdinand I., und an-
ders als sein Sohn Philipp II.,
Konig von Spanien (und Portugal), war
Kaiser Karl V. (gleichzeitig Konig Carlos
I. von Spanien) nicht von einem fana-
tischen, unduldsamen Katholizismus ge-
priagt, sondern von einer ernsthaften
romisch-katholischen Religiositit bis hin
zur Gewissenserforschung (vgl. Brandi
1979, 106-109). Als 1519-22 die Er-
oberung Mexikos durch Herndn Cortés
in Gang war, entschied sich Karl V.
dafiir, die Christianisierung der neu zu
gewinnenden Gebiete in die Hand der
Bettelorden zu legen (Prien 2007, 109;
vgl. Konetzke 1968, 222.247. 256).
Gerade zu dieser Zeit war Hadrian VL
Papst (9. Januar 1522 — 14. September
1523). Der ernsthafte Reformpapst Ha-
drian (Adrian von Utrecht) (Fran-

9



zen/Bdaumer 1974, 290) war Karls Er-
zieher und Ratgeber gewesen (vgl.
Brandi 1979, 136-139). Hadrian VI
bestitigte die Entscheidung Karls V., die
damit auch zum pépstlichen Programm
wurde (Prien 2007, 109.111).

Die  Entscheidung, die
Die Bettelorden  Christianisierung  Latein-
waren die amerikas in die Hand der
Speerspitze Bettelorden, Franziskaner,
religivser Dominikaner und Augus-
Ernsthaftigkeit ~ tiner, zu legen, war von
innerhalb des strategischer ~ Bedeutung.
rémisch- Die Be_ttelorden hatten
katholischen gerade einen Prozess der
Glaubens- inneren Erneuerung durch-
systems. gemacht (Ferndndez 1992,

103), durch den die alten
monchischen Ideale wieder
neue Dynamik gewannen, nicht zuletzt
auch der Opfergedanke, wie er etwa in
der Peregrinatio der iroschottischen
Missionare zu finden gewesen war
(Angenendt 1990, 212-213). Die Bettel-
orden waren die Speerspitze religioser
Ernsthaftigkeit innerhalb des romisch-
katholischen Glaubenssystems. Durch
ihre Beweglichkeit und durch die
Bereitschaft zum Gehorsam und zum
Opfer schienen sie pridestiniert fiir den
Einsatz in der Mission. Die Chris-
tianisierung Lateinamerikas als religioses
Projekt war nur dadurch méglich, dass
sich die Kloster der Bettelorden in
Europa leerten und Tausende von
Monchen die Aufgabe der Kirchgriin-
dung in Lateinamerika in Angriff
nahmen (Glazik 1967, 611).

Spiter traten dann an ihre Seite die von
religioser Ernsthaftigkeit und religiosem
Eifer motivierten Jesuiten (vgl. Heussi
1976, 334-335), bei deren Missions-
engagement die Motive der Peregrinatio
(Palomo 2000, 50-51) und der ,,aposto-
lischen Bewegungsfreiheit (Vercruysse
1987, 662) eine wichtige Rolle spielten,
bei den Missionsmethoden waren die
Jesuitenmissionare Vorreiter der Akko-
modation (Vercruysse 1987, 663.664),

10

und in Lateinamerika war ihr Ziel die
,ErschlieBung des Binnenlandes, um so
die eingeborene Bevolkerung zu missio-
nieren.* (Vercruysse 1987, 663)

Man kann sagen, dass die Christiani-
sierung Lateinamerikas ein Projekt der
katholischen religiosen Eliten war.

Das fehlende Missions-
engagement des reforma-
torischen Protestantismus

Dass der Protestantismus in den ersten
beiden Jahrhunderten seiner Geschichte
zu nachhaltig wirksamen missionari-
schen Unternehmungen nicht in der Lage
war, hat strukturelle und theologische
Griinde.

Die mittelalterliche romisch-katholische
Kirche war geprdgt von der Monasti-
sierung der Kirche und von der Kleri-
kalisierung der Gesellschaft (Benrath
2011). Die Reformation hat in ihrem
Wirkungsbereich beides riickgingig ge-
macht. Der Protestantismus hat das
Monchtum vollstindig abgeschafft (vgl.
Luthers Schrift De votis monasticis
iudicium [Urteil iiber die Monchsge-
liibde], 1521). Luthers Zwei-Reiche-
Lehre gab dem Staat seine eigene Stel-
lung unabhingig von der Kirche (Luthers
Schrift An den christlichen Adel deut-
scher Nation, 1520).

Als Folge der Abschaffung

des Monchtums fehlte dem Pem _
Protestantismus das Instru- Protestantismus
ment zur Durchfithrung fehlte das
missionarischer Unterneh- Instrument zur

mungen — und das gerade in  Durchfliihrung
einer Epoche, in der die
monastische Missionsarbeit
im romischen Katholizis-
mus eine weltweite Aus-

dehnung erfuhr.

Auch theologische Uberzeugungen des
Protestantismus ~ erwiesen sich  als
hinderlich fiir ein Missionsengagement.
Auf lutherischer Seite war dies die

evangelikale missiologie 31[2015]1

missionarischer
Unternehmungen.



Uberzeugung, dass der Missionsauftrag
(Mt 28,18-20) nur den Aposteln ge-
golten habe und von ihnen auch um-
fassend durchgefiihrt worden sei; diese
Uberzeugung prigte beispielhaft das
Gutachten der lutherischen theologischen
Fakultit zu Wittenberg aus dem Jahr
1652, das man regelrecht missions-
feindlich nennen kann (Delgado 2003,
97). Auf reformierter Seite war es Cal-
vins Lehre von der doppelten Prides-
tination (Institutio III, 21,1-7), die oft so
interpretiert wurde, dass fiir eine durch
die Kirche in Angriff genommene Wei-
tergabe des Evangeliums an Nicht-
christen kein Spielraum blieb.

Begrenzte Ansatze des
kontinentaleuropaischen
Pietismus im 17. Jahrhundert

Dem kontinentaleuropéischen Pietismus
gelang es im 17. Jahrhundert, zwei dau-
erhafte Missionsbewegungen in Gang zu
setzen (vgl. Mulholland 1999).

Die Dinisch-Hallesche Mission — als
deren erster Missionar Bartholomius
Ziegenbalg (1682-1719) seit 1706 in
Tranquebar in Siidindien wirkte (Gen-
sichen 1979, 185; Winkler 1975, 615-
616; Lehmann 1956; Settgast 1981; Hille
2000, 1043-1044) — erwuchs aus dem
Konzept August Hermann Franckes zur
Erneuerung der Gesellschaft durch das
Evangelium, niedergelegt in seiner Re-
formschrift ,,Der GroB3e Aufsatz*“ (Fran-
cke 1962). Dieser Impuls verband sich
mit Franckes Konzept von der person-
lichen Fiihrung, mit Franckes Theologie
der Bekehrung und der Schau von der
weltweiten Wirksamkeit des Halleschen
Werkes zu einem tragfihigen Konzept
von Weltmission (vgl. Beyreuther 1969,
180-205; Beyreuther 1978, 158-165;
Strater 2000, 211; Wellenreuther 2003,
169).

Die Herrnhuter Mission (seit 1732)
wurde zur ersten weltumspannenden pro-
testantischen Missionsbewegung (Zim-

evangelikale missiologie 31[2015]1

merling, 1975, 42-44; Beck, 1981; Kane
1971, 79-81; vgl. auch Dietrich Meyer
1995).

Mehrere Pionierleistungen gingen auf
das Konto der Herrnhuter Briidergemein-
de, wie die FEinfiigung spontaner Ele-
mente in den Gottesdienst, die aktive Be-
teiligung aller Mitglieder am Gemeinde-
leben und die Einbeziehung von Frauen
in Leitungsdmter.

Die Herrnhuter Mission er-
scheint insofern als ein
Ideal, als die gesamte Ge-

meinde die Missionsarbeit Trage_rsc.haft
getragen hat. Allerdings ist der I\/||s§|on
dieses besondere Missions- ourchdie
engagement dem einzigarti- 92M17€
Gemeinde.

gen Wesen der Herrnhuter
Briidergemeine zu verdan-
ken. Das Modell der Trigerschaft der
Mission durch die ganze Gemeinde lief3
sich offensichtlich weder auf die pro-
testantischen Volkskirchen, noch auch
auf Freikirchen iibertragen.

Der Durchbruch durch William
Carey

Gleich in mehrfacher Hinsicht erfuhr das
Anliegen der Weltmission durch das
Wirken William Careys, der als Vater der
protestantischen Mission gilt (Winter/
Hawthorne 1983, 230), einen Durch-
bruch.

Mit seiner Programmschrift Enquiry
(1792) gab Carey zunichst exegetisch
dem Missionsbefehl seine Bedeutung fiir
die Weltmission zuriick. Stringent war
seine Argumentation: Wenn die Kirche
sich auf Mt 28,18-20 beruft, wenn sie
tauft, so gibt es exegetisch keinen Grund,
warum nicht auch der Verkiindigungs-
auftrag aus Mt 28 fiir die ganze Kirche
zu allen Zeiten gelten sollte (Carey 1983,
229; Carey 1992, 7-8).

Neben den Gehorsam dem Befehl Jesu
gegeniiber stellte Carey als Missions-
motivation die Sorge um das ewige Ver-

11

Das Modell der



konnte, den im
Katholizismus

loren-Sein der vom Evangelium Uner-
reichten, wobei er ,,philanthropische*
Argumente gebrauchte (Carey 1983,
230; Carey 1992, 13 a). Zur Verdeut-
lichung des Bedarfs an Mission benutzte
Carey geographische Ubersichten und
statistische Daten.

Fiir die praktische Durch-
fiihrung der evangelischen

... ein e . < .
Instrument, W;ltnussmn erwies sich
das den Platz sein Vorschlag als Bahn

; brechend, — offensichtlich
einnehmen

nach dem Vorbild der
englischen ,religious socie-

) ties (vgl. Brecht 1993,
die Orden 522) - Missionsgesell-
haben. schaften zu griinden (Carey

1983, 235).

Damit war ein Instrument gefunden, das
— unter den durch den Protestantismus
verdnderten Bedingungen — den Platz
einnehmen konnte, den im romischen
Katholizismus die Orden haben.

Dabei scheint bei Carey deutlich ein
weiteres bestimmendes Motiv durch, das
auch viele Ordensunternehmungen des
Katholizismus kennzeichnete und kenn-
zeichnet: die Bereitschaft zum personli-
chen Opfer, ohne die, so Carey, Mission
nicht wird durchgefiihrt werden kdnnen
(Carey 1983, 232; Carey 1992, 67).

Konsequenterweise war Carey an der
Griindung der ersten Missionsgesell-
schaft beteiligt (Fiedler 1992, 80; Kane
1971, 85), und er wurde, zusammen mit
seiner Frau, auch als deren erster Missio-
nar ausgesandt.

Die von Carey herausgearbeiteten Mis-
sionsmotive waren bestimmend fiir die
von ihm angesto3ene Missionsbewegung
des 19. Jahrhunderts.

Mission war nicht Sache der ganzen
Kirche, sondern besonderer Vereinigun-
gen. In gut protestantischen Sinn wurde
die Verantwortung fiir Mission zu einer
sehr personlichen Angelegenheit.

12

Die Frage nach dem Willen Gottes fiir
das eigene Leben fiihrte zur Offenheit fiir
die personliche Berufung in die Mission.
Unterstiitzt und gefordert wurde diese
Offenheit durch die Sensibilitét fiir die
Frage nach dem eigenen Heil und dem
Heil anderer Menschen. So trat neben
das Motiv der Berufung und des Gehor-
sams auch ein geistlich-philanthropi-
sches, wir konnen auch sagen, in ge-
wissem Sinn anthropologisches Motiv
fiir Mission.

Die herausragende Bedeutung
des Wirkens Hudson Taylors
far die evangelische
Weltmission

Mit dem Wirken Hudson Taylors und der
Griindung der China Inland Mission
begann eine neue Epoche der evan-
gelischen Weltmission, Daniel Bacon
nennt Taylor den ,Father of the Faith
Missions Movement* (Bacon 1984, 87).

Hudson Taylor kam her von einem Be-
rufungsverstindnis, das den Missionar
praktisch unabhéngig von anderen In-
stanzen macht. Er war gepridgt vom
Konzept des Selbstrechtes des Missio-
nars bei den Freimissionen (Fiedler
1992, 30). Damit spitzte er
die Bedeutung der Mis-
sionsmotivation durch die
personliche Berufung durch
den Herrn noch einmal zu.
Im Blick auf Hudson Tay-

Er spitzte

motivation zu

lors Aufruf zur Mission bei durcb d,'e

einer Erbauungskonferenz personliche

in Perth in Schottland Berufung durch
(1865) schreiben Howard den Herm.

und Geraldine Taylor:

Er konnte nicht einsehen, daB Gehorsam
gegen das letzte Gebot des Auferstandenen
im Gegensatz zu geistlicher Erbauung
stehen sollte. Vielmehr schien ihm ein
solcher Gehorsam die Wurzel allen Segens
und der sicherste Weg zu tiefer Ge-
meinschaft mit Gott zu sein. (Taylor/ Taylor
1984, 152-153).

evangelikale missiologie 31[2015]1

die Bedeutung
der Missions-



Vor allem aber stellte Taylor das Mis-
sionsmotiv der Sorge um das ewige
Verlorensein der vom Evangelium Uner-
reichten ins Zentrum. Auf der Konferenz
in Perth sagte Taylor:

Glauben Sie, daf} jeder einzelne dieser Mil-
lionen eine unsterbliche Seele hat und daf
kein anderer Name unter dem Himmel den
Menschen gegeben ist, darinnen wir sollen
selig werden, als allein der Name Jesus?
Glauben Sie, daB Er, Er allein ,der Weg, die
Wahrheit und das Leben‘ ist und dal3
niemand zum Vater kommt ,denn durch
Ihn‘? Wenn es so ist, dann bedenken Sie
doch bitte die Zukunft dieser unerlGsten
Seelen, und priifen Sie sich vor Gottes
Angesicht, ob Sie Ihr AuBerstes tun, Ihn
unter diesen Menschen bekannt zu machen!
(Taylor/Taylor 1984, 153)

Im Zusammenhang mit der Konferenz
stellt Taylor die Frage:

Bis zur néichsten Perth-Konferenz werden in
China zwolf weitere Millionen gestorben
sein, so dal wir sie ewig nicht mehr
erreichen konnen. Was aber unternehmen
wir, damit sie die Botschaft der errettenden
Liebe vernehmen? (Taylor/Taylor 1984,
153)

In seinem 1865 verfassten Aufruf
,»China‘s Spiritual Need and Claims,*
machte Taylor unter Verwendung statis-
tischer Daten sein Anliegen dann vor einer
weiteren Offentlichkeit dringend:

Denk an die iiber achtzig Millionen, die
vom Evangelium unerreicht sind, in den

Wille ist ihnen nicht bekannt gemacht
worden!

Glaubst du, dass jeder einzelne von diesen
Millionen eine kostbare Seele hat? Und dass
»den Menschen unter dem Himmel kein
anderer Namen gegeben wurde, durch den
sie gerettet werden sollen, als der Name
Jesus“? Glaubst du, dass er alleine ,,die Tiir
zu den Schafen“ und ,der Weg, die
Wahrheit und das Leben* ist? Dass
whiemand zum Vater kommt auBer durch
ihn*“? Wenn ja, dann denke an die Situation
dieser Unerretteten und priife dich ernsthaft
vor Gott, um zu erkennen, ob du dein
AuBerstes tust, damit sie Thn kennenlernen
konnen.* (Hudson Taylor 1983, 246; Original
in Englisch).
Die ,,Unerreichten mit dem Evangelium
zu erreichen, wurde nun das zentrale
Anliegen der Missionsarbeit. Dies sollte
so schnell wie moglich, und es sollte
,flichendeckend®, eben auch im ,In-
land* geschehen.

Taylor zog verschiedene Konsequenzen
aus der Dringlichkeit des Anliegens.

Die Arbeit sollte stark evangelistisch
sein, die Aufgabe der Gemeindegriin-
dung trat hinter diesem Ziel zuriick.

Die Dringlichkeit lie fiir Taylor keine
lange Vorbereitungszeit zu, konsequen-
terweise wurden auch Laien als Mi-
tarbeiter zugelassen (Taylor/Taylor 1984,
160), dies entsprach auch

seinem von der Briiderbe-
wegung geprigten Gemein- '€

sieben Provinzen, wo die Missionare schon deverstindnis das kein Dringlichkeit
am lingsten arbeiten. Denk an die iiber 100 i hliches Amt kannte lieB fiir Taylor
Millionen in den iibrigen elf Provinzen (Fiedler 1992, 70). Eine keine lange
Chlr}as, dle. apBerhalb der Reichweite der theologische Vorbereitung Vorbereitungs-
wenigen Missionare dort leben; ... denk an trat somit in den Hinter- zeit zu

die iiber 200 Millionen, die jenseits der d ’
Reichweite aller existierenden Missions-  &f41d-

organisationen leben — und sag mir, wie soll
Gottes Name von ihnen geheiligt werden?
Wie soll sein Reich unter ihnen kommen?
Und wie soll sein Wille durch sie ge-
schehen? Sie haben nie von seinem Name
und seine Eigenschaften gehort. Sein Reich
ist nie unter ihnen verkiindigt worden. Sein

evangelikale missiologie 31[2015]1

Eine weitere Entwicklung brachte Taylor
ebenfalls in Gang: In der China Inland
Mission konnten Frauen Leitungs- und
Lehraufgaben tibernehmen.

Von seinen Grundsitzen her konnte
Taylor Mitarbeiter aus den verschie-
densten  protestantischen Denomina-

13



Der Vorrang
der Evangeli-
sierung kostete
einen Preis

im Blick auf die
theologische
Klarheit.

tionen annehmen (Taylor/Taylor 1984,
157), daher der stark interdenomina-
tionelle Charakter der China Inland
Mission, auch war die Zusammensetzung
der Mitarbeiterschaft ,.internationaler
als diejenige bisheriger Missionswerke.

So erfreulich die grofie
denominationelle Offenheit
war, der Vorrang der Evan-
gelisierung kostete im Blick
auf die theologische Klarheit
einen Preis; so ordnete
Taylor ,das Streben nach
dogmatischer Wahrheit dem
Streben nach  effektiver
Erfiillung der Hauptaufgabe der Kirche
unter.* (Fiedler 1992, 70)

Im Blick auf den Umgang mit der
einheimischen Kultur sah Taylor die
Notwendigkeit, dass die Missionare sich
so weit wie moglich an die einheimische
Kultur anpassen sollten (Neill 222;
Bacon 1984, 39-41). Damit kam eine
Entwicklung in Gang, an die dann im 20.
Jahrhundert die Bemiihungen um die
Kontextualisierung des Evangeliums an-
kniipfen konnten. Konsequenterweise
hatte die Missionsleitung ihren Sitz auf
dem Missionsfeld (Taylor/Taylor 1984,
158; Douglas 2000, 931).

Ein weiterer bedeutender Beitrag Hud-
son Taylors fiir die Missionsbewegung
ist meines Erachtens die Verkniipfung
der Missionsbewegung mit dem ,,Glau-
bensprinzip®, das er von Georg Miiller
(vgl. Pierson oJ., 52-60) und den
Nichtkirchenmissionen iibernahm und
das sicherlich auch durch die Heili-
gungsbewegung geprigt wurde (Fiedler
1992, 31).

Das Glaubensprinzip erscheint dabei als
eine Zuspitzung des schon von William
Carey betonten Opfergedankens in Rich-
tung auf den personlichen Lebensstil.
Die materiellen Bediirfnisse wurden Gott
im Gebet vorgebracht, aber nicht Men-
schen gegeniiber kommuniziert. Taylor
berief sich dabei auf die Bergpredigt:

14

,,Trachtet zuerst nach dem Reich Gottes
und seiner Gerechtigkeit, so wird euch
das alles zufallen.” (Mt 6,33; Taylor/
Taylor 1984, 157)

Mit dem Glaubensprinzip hat der von
Taylor geprigte Zweig der evangelischen
Missionsbewegung ein Element aufge-
nommen, das mir in gewisser Weise
verwandt zu sein scheint mit dem
Armutsgelibde des romisch-katholi-
schen Monchtums. So wie die Bettel-
monche abhingig waren von den Al-
mosen der Gldaubigen (Hofmeister 1986,
1107), so sind die Missionare der
Glaubensmissionen fiir ihre materielle
Versorgung angewiesen auf die Gaben
der Missionsfreunde. Als Zuspitzung
dieses Versorgungsprinzips muss gelten,
dass nun aber eben nicht zu solchen
Gaben aufgerufen wurde, wie auch die
materiellen Bediirfnisse, sowohl auf der
personlichen Ebene, wie auch fiir den
Dienst, iiberhaupt nicht bekannt gemacht
werden sollten.

So erscheint in ihren Be-

richten die Versorgung der (DBEibens prinzip
Missionare, wie iibrigens scheint in
schon in deren Kontext bei . Wei
August Hermann Francke gewisseriveise
in den Segensvollen Fufs- mit dem .
stapfen (Francke 1994, 1, /Armuisgelibde
307-310) und Georg Miiller \Slgr;Nandt zu
in.

zu finden (Pierson o. J. z. B.
78-89), als von Gott gewirkte Besti-
tigung fiir Berufung und Dienst. Wieder-
holte Erfahrungen der von Gott erbe-
tenen Versorgung bekriftigten die Moti-
vation.

Fehlende Versorgung, etwa fiir neu
geplante Vorhaben, galt demgegeniiber
als Hinweis, dass das entsprechende
Vorhaben, anders als zunichst emp-
funden, nicht dem Willen Gottes ent-
sprach (vgl. Taylor/Taylor 1984, 163).

So fiihrte die Praktizierung des Glau-
bensprinzips zu einer verstirkten Sensi-
bilisierung fiir das Reden Gottes im
Blick auf die personliche Fiihrung.

evangelikale missiologie 31[2015]1



Die Mitarbeiter der Glaubensmissionen
gingen nicht wie diejenigen der ,klas-
sischen Missionen* aus der Erweckung
des spiten 18. und frithen 19. Jahrhunderts
hervor, sondern aus der darauffolgenden
Erweckung der zweiten Hilfte des 19.
Jahrhunderts, etwa derjenigen von 1859
(Taylor/Taylor 1984, 160). Die Interde-
nominationalitit der Glaubensmissionen
war wesentlich breiter als die der inter-
denominationellen klassischen Missionen
(Fiedler 1992, 33; vgl. Bacon 1984,
48.53).

Die neue Dynamik der
Missionsbewegung

Hudson Taylors Beispiel, aber auch seine
Aufrufe wie China’s Spiritual Need and
Claims trafen auf starken Widerhall
(Bacon 1984, 13.14). Die China Inland
Mission wurde bald zu einer der grofiten
evangelischen ~ Missionsgesellschaften
(Pollock 1975, 95). Viele Tochtermissio-
nen wurden gegriindet, allein in Deutsch-
land fithren sich die Neukirchener

andergreifen von angelsichsischer, skandi-
navischer und kontinentaleuropiischer
Erweckungsbewegung mit dem von
Hudson Taylor ausgehenden Impuls zur
schnellstmoglichen Evangelisierung  der
Welt zeigt (vgl. Bacon 1984, 91.97).
Franson wurde seit 1890 zu einer der
bedeutendsten Personlichkeiten der welt-
weiten Missionsbewegung, deren Ziel
,Missionary Extension into all the World*
war (Torjesen 1983, 71). Die Griindung
von nicht weniger als acht skandina-
vischen Missionswerken (Torjesen 1983,
64-65, 80-81, 84-86, 94-95), aber auch
etwa die Griindung der deutschen und
Schweizer  Allianz-Mission  (Torjesen
1983, 66-68, 69-70) geht auf Franson
zuriick.

Ein weiteres bedeutendes Beispiel fiir die
Wirkungsgeschichte Taylors ist die
Griindung des Missionswerkes WEC
International durch Charles

und Priscilla Studd (Zunéchst .. das groBe
Heart of Africa Mission, FErbe zu
dann Worldwide Evangeliz- \erkaufen

ation Crusade).
Charles und Priscilla Studd

und den Erlés
verschiedenen

Mission, die Liebenzeller Mission und
die Uberseeische Missionsgemeinschaft

(als deutscher Zweig der ehemaligen waren 1885-1894 Mitarbei- christlichen
China Inland Mission) auf sie zuriick, ter der China Inland Mission \Werken zu
viele andere Missionswerke wurden von  gewesen (Studd war einer der spenden.

ihr beeinflusst (Bacon 1984, 87-108).
Taylor forderte das Missionsinteresse der
erweckten Kreise durch ausgedehnte
Reisen. Ralph R. Covell stellt fest:

Taylor verbrachte genauso viel Zeit auf3er-
halb wie innerhalb von China. Er reiste
durch viele Linder, um Chinas Note
bekannt zu machen und neue Missionare zu
rekrutieren.

Obwohl er sich oft auBlerhalb Chinas auf-
hielt, hielt er engen Kontakt mit seinen
vielen Missionaren und war weiterhin
soweit mdoglich in Missionsaktivititen
engagiert. (Covell 1998, 658; Original in
Englisch)

Als ein Beispiel fiir Taylors Einfluss auf

die Missionsbewegung kann das Wirken

Frederik Fransons gelten, das das Inein-

evangelikale missiologie 31[2015]1

,,Cambridge Seven®), d. h.

sie kannten von daher das
Glaubensprinzip, aber auch die geistliche
Sorge fiir die Unerreichten (Pollock 1975,
95; Bacon 1984, 105).

Fiir Studd gehorte zum Leben nach dem
Glaubensprinzip die alltigliche Abhin-
gigkeit von Gottes Versorgen. Dazu
erschien es ihm als notwendig, unter
Berufung auf Jesu Aufforderung an den
reichen Jiingling, ,,Geh hin, verkaufe
alles, was du hast, und gib’s den Armen*
Mk 10,21), sein groBles Erbe zu ver-
kaufen und den Erlos verschiedenen
christlichen Werken zu spenden (Vincent
1988, 76, 138).

Dieses konsequente Wortlich-Nehmen
von Mk 10,21 durch den ,reichen

15



Jingling* Charles Studd erinnert an die
entsprechend konsequente Haltung eines
anderen ,reichen Jiinglings®, Franz von
Assisi (vgl. Heussi 1976, 221; Goez
1983, 300).

Offensichtlich konnte eine flichen-
deckende evangelische Missionsbewe-
gung erst entstehen, als der Protes-
tantismus, bzw. Teile seines erweckli-
chen Spektrums bereit waren, mit den
geistlichen Konsequenzen aus der
Berufung zur Weltmission ernst zu
machen. Dazu zihlt die Herausbildung
der protestantischen Missionsgesell-
schaft als Transformation des Ordens-
gedankens.

Es gehort dazu die Neu-
definition des Gehorsams-

Fihrung und der personlichen Um-
setzung des Opfergedankens.

In gewissem Sinne mag hier auch die
Konsequenz des Opfergedankens stehen,
die Charles und Priszilla Studd aus ihrer
schlieBlichen Berufung fiir den Dienst in
der Heart of Africa Mission (spiter WEC
International) gezogen haben. Wihrend
Charles Studd 1916 endgiiltig in den
Kongo aufbrach, wo er bis zu seinem
Tod 1931 wirkte, blieb seine Frau
Priscilla aus gesundheitlichen Griinden
in England, von wo aus sie bis zu ihrem
Tod 1929 die Missionsarbeit ihres Man-
nes unterstiitzte (Vincent 1988, 131.139.
157-162).

Zu Wirkungsgeschichte und

.. die ideals des Monchtums, nun th_eol_oglsche_r Einordnung der
F,\)/Tiostzisotizt_lsme nicht als Gehorsam gegen- ~Missionsmotive

liber dem Abt oder der
Abtissin als einer kirchli-
chen Instanz, sondern als

Der starke Impuls, der von der Griindung

gesellschaft als
der China Inland Mission durch Hudson

Transformation

des Ordens- Gehorsam dem berufenden Taylor ausging, wirkt bis heute fort (vgl.
gedankens. Herrn selbst gegeniiber — Bacon 1984, 130-156).

ein individuelles Verstind- In den letzten Jahrzehnten des 20. Jahr-

nis der Berufung, zu dem hunderts haben die weltweite Missions-

Reformation und  Pietismus befreit ~bewegung und auch die Lausanner

hatten. Bewegung das Anliegen der ,,Unerreich-

Es gehort nicht unbedingt, aber vielfach
dazu die Transformation und Neude-
finition des Armutsideals des Monch-
tums, nun im evangelisch-erwecklichen
Kontext, vor allem von der Heiligungs-
bewegung her geprigt, als ,,Glaubens-
prinzip* (vgl. Fiedler 1992, 31.33.70).

Eine direkte Transformation der mo-
nastischen Forderung der Ehelosigkeit
erschien und erscheint im Kontext der
evangelischen Missionsbewegung als
nicht notwendig, allerdings gelten im
Sinne der Heiligungsbewegung sehr
hohe Anforderungen an die Ethik der
Ehe und an die eheliche Treue.

Die Ehelosigkeit evangelischer Mis-
sionare und Missionarinnen begegnet
uns auf der Ebene der personlichen

16

ten‘* aufgenommen.

Die Bewegung AD 2000 hat noch einmal
die Anstrengungen verstirkt, die vom
Evangelium Unerreichten, wenn mog-
lich, bis zum Jahr 2000 mit dem Evan-
gelium zu erreichen (www.ad2000.o0rg).
Der zweite Lausanner Kongress in Ma-
nila 1989 hat dieses Anliegen aufge-
nommen (Marquardt/Parzany 1990).

Als eschatologisches Motiv wurde hier
der Gedanke, die Wiederkunft Jesu durch
die Vollendung der Weltmission zu be-
schleunigen, aufgegriffen, das auch
schon in den Glaubensmissionen wirk-
sam gewesen war (Fiedler 1992, 68;
Triebel 2000, 58-67).

Initiativen wie das Joshua Project ver-
treten das Anliegen, die Unerreichten mit
dem Evangelium zu erreichen, auch im

evangelikale missiologie 31[2015]1



21. Jahrhundert (www.joshuaproject.
net). Auch die Kapstadt-Verpflichtung
bekriftigt dieses Anliegen (II D)
(www.lausanne.org/content/ctc/ctcommit
ment#2-4).

Auch weiterhin praktizieren viele Mis-
sionswerke das Glaubensprinzip und
berufen sich dabei auf das Vorbild der
China Inland Mission.

Die Weltmissionsbewegung des 19.
Jahrhundert hat sich in ihrer Missions-
motivation auf den Missionsbefehl und
vor allem auf die geistliche Sorge um die
vom Evangelium Unerreichten berufen,
wobei Hudson Taylor das Thema Uner-
reichte deutlich ins Zentrum geriickt hat.

Durch das Wirken John Motts bekam
dann das eschatologische Motiv Ge-
wicht, ,,die Evangelisierung der Welt in
dieser Generation“ wurde zum Motto fiir
die Missionskonferenz in Edinburgh
1910 (vgl. Bergunder 2003, 440).

Die Missionstheologie des
aus dem Einheitsimpuls

kennt, die die anderen Missionsmotive
regelrecht abwertet.

Die Kapstadt-Verpflichtung zitiert John
Stott, The Message of Romans (1994):

Das hochste aller missionarische Motive ist
weder Gehorsam gegeniiber dem Missions-
befehl (so wichtig das auch sein mag) noch
Liebe fiir Siinder, die Gott entfremdet und
dem Untergang geweiht sind (so stark
dieser Anreiz auch sein mag, besonders
wenn wir an den Zorn Gottes denken). Das
starkste Motiv sollte Eifer sein — brennender
und leidenschaftlicher Eifer - fiir die
Herrlichkeit Jesu Christi ... Vor diesem
hochsten Ziel der christlichen Mission
verkiimmern und vergehen alle anderen
Ziele. Kapstadt-Verpflichtung Teil I 2B)

Ein so bedeutender Theologe wie John
Stott kommt zu der exegetischen
Schlussfolgerung, dass der Gehorsam
gegeniiber dem Missionsbefehl und die
Liebe fiir die ohne Christus Verlorenen
gegeniiber der Ehre Gottes und der
Herrlichkeit Christi untergeordnete Mis-
sionsmotive sind.

Hudson Taylor
hat das Thema
der Unerreichten
deutlich ins
Zentrum gertckt.

von Edinburgh 1910 her-
vorgegangenen Internatio-
nalen Missionsrates (seit
1961 Kommission fiir Welt-

Die Ehre Gottes als zentrales Missions-
motiv begegnet uns dann auch bei Piper,
Let the Nations Be Glad (Piper 2009),
und bei Wrogemann, Den Glanz wider-

mission und Evangelisation
im Okumenischen Rat der
Kirchen) ist dann andere Wege gegan-
gen, vor allem im Blick auf die Be-
deutung des sozialen und politischen
Engagements und des Dialogs mit den
Religionen. Dies zu betrachten, liegt aber
auflerhalb des behandelten Themas (vgl.
Giinther 1970; Johnston 1984, Sautter
1985; Bockmiihl 2000)

Innerhalb der Missionstheologie des
erwecklichen Protestantismus scheinen
die ,,klassischen Missionsmotive zuneh-
mend in Frage gestellt zu werden.

Es ist bemerkenswert, dass die Kapstadt-
Verpflichtung des Dritten Lausanner
Kongresses (2010) sich unter Berufung
auf John Stott in einer Weise zum
Missionsmotiv der ,,Ehre Gottes* be-

evangelikale missiologie 31[2015]1

spiegeln (Wrogemann 2012).

Missionstheologische
Einordnung der Beitrage
Careys und Taylors

Wie haben wir dann aber die heraus-
ragenden Beitrige zu Missionstheologie
und Missionspraxis zu bewerten, die von
William Carey und Hudson Taylor
ausgegangen sind?

Eine doppelte Blockade hatte im Pro-
testantismus die Missionsmotivation ge-
hindert.

Die vor allem im Luthertum vertretene
Auffassung, dass der Missionsbefehl nur
den Aposteln gegolten hitte, verhinderte
es, dass dieser in den aktuellen Kontext
ibertragen werden konnte.

17



Calvins doppelte Pridestinationslehre
(Institutio III, 21,1-7) blockierte die
Bereitschaft, Mission iiberhaupt zu
denken. Diese Blockade wurde noch
dadurch verstiarkt, dass Calvin auch
lehrte, das biblische Amt des Evan-
gelisten wire zusammen mit den Amtern
der Apostel und der Propheten als Amts-
aufgaben ,nicht dergestalt eingerichtet,
dal} sie bleibend sein sollten.” (Institutio
1V, 3,4; 592)

Vor allem Calvins Theologie, auch
Zusammen mit seiner Betonung des
Ersten Artikels und der Ehre Gottes,
wiegt schwer, da doch praktisch alle
angelsichsischen Auspriagungen des Pro-
testantismus, mainline-Kirchen (Angli-
kaner, Presbyterianer) wie auch Frei-
kirchen, theologisch im Wesentlichen
dem Calvinismus folgen — auch der
Anglikanismus, denn die 39 Artikel wird
man als gemdBigt calvinistisches Be-
kenntnis einordnen diirfen (Heussi 1976,
323; Kinder/Hilgemann 2004, 238). Die
zweite Generation lutherischer Theo-
logen hat demgegeniiber in der ,,Solida
Declaratio”, die 1580 in das Konkor-
dienbuch aufgenommen wurde, die dop-
pelte Préadestinationslehre Calvin mit
ausfiihrlicher exegetischer Begriindung
scharf abgewiesen (Solida Declaratio,
XI. Von der ewigen Vorsehung).

Es ist das Verdienst William Careys, die
beiden genannten mentalen Blockaden
aufgebrochen zu haben. Carey wies, wie
erwidhnt, in der Enquiry die Giiltigkeit
des Missionsauftrags fiir die gesamte
Kirche zu allen Zeiten nach (Carey 1992,
7-9).

In Kapitel IV der Enquiry brach Carey
die Blockade durch die doppelte
Prédestinationslehre auf. Wie sehr auch
er selbst vom Calvinismus geprigt ist,
zeigt sich wiederholt, etwa in der
Bemerkung:

Jeder neue Bericht iiber ihre Unwissenheit
und Grausamkeit sollte unser Mitleid er-
wecken und uns anregen, mit der Vor-

18

sehung in der Suche nach ihrem ewigen Gut
zusammenzuwirken (Carey 1992, 67-68).

Er schreibt von ,,Liebe fiir unsere Mit-
geschopfe und Mitsiinder* (Carey 1992,
69). Grundlegend fiir die Missionsmo-
tivation der Liebe zu den Unerreichten
ist seine Argumentation:

Konnen wir als Menschen oder als Christen
horen, daB der grofte Teil unserer
Mitgeschopfe, deren Seelen so unsterblich
sind wie unsere, die ebenso wie wir in der
Lage sind, das Evangelium zu verherrlichen
und durch ihr Predigen, Schreiben oder Tun
zur Ehre des Namens unseres Erlosers und
zum Nutzen seiner Kirche beitragen
konnen, von Unwissenheit und Barbarei
eingehiillt sind? (Carey 1992, 69-70)

Wie hier deutlich wird, kennt Carey
natiirlich das Motiv der Ehre Christi.

Vollstindig machen Careys
Impuls fiir die Weltmission
das Konzept der Missions-
gesellschaft als praktisches
Instrument zur Durchfiihrung
der Mission (Carey 1992,
84-88), der Hinweis auf die
notwendige Bereitschaft, Op-
fer zu bringen (Carey 1992, 72-73) und
die Feststellung, dass es sich bei den
Missionaren um vorbildliche Christen
handeln muss, bereit zur Hingabe an die
Aufgabe der Mission; in gewissem Sinn
kann man von einer ,geistlichen Elite*
sprechen:

Die Missionare miissen Menschen von
grofer Frommigkeit, Klugheit, Mut und
Ausdauer sein, von unzweifelhafter Recht-
gldubigkeit in ihren Anschauungen, und
miissen sich von ganzem Herzen dem Geist
ihrer Mission hingeben. (Carey 1992, 75)

Die evangelische Missionsbewegung des
19. Jahrhunderts hat diese Impulse
Careys aufgenommen und begonnen sie
umzusetzen.

Hudson Taylor hat in diesem Zusam-
menhang das Verdienst, dass er diesen
wesentlichen, von Carey ausgegangenen
Impulsen innerhalb der Missionsbe-

von einer
,geistlichen

evangelikale missiologie 31[2015]1

In gewissem
SInn kann man

Elite” sprechen.



wegung ihre endgiiltige Auspriagung und
Verwirklichung gegeben hat.

Taylor gab mit seinem von den Frei-
missionen herkommenden Verstindnis
des Selbstrechtes des Missionars dem
Bewusstsein von der personlichen Be-
rufung durch den Herrn in den Mis-
sionsdienst eine starke Ausprigung.
Diese Berufung bewihrt sich gerade
durch Uberwindung von Widerstinden
verschiedener Art wie Unverstindnis der
Familie und der Mitchristen, Heraus-
forderungen im Missionsdienst selbst
und nicht zuletzt durch die Abhédngigkeit
vom Herrn in der materiellen Ver-
sorgung. Mit der Anschauung von der
personlichen Bindung des Berufenen an
den Auftrag des Herrn, die Vorrang vor
allen anderen Bindungen hat, mensch-
lichen, wie kirchlichen, hat Taylor die
Blockade, die die Wirksamkeit des Mis-
sionsauftrags fiir die Weltmission ver-
hinderte, endgiiltig durchbrochen.

Taylor gab mit seinem vorwirtsdrin-
genden Impuls zur schnellstmoglichen
und flichendeckenden Evangelisierung
des Inlands Chinas dem Ziel, die Uner-
reichten mit dem Evangelium zu
erreichen, seine  grofite
Dringlichkeit (Fiedler 1992,

dem Konzept der Glaubensmission eine
Gestalt gegeben (Bacon 1984, 27-37),
die diese in ihren weitreichenden Wir-
kungsméglichkeiten fiir Mission den
wirkungsvollsten Gestaltwerdungen des
romisch-katholischen Missionsinstru-
ments Missionsorden an die Seite stellt.

Allerdings erscheinen zukunftsweisende
Entscheidungen Taylors nicht so sehr
theologisch, sondern vielmehr pragma-
tisch begriindet. Dies gilt fiir die Praxis,
chinesische Kleidung zu tragen, was mit
dem Ziel begriindet wird: ,,... um jede
mogliche Barriere bei der Kom-
munikation des  Evangeliums zu
beseitigen.” (Bacon 1984, 40; Original in
Englisch; vgl. aber zur theologischen
Begriindung ibid., 41). Dies gilt fiir die
Einbeziehung von Laien und Frauen in
den Missionsdienst. Taylor suchte nach

Lbereitwilligen und begabten” Mit-
arbeitern. Fiir ihn waren diese zwei Qua-
lititen wichtiger als alle anderen Uber-
legungen, einschlieBlich Ordination oder
Ausbildung. (Bacon 1984, 59; Original in
Englisch)

Das Ziel der flichendeckenden Evan-
gelisation Chinas erschien Taylor als so
wichtig, dass dort, wo keine Minner
verfiigbar waren, eben Frauen eingesetzt

... evangelische

277,278; vgl. 68). Dabei wurden, wie in der Provinz Kiangsi

i\/r:/?flwtrrg:ssmn ging es ihm zuallererst um  (Bacon 1984, 66). Auch bei der weg-
5Btmaalichen die schnellstmogliche Aus-  weisenden Entscheidung, die Zentrale
lg:{eichwe?te breitung der Kenntnis des der China Inland Mission auf das

Evangeliums in ganz China
(Bacon 1984, 17). Die Ziele
einer grofftmoglichen Zahl von Bekehr-
ten oder der Gemeindegriindung traten
dahinter zuriick!

Taylor hat damit innerhalb des angel-
sdchsischen, erwecklichen Protestantis-
mus endgiiltig die Blockade durch-
brochen, die Calvins doppelte Prides-
tinationslehre zu dem grofien Hindernis
fir ein Engagement fiir Weltmission
gemacht hatte.

Schlieflich hat Hudson Taylor der
evangelischen Missionsgesellschaft mit

evangelikale missiologie 31[2015]1

Missionsfeld zu verlegen, folgte Taylor
pragmatischen Uberlegungen (Bacon
1984, 72-76; vgl. Douglas 2000, 931).

Die bei Taylor eher zuriicktretende exe-
getische Begriindung und theologische
Durchdringung dieser innovativen Ent-
scheidungen machte diese natiirlich an-
greifbar (vgl. Bacon 1984, 40.59.65; vgl.
auch Taylor/Taylor 1984, 129).

Mit seinem Wirken hat Hudson Taylor —
und das macht seine besondere Be-
deutung aus — einen wesentlichen Anteil
daran, evangelische Weltmission sozu-

19



sagen in ihrer groftmoglichen Reich-
weite moglich gemacht zu haben.

Vom Standpunkt der Missionsgeschichte
aus gesehen sind also die Missions-
motive des Gehorsams dem Missions-
befehl des Herrn gegeniiber und der
Liebe fiir die vom Evangelium Uner-
reichten (vgl. Bacon 1984, 15), die die

evangelische Missionsbe-

Weiterfiihrende Uberlegungen

Neben den drei genannten Missions-
motiven, Gehorsam gegeniiber dem
Missionsbefehl, Liebe fiir die Uner-
reichten und Ehre Gottes finden sich
durchaus noch andere Motive.

So stellt die Pariser Basis der CVIM
(heute: Christlicher Verein Junger Men-
schen) von 1855 das Reich Gottes in den

...vom wegung des 19. Jahrhun- { - ;
Standpunkt derts gepriigt haben, kei- Mittelpunkt mit der Formulierung, das es
der Missions- neswegs Irrwege gewe-  Ziel der Arbeit der CVIM sei, ,das Reich
geschichte sen, sondern dringend not- ~ ihres Meisters unter jungen h{{annern
dringend wendige Schritte, um die  [heute: und Frauen] auszubreiten.
notwendige evangelische Mission  Im Blick auf den weltweiten CVIM ist
Schritte. zunichst auf den Weg zu  heute allerdings zu fragen, inwieweit
bringen und dann  diese Zielsetzung hinreichend war und

fruchtbar zu machen.

Vom Standpunkt des Dogmatikers Ende
des 20., Anfang des 21. Jahrhunderts aus
gesehen mag die Betonung beider Mo-
tive gegeniiber dem Motiv der Ehre
Gottes einseitig erscheinen. Vom Stand-
punkt der Missionsgeschichte aus ge-
sehen aber sollten wir vorsichtiger mit
der Zuriicksetzung der Missionsmotive
Gehorsam dem Missionsbefehl gegen-
iiber und Liebe zu den Unerreichten
umgehen. Ohne ihre Verbreitung und
Praktizierung wiren wir bei weitem nicht
dort, wo wir heute weltweit sind.

Da Hudson Taylor seinen Standort
sozusagen auf der einen Seite des
protestantischen Spektrums hat, ist es
verstindlich, dass nicht alle Missions-
interessierten seinen Weg mitgehen
konnten oder wollten. Taylor hat im
Kontext Mission ja in der Tat die
Grenzen des geistlich Moglichen und
theologisch Verantwortbaren ausgelotet.
Fiir den von ihm errungenen Weg hat er
bis heute viele Nachfolgerinnen und
Nachfolger gefunden.

Andere sind ihre Wege gegangen. Der
Protestantismus erlaubt solche Vielfalt,
wenn auch innerhalb klar gezogener
Grenzen.

20

ist, um dem CVJM ein klares mis-
sionarisches Profil zu geben (vgl.
Johnston 1984, 34).

In eine andere Richtung fiihrt die
Erkldrung von Busan des Okumenischen
Rates der Kirchen von 2013, in der an
einer Stelle Eucharistie und Mission in
Bezug gesetzt werden: ,.die Eucharistie
(das Abendmahl), die umfassendster
Ausdruck der Gemeinschaft mit Gott und
miteinander ist, die die Gemeinschaft
aufbaut und von der aus wir zur Mission
ausgesandt werden.” (Erkldrung von Bu-
san, Abschnitt 10.) Eine solche Be-
ziehung zwischen Abendmahl und Mis-
sion diirfte ein im Protestantismus bisher
kaum beachteter Zusammenhang sein.
Die Anregung stammt vermutlich aus der
griechischen Orthodoxie.

Auch im Blick auf das Missionsmotiv
Ehre Gottes und Herrlichkeit Christi ist
dieser Zusammenhang interessant. So-
weit ich sehe, spielt in den entspre-
chenden missionsdogmatischen Konzep-
ten (Stott, Piper, Wrogemann) das
Abendmahl keine bedeutende Rolle.
Dies mag der reformierten Ausrichtung
dieser Konzepte geschuldet sein.

Die Eucharistie (das Abendmahl) ist aber
im Leben der christlichen Gemeinde der
zentrale Ort der Anbetung und Ver-

evangelikale missiologie 31[2015]1



herrlichung Gottes. In der Doxologie der
Messliturgie kommt dies an heraus-
ragender Stelle zum Ausdruck.

Ein weiterfithrender Gedanke konnte
sein: Wie liele sich eine vom Abend-
mahl herkommende Missionstheologie
begriinden? Die Gemeinde schopft die
Kraft zur Mission aus der Anbetung der
Grole Gottes und der Herrlichkeit
Christi in der Doxologie der Abend-
mabhlsliturgie und aus dem Feiern des
Abendmahls; die so angestofene Mis-
sion wiederum hat zum Ziel, dass
Menschen, die das bisher nicht konnten,
weil sie Christus nicht kannten, in die
Doxologie am Tisch des Herrn mit
einstimmen konnen.

Bibliographie

Angenendt, Arnold. 1990. Das Friihmittel-
alter: Die abendlindische Christenheit von
400 bis 900. Stuttgart: Kohlhammer.

Bacon, Daniel W. 1984. From Faith to Faith:
The Influence of Hudson Taylor on the
Faith Missions Movement. Singapur: OMF.

Beck, Hartmut. 1981. Briider in vielen
Vilkern: 250 Jahre Mission der Briider-
gemeine. Erlangen:

Benrath, Gustav Adolf. 2011. Mitteilung an
den Vf. 16. 12. 2011.

Bergunder, Michael. 2003. Warneck, Gustav
(1834-1910). TRE 35, 439-441.

Beyreuther, Erich. 1978. Geschichte des
Pietismus, Stuttgart: Steinkopf.

Beyreuther, Erich. 1969. August Hermann
Francke 1663-1727: Zeuge des lebendigen
Gottes, Marburg 1969, 3. Aufl. Marburg:
Verlag der Francke-Buchhandlung.

Bockmiihl, Klaus. 2000. Was heif3t heute
Mission? Entscheidungsfragen der neueren
Missionstheologie, Bockmiihl-Werk-Ausga-
be [.3. Hg. Helmuth Egelkraut. Gieflen:
Brunnen.

Brandi, Karl. 1979. Kaiser Karl V.: Werden
und Schicksal einer Personlichkeit und
eines Weltreiches. Giitersloh: Bertelsmann.

Brecht, Martin. 1993. August Hermann
Francke und der Hallische Pietismus.
Martin Brecht (Hg.). Der Pietismus vom

evangelikale missiologie 31[2015]1

siebzehnten bis zum friihen achtzehnten
Jahrhundert. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 439-539.

Calvin, Johannes. 2008. Unterricht in der
christlichen Religion — Institutio Christia-
nae Religionis. Hg. Matthias Freudenberg.
3. Aufl. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener
Theologie.

Carey, Enquiry. 1983. Winter, Ralph D.,
Steven C. Hawthorne (Hg.). Perspectives on
the World Christian Movement: A Reader. 3.
Aufl. Pasadena: William Carey Library, 227-
236.

Carey, William. 1993. Eine Untersuchung
iiber die Verpflichtung der Christen, Mittel
einzusetzen fiir die Bekehrung der Heiden,
tibersetzt und hg. von Klaus Fiedler und
Thomas Schirrmacher, edition afem mission
classics Bd. 1. 2. Aufl. 1998.

Covell, Ralph R. 1998. Taylor, James
Hudson. Bibliographical Dictionary of
Christian Missions. New York: Simon &
Schuster MacMillan.

Delgado, Mariano. 2003. Missionstheolo-
gische und anthropologische Gemeinsam-
keiten und Unterschiede zwischen Katho-
liken und Protestanten im Entdeckungs-
zeitalter. ZMR 2003, 93—-111.

Douglas, J. D. 2000. Taylor, (James) Hudson.
Evangelical Dictionary of World Mission.
Grand Rapids: Baker, 931.

Eggensperger, Thomas, Ulrich Engel. 1991.
Bartolomé de las Casas: Dominikaner, Bi-
schof, Verteidiger der Indios. Topos
Taschenbiicher. Mainz: Matthias-Griinde-
wald-Verlag.

Fernandez, Isacio Pérez. 1992. Die ,,Goldene
Zeit* der ersten Missionierung: Zum Werk
des Bartolomé de Las Casas. In: Michael
Sievernich u. a. (Hg.). Conquista und Evan-
gelisation: 500 Jahre Orden in Latein-
amerika. Mainz: Matthias-Griinewald-Ver-
lag, 88-118.

Fiedler, Klaus. 1992. Ganz auf Vertrauen:
Geschichte und Kirchenverstdindnis der
Glaubensmissionen. Gieflen: Brunnen.

Francke, August Hermann. 1962. August
Hermann Franckes Schrift iiber eine
Reform des FErziehungs- und Bildungs-

21



wesens als Ausgangspunkt einer geistlichen
und sozialen Neuordnung der Evan-
gelischen Kirche des 18. Jahrhunderts ,,Der
Grof3e Aufsatz.“ Hg. Otto Podczeck. Berlin:
Akademie-Verlag.

Francke, August Hermann. 1994. Segensvolle
Fufistapfen. Bearb. U. Hg. Michael Welte.
Giefen: Brunnen

Franzen, August, Remigius Bédumer. 1974.
Papstgeschichte. Freiburg: Herder.

Gensichen, Hans-Werner. 1969. Missions-
geschichte der neueren Zeit. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Glazik, Josef. 1967. Der Missionsfriihling zu
Beginn der Neuzeit, in: Handbuch der
Kirchengeschichte Band IV. Hg. v. Hubert
Jedin, Reformation, Katholische Reform und
Gegenreformation, von Erwin Iserloh, Josef
Glazik, Hubert Jedin, Freiburg: Herder, 605—
649.

Goez, Werner. 1983. Franciscus von Assisi.
TRE 11, 299-307.

Giinther, Wolfgang. 1970. Von Edinburgh
nach Mexico City: Die ekklesiologischen
Bemiihungen der Weltmissionskonferenzen
(1910-1963), Stuttgart: Evangelischer Mis-
sionsverlag.

Heussi, Karl. 1976. Kompendium der Kirchen-
geschichte. 14. Aufl. Tiibingen: J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck).

Hille, Rolf. 2000. Ziegenbalg. Evangelical
Dictionary of World Mission. Grand
Rapids: Baker, 1043-1044.

Hofmeister, Ph. 1986. Bettelorden. RGG 1. 3.
Aufl., 1107.

Johnston, Arthur. 1984. Umkdmpfte
mission, Neuhausen-Stuttgart: Hénssler.

Kane, J. Herbert. 1971. A Global View of
Christian Missions: From Pentecost to the
Present. Grand Rapids: Baker Book House.

Kinder, Hermann, und Werner Hilgemann.
2004. dtv-Atlas Weltgeschichte 1. 37. Aufl.
Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Konetzke, Richard. 1968. Siid- und Mittel-
amerika I, Fischer Weltgeschichte 22. Miin-
chen: Fischer.

Lehmann, Arno. 1956. Es begann in
Tranquebar. 2. Aufl. Berlin: Evangelische
Verlagsanstalt.

Welt-

22

Meyer, Dietrich. 1995. Zinzendorf und
Herrnhut 9. Exil, Pilgergemeinde und die
Anfinge der Mission, in: Martin Brecht und
Klaus Deppermann [Hg.], Der Pietismus im
achtzehnten Jahrhundert, Geschichte des
Pietismus Band 2 [Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht,], 34-40.

Marboe, René Alexander. 2006. Von Burgos
nach Cuzco: Das Werden Spaniens 530-
1530. Essen: Magnus Verlag.

Marquardt, Horst, Ulrich Parzany. 1990.
Evangelisation mit Leidenschaft: Berichte
und Impulse vom Il. Lausanner Kongref fiir
Weltevangelisation. Neukirchen-Vluyn:
Aussaat.

Mulholland, Kenneth B., From Luther to
Carey: Pietism and the Modern Missionary
Movement. Bibliotheca Sacra 156 (January-
March 1999): 85-95.

Neill, Stephen. 1990. Geschichte der christ-
lichen Mission. Hg. u. ergénzt v. Niels-Peter
Moritzen, Erlangen 1974, 2. Aufl. 1990.

Palomo, José Jesis Hernandez. 2000. La
Misién a Indias: peregrinacion sin retorno.
Johannes Meier (Hg.). »Abfiihrung ...usque
ad ultimum terrae« Die Jesuiten und die
transkontinentale Ausbreitung des Christen-
tums. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht,
39-52.

Pierson, Arthur T. O. J. Niemals enttduscht:
Das Leben Georg Miillers von Bristol. Lahr-
Dinglingen: Verlag der St.-Johannis-Drucke-
rei, 16. Aufl.

Piper, John. 2009. Weltbewegend: Die Freu-
de an Gott kennt keine Grenzen. Waldems:
3L Verlag.

Pollock, John. 1975. China Inland Mission.
Lexikon zur Weltmission, 95.

Prien, Hans-Jiirgen. 2007. Das Christentum
in Lateinamerika. Kirchengeschichte in
Einzeldarstellungen 1V/6. Leipzig: Evan-
gelische Verlagsanstalt.

Gerhard Sautter, Gerhard. 1985. Heilsge-
schichte und Mission: zum Verstindnis der
Heilsgeschichte in der Missionstheologie,
Gieflen/Basel 1985.

Settgast, Ann-Charlott. 1981. Bartholomdius
Ziegenbalg: Ein Portrit des Bartholomdius
Ziegenbalg, gestaltet nach alten Urkunden

evangelikale missiologie 31[2015]1



und Briefen. Berlin: Evangelische Verlags-
anstalt.

Strater, Udo. 2000. Francke 1.
Hermann, RGG 3, 4. Aufl., 209-212.

Taylor, Howard, Geraldine Taylor. 1984.
Hudson Taylor: Ein Mann, der Gott vertrau-
te. 5. Aufl. Gielen: Brunnen.

Taylor, J. Hudson. 1983. China's Spiritual
Need and Claims. Ausziige in: Winter/
Hawthorne, Perspectives on the World
Christian Movement: A Reader, Pasadena:
William Carey Library. 3. Aufl., 244-249.

Torjesen, Edvard P. 1983. Fredrik Franson:
Model for Worldwide Evangelism. Pasa-
dena: William Carey Library. Neuauflage
2012.

Triebel, Johannes. 2000. ,,To hasten the
return of the king“ — Die eschatologische
Triebkraft der Mission. In: Klaus W.
Miiller, Thomas Schirrmacher (Hg.): Mis-
sion in der Spannung zwischen Hoffnung,
Resignation  und  Endzeitenthusiasmus.
Bonn: Verlag fiir Kultur und Wissenschaft,
58-67.

Vercruysse, Jos E. 1987. Jesuiten. TRE 16,
660-670.

Vincent, Eileen.

August

1988. C. T. Studd and

Priscilla. Kingsway Publication. Deutsch:
Eileen Vincent. 1998. Charles T. und
Priscilla Studd — Vereint im Kampf fiir
Jesus. Dillenburg: CLV.

Wellenreuther, Hermann. 2003. G. Pietismus
und Mission. Vom 17. bis zum Beginn des
30. Jahrhunderts. Hartmut Lehmann (Hg.).
Glaubenswelt und Lebenswelten. Geschich-
te des Pietismus IV. Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht, 168—194.

Winkler, D. 1975. Ziegenbalg, Bartholoméus.
Lexikon zur Weltmission, 615-616.

Winter, Ralph D., Steven C. Hawthorne (Hg.).
1983. Perspectives on the World Christian
Movement: A Reader. 3. Aufl. Pasadena:
William Carey Library.

Wrogemann, Henning. 2012. Den Glanz
widerspiegeln: Vom Sinn der christlichen
Mission, ihren Kraftquellen und Ausdrucks-
gestalten: Interkulturelle Impulse fiir deutsche
Kontexte. Beitrige zur Missionswissenschaft
und Interkulturellen Theologie. Hg. Dieter
Becker und Henning Wrogemann Bd. 28. 2.
Aufl. Berlin: LIT Verlag.

Zimmerling, Peter. 1975.
Mission im dlteren Pietismus.
Brunnen.

Pioniere der
Giefen:

Robert Badenberg
Friedemann Knddler (Eds.)

“Missional” —
Embracing a
Paradigm Shift
for Missions

Neuerscheinung in der Edition afem:
Berichtsband von der AfeM-Tagung 2014

in Zusammenarbeit mit Mission-Net:
Robert Badenberg: Foreword + Johannes Reimer: Which Views
of Mission Help Us in Our Contemporary Situation? + Vladimir
Ubeivolc: Why Do We Struggle with Our Traditional Mission
Concepts? + M. Robinson and G. Stingle: Missional — The
New Paradigm in Our Heterogeneous Contexts # Frere Richard:
The Missional Life of the Taizé Community — Experiences and
Theological Reflections + Michael Dreher: Being Missional in

the World of Business #+ Dieter Trefz: Overview of Church

Papers Presented at the Conference of the
Association of Evangelical Missiology (AfeM)
in Cooperation with Mission-Net Congress 2013/14

Planting in Europe + Connie Duarte: Missional Chaos ... What
are We Hoping to Produce? + Vladimir Ubeivolc: Just
Missional — The Church and Social Justice: Human Trafficking

# Vitali Petrenko: Reflections on Church Planting in Latvia +
Thomas Schirrmacher: A New Horizon of World Christianity

edition afem » mission reports 22

evangelikale missiologie 31[2015]1

120 Seiten, € 14,80 (D) — Bestellung direkt beim Verlag:

info@vtr-online.com

23



Fredrik Franson (1852-1908):

Freund, Férderer und Partner der China-Inland-Mission
Hans Ulrich Reifler

Der schwedisch-amerikanische Doppelbiirger Fredrik Franson (1852—1908) gehdrt zu
den grossten Forderern der Glaubensmissionen am Ende des 19. und Beginn des 20.
Jahrhunderts. Kein anderer Zeitgenosse hat in Europa, den Vereinigten Staaten von
Amerika und Kanada so viele Missionare und Missionarinnen fiir China rekrutiert.
Franson griindete vierzehn Missionswerke und vier Gemeindeverbande, darunter die
Allianz-Missionen in  Norwegen, Schweden, Danemark, Finnland, den USA,
Deutschland und in der Schweiz.

Hans Ulrich Reifler, geboren 1949 in
Basel, studierte nach seiner Ausbildung
zum diplomierten Kaufmann am Theolo-
gischen Seminar St. Chrischona bei
Basel sowie am Regent College, Van-
couver (Magister der Theologie). Von
1976-1991 war er Missionar der
Schweizer Allianz Mission in Brasilien,
danach bis 2014 Dozent fiir Missions-
wissenschaften am Theologischen Semi-
nar St. Chrischona. Seit 2014 ist er
Doktorand an der ETF in Leuven.

Kein anderer Zeitgenosse hat in Europa
so viele Missionare und Missionarinnen
fiir China rekrutiert wie Fredrik Franson.
Daraus entstand 1889 in Wuppertal-
Barmen die Deutsche China-Allianz-
Mission (DCAM) im Verband der China-
Inland-Mission, die zweitilteste Glau-
bensmission im deutschsprachigen Raum
(heute Allianz Mission in Deutschland
und die Schweizer Allianz Mission).1

1 China-Bote, Wuppertal: Allianz-China-Mission
1939, Heft 2, S. 18-23; Fritz Gasser, ,,.Die An-
fange der Allianz-China-Mission in der Schweiz®,
in: Kurt Zimmermann, Fiinfzig Jahre Allianz-
China-Mission in Mittel-China, Witten/Ruhr:
Bundes 1939, S. 46ff.; Paul Schir, , Eine Mission
entsteht. Der Funke springt auf die Schweiz iiber®,
in: 100 Jahre Schweizer Allianz-Mission, Winter-
thur: Schweizer Allianz Mission 1989, S. 12;
Edvard P. Torjesen A study of Fredrik Franson: the
development and impact of his ecclesiology,
missiology and worldwide evangelism, Ann
Arbor/MI:  University Microfilms International
1985 (PhD International College, Los Angeles/CA

24

Obwohl Franson weltweit den Anstoss
zur Griindung von insgesamt vierzehn
Missionswerken und vier Gemeinde-
verbidnden gab, ist er im deutschspra-
chigen Raum kaum bekannt. Folgende
Missionswerke gehen nachweislich auf
Franson zuriick: Norske Misjonsfor-
bundet 1884; Svenska Missionsforbundet
1885; Helgelseforbundet 1887; Svensk
Kinamissionen 1887; Danske Missions-
forbundet 1888; Mission Covenant in
Finnland 1888 (heute Suomen Vapaa-
kirkko); Frie Ostafrikanske Mission
1889 (ging 1899 an Norske Misjons-
forbundet); Deutsche China-Allianz-
Mission 1889 (heute Allianz-Mission)
und Schweizer Allianz Mission 1889;
Scandinavian Alliance Mission of North
America 1890 (heute The Evangelical
Alliance Mission); Finnische Allianz-
Mission 1895 (heute Suomen Vapaa-
kirkko); Svenska Mongolmissionen 1897
(ab 1951 Svenska Mongol- och Japan-
missionen und 1982 Beitritt zur Evan-
geliska Ostasienmissionen); Women'’s
Missionary Association of Finland 1900
und Norske Misjonsallianse 1901. Neben
diesen Missionswerken griindete Franson
auch vier Gemeindeverbidnde: Evan-
gelical Free Church of USA 1884; The
Evangelical Free Church of Finland
1898; Vandsburger Zweig des Deutschen
Gemeinschaftsdiakonieverbandes  Ost-
preussen 1899 (aus dem spiter der Deut-

1984), S. 473-474.

evangelikale missiologie 31[2015]1



sche Gemeinschafts- und Diakonie-
verband und die Marburgermission ent-
standen) und die Armenien Spiritual
Brotherhood 1906.> Mit Ausnahme der
Frie stafrikanske Mission und der
Armenien Spiritual Brotherhood sende-
ten alle iibrigen Missions- und Gemein-
dewerke Missionare und Missionarinnen
nach China und in die Mongolei.

Fransons Vorbereitungen fir
den weltweiten Missionsdienst
(1852—-1881)

Franson kam am 17. Juni 1852 auf dem
kleinen Bauernhof Noraskog im schwe-
dischen Pershyttan als achtes von neun
Kindern auf die Welt. Fredrik erlebte in
seiner Kindheit den Tod von drei seiner
dlteren Geschwister. Tiefschlige waren
der frilhe Tod seines Vaters 1857, als
Fredrik gerade einmal fiinf Jahre alt war,
und der Tod eines weiteren &lteren
Bruders.® 1859 heiratete die Witwe und
Mutter von fiinf kleinen Kindern im
Alter von drei bis zwolf Jahren den
29jdhrigen Per Olsson. Franson besuchte
die Primarschule in Pershyttan, spiter
die Privatschule in Ringshyttan, die von
seinem Onkel geleitet wurde, gefolgt von
der Sekundarschule in Nora und dem
Gymnasium in Orebro. Auffallendste
Merkmale wéhrend seiner schulischen
Ausbildung waren Fredrik Fransons
sprachliche Begabung in Latein, Grie-
chisch und Deutsch sowie sein grosses
Interesse an der Mathematik und Theo-
logie. Infolge der grossen wirtschaft-
lichen Depression, die auch Schweden
heimsuchte, wurde 1868 die Eisenerz-
mine in Nora geschlossen. Die Eltern

2 Edvard P. Torjesen A Study of Fredrik Franson,
S. viii.; Klaus Fiedler, Ganz auf Vertrauen.
Geschichte und Kirchenverstindnis der Glaubens-
missionen, Giessen/Basel: Brunnen 1992, S. 85—
86.

3 Karl Linge, Fredrik Franson: En man sind av
Gud, Jonkoping: Svenska Alliansmissionen 1951,
S. 13-17.

evangelikale missiologie 31[2015]1

von Fredrik Franson verkauften Hab und
Gut, um ihre angehduften Schulden zu
begleichen, so dass gerade noch aus-
reichend Geld fiir die Ausreise nach
Nordamerika iibrigblieb. * In der Zeit
zwischen 1860 und 1900 wanderten 1,2
Millionen Schweden in die USA aus,
unter ihnen viele Christen.” Die schwe-
dischen Migranten waren in den USA
massgeblich beteiligt an der Erweckung
unter Skandinaviern, was zur Griindung
zahlreicher neuer Kirchen und Mis-
sionsgesellschaften fiihrte.

Familie Franson emigrierte

1869 in die USA. sie oloeder
schloss sich dem luthe- 9OFen Wit
rischen  Migrationspfarrer schafthchen
Olof Olsson (1841-1900) Depression

in Schweden

aus Viarmland an und fuhr
mit dem  Schiff nach
Lindsborg, Kansas. Fran-
sons zogen weiter nach
Saunders County, Nebraska,
wo sie ein einfaches Haus erwerben
konnten. Alle berufsfihigen Mitglieder
der Familie mussten einer auswirtigen
Arbeit nachgehen, um definitiv Fuss
fassen zu konnen. Das neue Heim erhielt
den Namen Roland Nelson Farm und lag
etwa viereinhalb Kilometer nordlich von
Mead, Nebraska. Die in wirtschaftlicher
Hinsicht ausserordentlich schwierige
Zeit ging nicht spurlos an Fredrik
Franson voriiber. Im ersten Jahr seines
Pionierlebens in Nebraska erkrankte er
an einer gefidhrlichen Erkéltung mit
hohem Fieber, was schliesslich zu einer
tiefen Depression fiihrte.

Familie in die
USA.

4 Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik Franson,
S.41.

5 The Swedish-American Historical Quarterly,
Chicago: North Park University 1950ff.

6 David M. Gustavson, D. L. Moody and the
Swedes: Shaping Evangelical Identity among
Swedish Mission Friends 1867-1899, Linkoping:
Faculty of Arts and Science 2008 und ,,The Legacy
of Fredrik Franson®, in: IBMR 1991, Vol. 15, Nr. 3,
S. 125-128.

25

emigirierte die



Die grosse Wende im Leben Fredrik
Fransons kam mit dem Anschluss seiner
ganzen Familie an die Erste Schwedische
Baptistengemeinde von Estina in Saun-
ders County. Dort fand Fredrik Franson
1872 durch die Beschiftigung mit Romer
10,6—8 den Weg zum personlichen Chris-
tusglauben, einen tiefen inneren Frieden
mit Gott und damit auch eine neue,
erfiillende Lebensperspektive. Ab diesem
Zeitpunkt beschiftige sich Franson tig-
lich intensiv mit dem Wort Gottes und
mit Gegenwartsfragen des christlichen
Glaubens. Zwei Jahre spiter wurde er im
Alter von 22 Jahren getauft und als Mit-
glied der Gemeinde aufgenommen. ’
Kurze Zeit spdter fand in Estina eine
Erweckung statt, durch die Franson
ermutigt wurde, Christus offentlich zu
bekennen. Nach einigem Zdgern stellte
er sein Leben bewusst in den voll-
zeitlichen Dienst der Verkiindigung und
wurde aktiver Laienprediger. Bereits
1875 wurde er zum Sekretdr der Skan-
dinavisch-Baptistischen Konferenz von
Nebraska, Western Iowa und Dakota
berufen.®

Im Herbst 1876 lernte Fredrik Franson in
Chicago Dwight Lyman Moody (1837—
1899) kennen, einen der grossten Evan-
gelisten des 19. Jahrhunderts, Griinder
der Chicago Avenue Church (heute
Moody Memorial Church), des Moody
Bible Institutes und Vertreter der nord-
amerikanischen Heiligungsbewegung.’

Moodys erweckliche Verkiindigung des
Evangeliums in England und in den USA
fiihrte Tausende zum Glauben an
Christus. Fransons Mitarbeit in Moodys
Grossstadtkampagnen 1875-1876 eroff-
nete ihm ganz neue Moglichkeiten des
vollzeitlichen Dienstes. Unter Moodys

7 Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik Franson,
S. 43.

8 Ebenda, S. 44.

9 Josephine Princell, Missiondr Fransons lif och
verksamhet, Chicago: Chicago Bladet 1909/16.

26

Anleitung wurde er systematisch einge-
filhrt in eine fiir damalige Verhiltnisse
zeitgemisse Methodik der Grossstadt-
evangelisation, durch die
h_eilssuchegdq Menschen ip Die Mitarbeit
einer personlichen Entschei-

: in Moodys
dung fiir Christus neues IGroBSta)(/jt—
Leben fanden. Die aktive

. . kampagnen
Teilnahme an der viermona- sttnete ih
tigen Grossevangelisation erornete mm

ganz neue

von Moody in Chicago von e g
Oktober 1876 bis Januar V0glichkeiten
1877 fiihrte Franson ins Herz U" den

der nordamerikanischen Er- VOllzeitlichen
weckung. '© Franson wurde Dienst
spiter bekannt als ,,Moody’s

Swedish disciple®."

Die erste selbstindige evangelistische
Kampagne fiihrte Franson bereits mit
vierundzwanzig Jahren in Swede Bend,
Iowa, durch. Weitere Evangelisationen
folgten in Minnesota und Nebraska. Am
4. August 1878 wurde Franson Mitglied
der Chicago Avenue Church von Dwight
L. Moody * und erhielt von ihr die
offizielle Beglaubigung als unabhéngiger
tiberkonfessioneller Evangelist. Franson
war der erste Missionar, den die Chicago
Avenue Church aussandte. > Franson
blieb den Rest seines Lebens Mitglied
der Moody Kirche. Damit waren die
soliden Grundlagen fiir die kiinftige

10 David M. Gustafson, ,Kindred Spirit“, S. 207.
Franz Eugen Schlachter, Dwight Lyman Moody.
Ein Lebensbild nach englischen Quellen ge-
zeichnet, Biel: Schneider 1894; vgl. auch die
klassische Biographie von William R. Moody, D.
L. Moody, New York: Garland 1900/1930/1988.

11 Ernst H. Thorberg, Folkrorelser och
samhdillsliv i Sverige, Stockholm: Bonniers 1954,
S. 153.

12 Klaus Fiedler, Ganz auf Vertrauen, S. 85.

13 Robert G. Flood, The Story of Moody Church,
Chicago: Moody 1985, S. 11; David M. Gustafson,
D. L. Moody and Swedes: Shaping Evangelical
Identity among Swedish Mission Friends 1867—
1899, (PhD Dissertation, Linkoping: University
2008), S. 130.

evangelikale missiologie 31[2015]1



dreissigjahrige Wirkungszeit von Fredrik
Franson gelegt.

Neuland fiir Franson war die Arbeit mit
John F. Fredrickson in den schwedischen
Siedlungen Mt. Pleasant und Ephraim im
Bundesstaat Utah, wo es infolge einer
Erweckung unter Mormonen am 11. Ja-
nuar 1880 zur Griindung von zwei pres-
byterianischen Gemeinden kam. ™ In
Denver, Colorado, entstand nach einer
Evangelisation am 27. Juli 1880 d1e Bel-
caro Evangelical Free Church."® Nach
seiner Riickkehr in seinen Heimatstaat
Nebraska konnte Franson in der Umge-
bung von Phelps vier neue Gemeinden
grinden. In Minnesota entstanden
schwedische Baptlstengemelnden und er-
weckliche lutherische Kirchen.'® Diese
dynamischen Gemeindegriindungen als
Frucht evangelistischer Grossveranstal-
tungen jenseits denominationeller Gren-
zen waren entscheidend fiir den inter-
nationalen Dienst, auf den Franson
schrittweise vorbereitet wurde.

Fransons transnationale
Vernetzung und Reisen
(1881-1908)

Am 3. Mai 1882 erreichte Fredrik Fran-
son England, wo er als Hauptredner die
Jahresversammlung der nationalen Sonn-
tagischulvereinigung in London erdffne-

Er war Gast im Haus Bethshan von
Ehzabeth Baxter, Vertreterin der Hei-
ligungsbewegung von Keswick (1834—

14 George K. Davies, ,,A History of the
Presbyterian Church in Utah®, in: Journal of the
Presbyterian Historical Society, Bd. 24, Nr. 3,
September 1946, S. 150.

15 David Hale, Transatlantic Conservative
Protestantism in the Evangelical Free and Mission
Covenant Tradition, Series Scandinavians in
America, Chicaco: CovBooks 1979.

16 Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik
Franson, S. 75-79.

17 Seventyninth Annual Report of the Sunday
School Union 1882, London: NSU 1882, S. XIV.

evangelikale missiologie 31[2015]1

1910)."® Durch die Teilnahme Fransons
an den beriihmten ,May-Meetings* in
der Exeter-Hall in London lernte er viele
britische Glaubensmissionen, darunter
auch die Arbeit der China-Inland-Mis-
sion (CIM), und andere christliche Wer-
ke kennen und gewann dadurch einen
neuen Blick fiir die Herausforderung der
weltweiten Missionsarbeit.'” Am 11. Mai
1882 wurde Franson Mitglied der Briti-
schen Sektion der Weltweiten Evange-
lischen Allianz.”® Damit begannen Fran-
sons transnationale Vernetzung mit der
internationalen Sonntagschulbewegung,
der Helhgungsbewegung2 von Keswick,
der Missionsarbeit in Ubersee > sowie
seine Be21ehungen zum Allianzhaus in
Bad Blankenburg s zur deutschen Ge-
meinschaftsbewegung®* und der Neukir-

18 John C. Pollock, Keswick Story, London:
Hodder and Stoughton 1964.

19 Klaus Fiedler, Ganz auf Vertrauen, S. 87.

20 ,Proceeding of Council®, in:
Christendom, June 1, 1882.

21 Gustav Warneck, ,.Die Bedeutung der sog.
,Heiligungsbewegung* fiir die Mission, AMZ 2
(1875), 422-426; 474-478; Stephan Holthaus, Heil
— Heilung — Heiligung. Die Geschichte der deut-
schen Heiligungs-und Evangelisationsbewegung
(1874-1909), Giessen/Basel: Brunnen 2005.

22 Klaus Fiedler, Ganz auf Vertrauen, S. 85;
Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik Franson, S.
226-227.

23 Erich Beyreuther: Der Weg der Evangelischen
Allianz in Deutschland, Wuppertal: Brockhaus
1969; Joachim Cochlovius, Evangelische Allianz,
in: TRE, Bd. 10, Berlin/New York: de Gruyter
1982, S. 650-656; Karl Heinz Voigt: Die Evan-
gelische Allianz als okumenische Bewegung:
Freikirchliche Erfahrungen im 19. Jahrhundert,
Stuttgart: CVH 1990.

24 Joachim Cochlovius, ,,Gemeinschaftbewegung®,
in: TRE, Bd. 12, Berlin/New York: de Gruyter
1984, S. 355-368; Charles H. Lippy, ,,Gemein-
schaftsbewegung®, in: RGG, 4. Aufl. Bd. 3,
Tiibingen: Mohr Siebeck 2000, Sp. 645-652; Jorg
Ohlemacher, Das Reich Gottes in Deutschland
bauen: ein Beitrag zur Vorgeschichte und Theo-
logie der deutschen Gemeinschaftsbewegung, Got-
tingen: V&R 1986; Jorg Ohlemacher, ,,Gemein-
schaftschristentum in Deutschland im 19. und 20.

Evangelical

27



chener Missionzs, zur Pilgermission St.
Chrischona, (seit 1. Januar 2015 Chri-
schona International) % zur China-In-
land-Mission (seit 1951 Overseas Missi-
onary Fellowship und seit 1991 OMF In-
ternational; im deutschsprachigen Raum
bekannt als Uberseelsche Missions-Ge-
melnschaft) , zur Christian and Missi-
onary Alliancezg, zum Student Volunteer
Movement For Foreign Missions®, zu
den Freien Evangehschen Gemeinden in
Deutschland® und in der deutschen und
franzosischen Schweiz®' und zur Welt-
weiten Evangelischen Allianz*

Jahrhundert®, in: Geschichte des Pietismus, Bd. 3,
Gottingen: V&R 2000, S. 393-464.

25 Bernd Brandl, Die Neukirchener Mission: ihre
Geschichte als erste deutsche Glaubensmission,
Koln/Neukirchen: Rheinland 1998; ders., Ludwig
Doll: Griinder der Neukirchener Mission als erste
deutsche Glaubensmission, Bonn/Niirnberg:
VKW/VTR 2007.

26 Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik
Franson, S. 390-393; 417-418; Namenswechsel
telefonisch bestitig von Walter Stauffacher,
Geschifsfithrer von Chrischona International, am
9. Januar 2015.

27 Tony Waghorn, CIM/OMF Timeline, in: E-Mail
von Markus Dubach, Missionsleiter der UMG
Schweiz, vom 9. Januar 2015.

28 Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik
Franson, S. 553-588.

29 Giinther S. Wegener, John Mott — Weltbiirger
und Christ. Ein Mann bereitet den Weg der
Okumene, Wuppertal: Aussaat 1965; Linda Eliane
Goodwin, John Raleigh Mott as a chairman of
assemblies (MA Thesis: Abilene Christian College
1969); Timothy C. Wallstrom., The Creation of A
Student Movement to Evangelize the World,
Pasadena: Carey 1980; Timothy L. Hall, American
Religious Leaders, New York: Infobase 2003; Kim
Caroline Sanecki, Protestant Christian Missions,
Race and Empire: The World Missionary Con-
ference 1910, Edinburgh, Scotland, (History
Thesis, George State University 2006).

30 Elmar Spohn, Die Allianz-Mission und der
Bund Freier Evangelischer Gemeinden. Die
Geschichte ihrer Beziehung und deren theologische
Begriindung, (Geschichte und Theologie der Freien
Evangelischen Gemeinden, Band 6.1), Witten:
Bundes 2011.

31 Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik

28

Die weltweite evangelistische Titigkeit
fithrte Franson innerhalb von 27 Jahren
(1881-1908) auf alle Kontinente.* In
fast fiinfzig Landern predigte er zu den
Volksmassen, ermutigte in evangelis-
tischen Nachversammlungen seine Zu-
horer zu einer Entscheidung fiir Christus,
fiihrte Evangelisationskurse durch, um
die Neubekehrten im Glauben zu festi-
gen und fiir die Mission zu motivieren,
und grundete vierzehn Mlssmnswerke
und vier Gemeindeverbinde.** Franson
verstarb 1908 unmittelbar nach der
Riickkehr von seiner bislang ausgedehn-
testen Reise an den Folgen einer Zahnln-
fektion im Alter von 56 Jahren.”” Durch

Franson, S. 390-392; 492-493.

32 John W. Ewing, Goodly Fellowship: A
Centenary Tribute to the Life and Work of the
World Evangelical Alliance 1846-1946, London:
Marshall, Morgan and Scott, 1946; Harold F.
Fuller, People of the Mandate: The Story of the
World Evangelical Fellowship, Grand Rapids:
Baker 1996; Hans Hauzenberger, Einheit auf
evangelischer Grundlage. Vom Werden und Wesen
der Evangelischen Allianz, Giessen/Basel: Brunnen
1986; Donald M. Lewis (Hg.), Christianity Reborn:
The Global Expansion of Evangelicalism in the
Twentieth Century, Grand Rapids: Eerdmans 2004;
Sheridan Gilley and Brian Stanley (eds.),
Cambridge History of Christianity: Vol. 8, World
Christianities, c. 1815 — ¢. 1914, Cambridge: Uni-
versity 2006; Gerhard Lindemann, Die Geschichte
der Evangelischen Allianz im Zeitalter des Libe-
ralismus (1846-1879). Theologie: Forschung und
Wissenschaft, Bd. 24, Miinster: Lit 2011; Doug
Coleman, A theological analysis of the insider
movement paradigm from four perspectives:
theology of religions, revelation, soteriology and
ecclesiology, Pasadena, CA: Carey 2012.

33 Fransons Reisen lassen sich wie folgt perio-
disieren: 1875-1881 USA; 1881-1889 Europa,
Naher Osten, Europa; 1890-1892 USA; 1892-1895
Europa, Naher Osten, Indien, China; 1895-1897
USA; 1897-1901 Europa und Nordafrika; 1902-
1908 Weltreise nach Ostasien, Naher Osten,
Afrika, Stidamerika, Karibik, Mittelamerika.

34 Fredrik Franson, F. Fransons Reise um die Welt
1892-1895, Wuppertal-Barmen: Deutsche China-
Allianz-Mission 1896.

35 Edvard P. Torjesen, Fredrik Franson. A Model
for Worldwide Evangelism, Pasadena: Carey 1983,

evangelikale missiologie 31[2015]1



seinen weltweiten Reisedienst fanden
Zehntausende den Weg zum lebendigen
Glauben und Hunderte wurden durch ihn
rekrutiert fiir den Missionsdienst in
Ostasien, Afrika und Lateinamerika.®

Fransons Partnerschaft mit
Hudson Taylor und der China-
Inland-Mission

Fransons Erstkontakt zur Missionsarbeit
der China-Inland-Mission (CIM) ist auf
seinen Besuch der ,,May-Meetings* von
Anfang Mai 1882 in London und seine
Aufnahme in die Britische Sektion der
Evangelischen Allianz zu datieren. Alle
vierzehn Missions- und Gemeindewerke,
die auf Fransons Initiative zuriickgehen,
entstanden nach 1882. Nach Fransons
Evangelisationskurs in Oslo von 1884
reisten zwei Teilnehmer als CIM-Mis-
sionare nach China, ein dritter in den
Kongo.”” Der aus Wuppertal stammende
Kaufmann Carl Polnick, Freund von
Fredrik Franson, besuchte 1886 die erste
Allianzkonferenz in Bad Blankenburg,
wo er Informationen iiber die Arbeit der
CIM erhielt.*®

Nach dem dreiwochigen Evangelisa-
tionskurs Fransons in der Musikhalle von
Helsinki vom November 1888 reiste
Agnes Meyer als erste finnische Missio-
narin nach China, wo sie mit der CIM
arbeitete.”

Ab Mirz 1889 veroffentlichte die Neu-
kirchener Mission in ihrem Missions-
und Heidenboten sukzessive die Uber-
setzung des Missionsklassikers China;

S. 89.

36 Edvard P. Torjesen, ,Fredrik Franson — der
Mann mit dem Gehorsam aus Glauben®, in: SAM-
Bote, Winterthur: Schweizer Allianz Mission
1989/3. S. 27.

37 Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik
Franson, S. 474.

38 Andreas Franz, Mission ohne Grenzen, S. 87.
39 Edvard P. Torjesen, Fredrik Franson. A Model
for Worldwide Evangelism, S. 64.

evangelikale missiologie 31[2015]1

its spiritual need and claims; with brief
notices of missionary effort, past and
present von James Hudson Taylor.*’ Die
Heimatzentrale der CIM in London ver-
offentlichte im Dezember 1889 den
berithmten Aufruf Hudson Taylors 7o
Every Creature in China’s Millions vom
6. Oktober 1889 mit der Bitte um 1000
weitere Missionare fiir China. Franson
hat diesen Aufruf wihrend seines Auf-
enthalts in Wuppertal-Barmen gelesen.
Anschliessend ist die DCAM im Verband
mit der CIM gegriindet worden.*' Die
DCAM (heute Allianz-Mission Deutsch-
land und Schweizer Allianz Mission)
brachte ihre Missionsnachrichten von
Februar 1890 bis Juli 1892
im ,,Gemeinschaftsblatt zur
Beforderung des auf Gottes
Wort gegriindeten Christen-
tums*  heraus. ** Franson
selbst reiste mit den ersten
sechs Bewerbern nach Lon-
don, um Detailfragen der
Zusammenarbeit, Ausreise,
Finanzierung,  Anstellung
und Ziele mit der CIM zu regeln. Die
ersten Missionare der DCAM wurden am
5. Oktober 1890 in Barmen verabschie-
det, bestiegen am 27. Oktober in Genua
das Schiff und erreichten am 3. De-
zember 1890 China.*® Zwischen 1890

... Taylors
berihmter

Bitte um

China.

40 Der Missions- und Heidenbote, Neukirchen:
Waisen- und Missionsanstalt Neukirchen 1889/1
ff.; vgl. Erstausgabe: James Hudson Taylor, China;
its spiritual need and claims; with brief notices of
missionary effort, past and present, London: Nisbet
1865 und 1890, 8. erweiterte Auflage.

41 Marshall Broombhall, The Jubilee Story of the
China Inland Mission, London: Morgan and Scott
1915, S. 194.

42 Comitee der Deutschen China-Allianz-Mission
(Hg), Deutsche China-Allianz-Mission — ihre
Entstehung und wunderbare Fithrungen des Herrn,
Emden: Gerhard 1892.

43 Fredrik Franson, ,Die China-Expedition®, in:
Gemeinschaftsblatt zur Beforderung des auf Gottes
Wort gegriindeten Christentums, Emden: Gerhard
189072, S. 16-20. Eine hektografierte Nachschrift
dieses Artikels liegt im Archiv der Allianz-Mission

29

Aufruf mit der

1000 weitere
Missionare flir



und 1952 entsandte die DCAM 102
Missionare nach China, davon 28 aus der
Schweiz.*

Nach seiner Riickkehr in die USA
begann Franson am 14. Oktober 1890
seinen ersten nordamerikanischen Evan-
gelisationskurs in der Pilgrim Church in
Brooklyn, New York. Fiinfzig Frauen
und Minner nahmen an diesem Schu-
lungskurs teil. Der Kurs gilt als Beginn
der Scandinavian Alliance Mission of
North America, heute The Evangelical
Alliance Mission (TEAM). * Die ersten
35 Missionare von TEAM, rekrutiert von
Franson, erreichten China bereits am 17.
Februar 1891. Drei Tage spéter rappor-

tierte die junge Chinamissio-

... wachsende narin Geraldine Guinness
Partnerschaft (1865-1949), die spitere
zwischen der Schwiegertochter von J.
CIM und den Hudson Taylor, die segens-
von Franson reiche Antwort auf das Gebet
gegriindeten der 1000 neufén Missionare
Allianz- nach London.™ Eine weitere
Missionen. Gruppe von fiinfzehn

TEAM-Missionaren verliess
San Francisco am 5. Februar
1891 Richtung China.*’ Franson fiihrte in
den USA sechs weitere Evangelisations-
kurse durch und rekrutierte bis April
1892 insgesamt 95 Missionare fiir die

in Dietzhlolztal-Ewersbach.

44 Rolf Gerhard Tiedemann, Reference Guide to
Christian Missionary Societies in China: From the
Sixteenth to the Twentieth Century, San Francisco:
Ricci Institute for Chinese-Western Cultural
History 2008, S. 166.

45 Klaus Fiedler, Ganz auf Vertrauen, S. 86-87
und http://allianz-mission.de/ueber-uns/geschichte-
ii/ eingesehen am 10. Januar 2015.

46 Geraldine Guinness, ,,Part of the Coming of the
Thousand®, Bericht datiert Shanghai, 20. Februar
1891, in: China’s Millions, London: China-Inland-
Mission 1891, S. 63.64.81-82.

47 Edvard P. Torjesen, ,.Fredrik Franson — der
Mann mit dem Gehorsam aus Glauben®, in: SAM-

Bote Winterthur: Schweizer Allianz Mission
1989/5/S. 29.

30

CIM und weitere Missionswerke in
Japan, Indien und Siidafrika.*®

Die wachsende Partnerschaft zwischen
den von Franson gegriindeten Allianz-
Missionen und der CIM zeigt sich auch
in den Nachrichten der DCAM. Ab 15.
August 1892 brachte die DCAM ihr
Monatsblatt unter dem Namen China-
Bote heraus.” In der Erstausgabe des
China-Boten wendet sich Hudson Taylor,
Leiter der CIM, direkt an die deutschen
Leser. Darin bedauert er, dass er anldss-
lich der Griindung der DCAM nicht
selbst in Deutschland anwesend sein
konnte. Mit flammenden Worten be-
schreibt er die grossen Chancen der
Evangeliumsverkiindigung in  China
durch christliche Schriften. Er appelliert
an die Freunde der CIM mit den ab-
schliessenden Worten:

Wir nihern uns unserem jihrlichen Fasttag,
dem 26. Mirz, und ich mochte Sie alle
bitten, recht ernstlich auf Gott zu warten,
damit Er segnen moge beides, das Werk in
der Heimat und das Werk draussen; aber
lasst uns nicht warten, bis dieser Tag
kommt. Seelen gehen jetzt verloren aus
Mangel an dieser Kraft: ,Jetzt ist die
angenehme Zeit, jetzt ist der Tag des Heils!*
Gott segnet jetzt solche, die Segen von Thm
erbitten: alle Dinge sind bereit, wenn nur
wir bereit sind.*

Vom 5. bis 12. April 1893 ging Taylors
Wunsch in Erfiillung, und er konnte erst-
mals die Heimatzentrale der DCAM in
Barmen besuchen.” Als konkrete Folge
dieses Besuches erhielt die DCAM in

48 Ebenda S. 29.

49 China-Bote, Monatsschrift der Deutschen Chi-
na-Allianz-Mission, Wuppertal-Barmen: DCAM
1892ff.

50 China-Bote 1892/1/S. 3

51 Hans Ulrich Reifler, ,Zur Gf_:schichte der
Allianz-Mission. Chronologische Ubersicht der
Allianz-Misison®, in: Erhard Michel, Johannes
Reimer und Elmar Spohn (Hg.), Christus fiir die
Welt. Theologische Beitrige zur Mission und
Gemeindegriindung, Witten: Bundes 2014, S. 93.

evangelikale missiologie 31[2015]1



.. Besuch und

China ihr eigenes Arbeitsfeld. Taylor
vertiefte seine Beziehungen zur deutsch-
sprachigen Welt und sprach im August
1893 in Frankfurt an der vierten Kon-
ferenz der Deutschen Christlichen Stu-
dentenvereinigung.’> Am 4. August 1895
erdffnete die DCAM an der Seifenstrasse
in Barmen im Beisein von Walter B.
Sloan, Sekretidr der CIM von London, ihr
neues Missionshaus. > Im September
1896 besuchte Taylor die Allianzkon-
ferenz in Bad Blankenburg und in
Barmen und von Februar bis April 1897
bereiste er Deutschland, Osterreich und
die Schweiz und hielt in vielen grosseren
Stidten Missionsveranstaltungen.™

Fransons erste Chinareise und
Kontakte zu J. Hudson Taylor
(1894-1895)

Fransons erste Reise nach Asien begann
am 5. Januar 1894 in Malmo, Schweden.
Die Absicht der Reise war der Besuch
und die Stirkung der durch
ihn ausgesandten 149

besuchte. Ein kurzer Abstecher nach
Japan im November und Dezember 1894
ermoglichte ihm die Durchfiihrung eines
Evangelisationskurses in Tokio, was der
Weiterbildung der in Japan stationierten
Missionare und Starkung einheimischer
Mitarbeiter diente.”

Von Januar bis Juli 1895
diente Franson wieder in
China. In dieser Zeit fiihrte
er zusammen mit seinem
Freund und Partner J. Hud-
son Taylor mehrere Missio-
nars- und Schulungskon-
ferenzen durch. Dabei be-
suchte er auch das Mis-
sionsfeld der DCAM-Mis-
sionare in der Provinz Chekiang™ und
hielt eine Missionskonferenz in Wihu am
Yangtze Fluss. Auf der Riickreise
besuchte Franson Shanghai, wo er durch
Vortrage und Schulungen norwegisch-
lutherische und norwegisch-amerika-
nische Missionare ermutigte Franson
schiffte iiber Japan zuriick in die USA
die er am 4. September 1895 erreichte.”’

.. mehrere
Missionars-

konferenzen

J. Hudson
Taylor.

und Schulungs-

zusammen mit

Missionare in Indien, Japan
und China. Auf seiner Reise
durchquerte er Deutschland,
die Schweiz, Italien, die

Starkung der
durch ihn
ausgesandten
149 Missionare.

Fransons erste Chinareise und seine
Kontakte zu J. Hudson Taylor und den
Chinamissionaren ermutigten ihn zur

Balkanldnder, Griechenland,

die Tiirkei und Palidstina. In
Kairo bestieg Franson das Schiff und
fuhr durch den 1869 eroffneten
Suezkanal Richtung Indien. Im April
1894 erreichte er die Region Darjeeling-
Ghoom, von wo er seine fiinfmonatige
Reise ins Himalayagebiet planen konnte.
Vom Himalayagebiet aus errichtete er
eine Missionsstation in Westtibet. Im
Oktober 1894 erreichte Franson Kanton
in Sidchina, wo er die TEAM-
Missionare in Diensten der CIM

52 Andreas Franz, Mission ohne Grenzen, S. 343.

53 Hans Ulrich Reifler, ,,Zur G_e;schichte der
Allianz-Mission. Chronologische Ubersicht der
Allianz-Misison®, S. 93.

54 Andreas Franz, Mission ohne Grenzen, S. 343.

evangelikale missiologie 31[2015]1

Griindung der Svenska Mongolmissio-
nen 1897, heute Evangeliska Ostasien-
missionen > , des Danske Missionsfor-
bundet 1888 und der Mission Covenant
in Finnland (Finnische Allianz- M1s51on)
1888, heute Suomen Vapaakirkko.*

55 Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik
Franson, S. 589-610.

56 Die Umschrift der chinesischen Ortsnamen folgt
den jeweiligen historischen Quellen.

57 Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik
Franson, S. 611-628.

58 www.eom.nu/historik.aspx eingesehen am 10.
Januar 2015.

59 www kristendom.dk/kirkeretninger/det-danske-
missionsforbund eingesehen am 10. Januar 2015.

60 www.svk.fi/?sid=717 eingesehen am 10. Januar
2015.

31



Fransons zweite Chinareise
(1902-1905)

Am 24. Dezember 1902 erreichte Fran-
son Honkong. Von dort aus startete er
eine zweieinhalbmonatige Missionsreise
durch Siidchina und hielt mehrere Mis-
sions- und Schulungstreffen in Kanton.
Er besuchte die Arbeit der Christian and
Missionary Alliance in Wuchau, Zentral-
china, und reiste anschliessend durch die
nordliche Provinz Kwangtu bis Nan-
chang, wo er Missionare der Berliner
Mission und CIM besuchte und ermutig-
te. Auf dem Riickweg durchquerte er die
Provinz Chekiang und traf sich mit Mis-
sionaren der CIM und der DCAM. An-
fang Mirz 1903 erreichte er Wuchow.
Franson unterbrach seine Chinareise fiir

einen siebenmonatigen

Missionary Alliance. Der Besuch von
Missionaren der Berliner Mission er-
laubte ihm auch einen Einblick in die
Arbeitsweise der Klassischen Missio-
nen. ¥ An mehreren Orten erlebte er
durch seine Verkiindigung Erweckung.

Fransons Verdienst fir die
Mission heute

Franson war nicht nur ein Freund, For-
derer und Partner der CIM, sondern
dariiber hinaus Wegbereiter der christ-
lichen Mission in einer globalisierten
Welt. Sein Denken und Handeln war
geprigt von der Spiritualitit der Hei-
ligungsbewegung, das sich unter dem
Motto ,bestindige bewusste Gemein-
schaft mit Gott* zusammenfassen lisst.”’
Fransons pramilleniale Erwartung Christi
war die Motivation zur Rekrutierung von

Abstecher nach Japan. Im
Oktober 1903 schiffte er
nach Korea ein, wo er in
Wonsong _eine Erweckung
erlebte. Uber die Mand-

An mehreren
Orten erlebte
er durch seine
Verkindigung
Erweckung.

Hunderten von Missionaren nicht nur fiir
die CIM, sondern dariiber hinaus fiir
viele weitere Glaubensmissionen, die
durch ihn substanzielle Impulse fiir ihre
Missionsarbeit erhielten. Seine trans-

schurei reiste Franson

schliesslich nach Tientsin,
um dort seine schwedischen Missionare
zu besuchen. Mitte Dezember 1903 er-
reichte er die Chinesische Mauer. 1904
arbeitete Franson wihrend neun Mona-
ten mit Missionaren im Norden Chinas
und in der Inneren Mongolei, Nord-
westchina und Westchina, bis er nach
Chengdu in der Provinz Sichuan ge-
langte. Er folgte dem Yangtze-Fluss nach
Shanghai. Dort bestieg er ein Boot nach
Foochow, heute Fuzhou, in der Provinz
Jiangxi. Auch dort kam es wieder zu
einer Erweckung. Kurz vor Weihnachten
erreichte Franson Burma.®!

Schwerpunkte dieser zweiten Chinareise
Fransons waren Besuche, Konferenzen
und Schulung von Missionaren und
einheimischen Mitarbeitern der CIM,
DCAM, TEAM und Christian and

61 Edvard P. Torjesen, A Study of Fredrik
Franson, S. 708-742.

32

nationale Vernetzung ist ein Vorbild fiir
das missionarische Handeln der Gegen-
wart. Eine einzelne Gemeinde, ein
Missionswerk allein kann die grossen
Herausforderungen der  Weltmission
nicht mehr bewiltigen. Wir sind auf
global vernetzte Partnerschaften ange-
wiesen, um die Unerreichten mit dem
Evangelium zu erreichen. In dieser
gemeinsamen Aufgabe erginzten sich
James Hudson Taylor und Fredrik
Franson auf vorbildlichste Weise. Von
ihnen wollen wir uns inspirieren lassen
und die weltweite Ernte einfahren, bevor
Jesus Christus in Macht und Herrlichkeit
wiederkommt (Mt 24,14).

62 Ebenda, S. 709.

63 ,,Constant conscious communion with God*,
sieche Edvard P. Torjesen, ,.Fredrik Franson — der
Mann mit dem Gehorsam aus Glauben®, in: SAM-
Bote, Winterthur: Schweizer Allianz Mission
1989/1. S. 30.

evangelikale missiologie 31[2015]1



Wenn Hudson Taylor China heute noch
einmal besuchen wiirde ... -

Eine chinesische Perspektive

Dieser Artikel wurde in der chinesischen
christlichen Online-Zeitschrift eBao ver-
O'ﬁentlicht,] die sich an Chinesen inner-
halb und auflerhalb Chinas richtet. Die
Ubersetzung und der Abdruck geschehen
in Ubereinstimmung mit den Regeln der
Zeitschrift. Ubersetzung und Anmerkun-
gen von Meiken Buchholz.

Der im Folgenden beschriebene Besuch
hat so nie stattgefunden. Aber viele der
genannten Ereignisse sind wirklich pas-
siert.

Wir schreiben das Jahr 2015. Die China
Inland Mission feiert das 150. Jubildum
ihrer Griindung. James Hudson Taylor
(1832-1905) beschlieBt, noch einmal
China zu besuchen. In England hat er
von dem rapiden Wachstum der chine-
sischen Kirche gehort; auch in den USA,
Kanada und anderen Léndern erzihlt
man sich davon.

An der SeidenstraBe > berichten die
Christen, dass die chinesischen Christen
aufgewacht sind und das Evangelium
nicht nur in dem chinesischen Inland
verkiinden, sondern auch an der ,Ent-
wicklung der weiten Gebiete des

1 Der Artikel ist zu finden unter http://www.
ebaomonthly.com/ebao/printebao.php?a=20090813
(eingesehen am 17.02.2015).

2 Die historischen Karawanen-Wege, die sich von
China bis in die Mittelmeerregion erstreckten,
waren nicht nur fiir den Handel wichtig (z.B.
Seide), sondern auch fiir den kulturellen Austausch
und die Verbreitung von Religionen. Im Zuge der
Globalisierung kniipft China an diese Wurzeln an,
um sich vermehrt wirtschaftlich im mittelasia-
tischen Raum zu vernetzen. Auch fiir die Strategie
der chinesischen Missionsbewegung spielt die
Seidenstrae eine wichtige Rolle hinsichtlich ihres
Vordringens Richtung Westen (vgl. Fuinote 5).

evangelikale missiologie 31[2015]1

Ya Gu

Nordwestens* teilnehmen. Ode Steppen
haben sich in grilnes Land mit bliihe-
nender Landwirtschaft verwandelt und
sie wurden auch ein fruchtbares Land fiir
die Aussaat des Evangeliums. Die Wiiste
wird wirklich zum Quellgrund und die
Steppe erbliiht voller Blumen. Sie ziehen
tiber die Steppe hinaus, immer weiter
Richtung Westen.

Der Léwe
des Ostens

In nicht allzu ferner Zu-
kunft werden chinesische
Missionare die Wiege der
Menschheit erreichen, nim-
lich die Ufer des Euphrats.
Persien, der Ausgangspunkt
der Religionsvermischung, die Region
Kleinasiens, deren ,lLeuchter wegge-
stoflen wurde“4, wird nach Jahrhunderten
der Finsternis wieder erwachen, und das
Licht ihres Leuchters wird leuchten.
Welch eine Begeisterung 16st diese
Nachricht aus: Der Lowe des Ostens ist
endlich aus seinem langen Schlaf
erwacht!

erwacht.

3 Die Entwicklung des Nordwestens Chinas und
insbesondere die Losung des Wasserproblems
wurden von der chinesischen Regierung als eine
der Hauptaufgaben fiir das 21. Jahrhundert vorge-
geben  (http://www.people.com.cn/BIG5/paper85/
2043/326635.html). Chinesische christliche Nicht-
Regierungs-Organisationen haben sich hieran mit
Projekten beteiligt (vgl. z.B. das Gewichshaus-
Projekt der Chinese Christian Evangelist Associa-
tion, siehe den Bericht von Sun Yiyin vom August
2001, http://www.ccea.org.tw/missioncenter/Func
tioncode/Publish/focusfindshow.asp?sn=674&type
=15015 (eingesehen am 18.2.2015). Oft ist das
christliche Engagement in Chinas Westen von der
,Back to Jerusalem“-Bewegung inspiriert, vgl.
FuBnote 5.

4 Vgl. Offb 2,5.

33

ist endlich aus
seinem Schlaf



Ist die

Missionsarbeit

Ja, die Pldne sind noch ambitioser: Man
will auf dem Landweg das Evangelium
zuriick nach Jerusalem bringen. ’ Ein
bewegendes Motto wurde ausgegeben:
»Sendet 100.000 chinesische Missionare
aus!“ Dazu sage ich ,,Amen®! Das ist es,
was Chinesen tun sollen und was sie tun
konnen. Das 19. Jahrhundert war das
Missionsjahrhundert Englands; das 20.
Jahrhundert das der USA. Ist die Mis-
sionsarbeit des 21. Jahrhunderts dann
nicht die Verantwortung der chinesischen
Kirche?

Jedoch sollten wir das Augenmerk nicht
nur auf die Frage der Anzahl der
Missionare legen, sondern noch wich-
tiger ist ihre Qualitit. Zudem besteht
heute das Problem der
Mission in entfernten Ge-
bieten nicht mehr wie

des 21. frither darin, dass Gebirge
Jahrhunderts und Meere {iberwundern
nicht die werden miissen. Viele Orte
Verantwortung auf dem Globus sind zwar
der chinesischen ~nicht an einem Tag zu
Kirche? err<_elchen, aber auch mchF
weiter entfernt als drei

Tagesreisen. Aber vielleicht

ist in Hinblick auf den Begriff
,Missionar“ eine neue zeitgemille

Definition notig? Natiirlich wire es
heutzutage schwierig, wie Paulus den

5 Seit der Mitte der 1990er hat die ,,Back-to
Jerusalem“-Bewegung viele Hauskirchen-Netz-
werke in China ergriffen und ein groBes Engage-
ment fiir Auenmission geweckt. Ankniipfend an
erste Versuche in den 1940er Jahren wird der
besondere Auftrag der chinesischen Kirche darin
gesehen, die Erweckung von Chinas aus westwérts
in die islamischen Gebiete entlang der alten
Seidenstrae bis zuriick zum Ausgangspunkt des
Evangeliums zu bringen. So wie Hudson Taylor
und andere Missionare einen gottlichen Ruf nach
China erlebten, wird hier der Ruf nach Jerusalem
gehort. Wie Taylor um 1000 Missionare fiir China
betete, finden wir nun das Gebet um 100.000
Missionare aus China. Siehe dazu z.B. Aikman,
David: Jesus in Beijing. How Christianity Is
Transforming China and Changing the Global
Balance of Power. Washington: 2003, S. 193-202.

34

Lebensunterhalt als Zeltmacher zu
verdienen. Aber wie wire es als
Computer-Missionar? Oder als Koch und
Missionar, der iiber den Magen der
Menschen ihr Herz gewinnt?

Wenn man auf die westlichen Missionare
zuriickschaut, so mangelte es bei der
Evangelisation Chinas an Zusammen-
arbeit. Aus diesem Fehler konnen
Chinesen lernen.

Timothy Richard (1845-1919) vertrat ein
ganzheitliches Evangelium. Zur Zeit der
Hungersnot in Chinas Norden wurde er
aus mitfiihlender Liebe zum rettenden
Freund in der Not.® Unermiidlich be-
miihte er sich um finanzielle Unter-
stiitzung und rettete nicht nur die Seelen
der Menschen fiir den zukiinftigen
Himmel, sondern rettete auch ihren
Korper aus der Holle der Gegenwart. Er
setzte sich nach Kréften fiir Bildung ein,
errichtete Schulen, baute die missio-
narische Literaturarbeit aus, gab Biicher
und Zeitschriften heraus. So hob er die
Bildung des Volkes, forderte den kul-
turellen Austausch und hatte grofen
Einfluss auf die Entwicklung der chi-
nesischen Gesellschaft. Diese Bemii-
hungen fanden bei der Bevdlkerung
dankbare Aufnahme und zugleich die
Anerkennung der Herrschenden, die ihn
als wahren Freund des -chinesischen
Volkes betrachteten und ihm verschie-
dene Auszeichnungen gaben als Lohn fiir
seine langjdhrigen Verdienste um Wohl-
tatigkeit, Katastrophenhilfe sowie die Er-
richtung der Shanxi Universitidt. Die
harten Herzen der Qing-Herrscher off-
neten sich langsam gegeniiber Missio-
naren.

Als die Qing-Herrscher nicht mehr auf
ihrer ,,Fort mit eurem Opium und eurem
Christentum®-Politik beharrten, fanden

6 Zu dem Wirken Timothy Richards und seinem
Einfluss auf die chinesische Reform-Bewegung
siehe z.B. Goosaert, Vincent und David A. Palmer:
The Religious Question in Modern China.
London/Chicago 2011, S. 67-90

evangelikale missiologie 31[2015]1



die Bemiihungen von Timothy Richard
keinesfalls die Unterstiitzung anderer
Missionare, einschlieBlich der China-
Inland-Missionare, die ihn nicht ver-
standen. Leider wurde mein Name mit
hineingezogen, weil sich manche auf
eine so genannte ,,Hudson-Taylor-Linie*
beriefen. Ihr stellten sie die ,,Timothy-
Richard-Linie” gegeniiber, die sie als
»soziales Evangelium®, ja sogar als
,anderes Evangelium* bezeichneten und
vehement ablehnten. Fiir sie handelte es
sich hierbei um unvereinbare Gegen-
sitze, bei denen es nur ein Entweder-
Oder geben konne. Ich hore, wie der
Teufel lachte und applaudierte, und er
entfachte eine immer eifrigere innere
Zerstrittenheit!

Wenn wir heute zuriicksehen, so sind das
Eindringen des Evangeliums in die Ge-
sellschaft und seine Inkarnation in die
chinesische Kultur tatsidchlich ein Weg,
auf dem Segen fiir China entstand. Be-
dauerlicherweise ist es zu spit zur Reue.
Wir haben Zeit verloren und wir haben
Gelegenheiten verpasst.

Ein weiterer Missionar ist zu nennen,
nidmlich John Livingston Nevius (1829-
1893). Er brachte eine ,,neue Strategie*
fiir das Gemeindewachstum zur Sprache:
Er meinte, dass erstens jeder Christ fiir
seinen eigenen Unterhalt sorgen und
durch Wort und Tat ein Zeuge Christi in
seinem sozialen Umfeld sein solle; dass
zweitens die Verantwortung fiir die Ent-
wicklung der Kirchenleitung bei der
Ortsgemeinde liegen miisse; dass drittens
die Gemeinde reife Gldaubige aussuchen
solle, um sie als vollzeitliche Mitarbeiter
auszubilden, anstatt dass Missionare
einfach Mitarbeiter anstellten; und dass
viertens Kirchen gemifl den ortlichen
Gebriuchen und Mboglichkeiten gebaut
werden sollen, anstatt auf die finan-
ziellen Ressourcen der Missionsgesell-
schaften zu vertrauen oder im Stile der
anglikanischen Staatskirche, kirchliche
Mitarbeiter von der Regierung bezahlen
zu lassen. Dieser Ansatz kann wahrhaftig

evangelikale missiologie 31[2015]1

als ,,Drei-Selbst“-Strategie bezeichnet
werden.

Die damaligen Missionare fiihlten sich
durch die Behauptung dieses ,,ober-
flichlichen Amerikaners* provoziert, er
habe eine ,nneue* Strategie entworfen.
Sie fragten: ,,Wenden wir nicht schon
langst diese neue Strategie an? ‘Nur
Chinesen konnen das Evan-
gelium fiir Chinesen verkiin-
den’ — das ist doch schon re-
volutiondr neu. Was braucht
es denn sonst noch an
Neuem?” AuBlerdem spielten
auch denominationelle Vor-
behalte eine Rolle dabei, dass
Nevius’ Gedanken in China
kein Gehor fanden. Aber
schlieflich  gelangten sie
nach Korea, wo Nevius’ kleine Schrift
bei den Missionaren bereitwillige Auf-
nahme fand, treu befolgt wurde und die
Erweckung sowie das Wachstum der
Gemeinde prigte.

Die Missionare in China gingen als
Sieger im Streit hervor, aber ihre
Missionsarbeit war der Verlierer. Womit
kann die Zeit wieder gutgemacht
werden, die hier vertan wurde?

Aber — Gott sei Dank! — sind heute in der
Kirche Chinas die ,,Drei Selbst* tiberall
umgesetzt! Aufgrund der Verdnderungen
des gesellschaftlichen Umfeldes gibt es
keine Gemeinden mehr, die von west-
licher Unterstiitzung abhidngen und
kontrolliert werden. ,,Drei-Selbst® ist
nicht mehr nur ein Motto, sondern
allgemeine Wirklichkeit.

aber ihre

war der
Verlierer.

Ich erinnere mich: Als ich China verlief3,
gab es nur 400.000 Christen. Als der
letzte Missionar der China Inland
Mission die weiten Einoden Chinas
verlie}, waren es immer noch weniger
als eine Million. Heute ist, nach allem
was ich hore, das Wachstum der
chinesischen Kirche weltweit am grofiten
und hat bereits achtzig Millionen iiber-
schritten! Manche schitzen die Zahl der

35

Die Missionare
in China gingen
als Sieger im
Streit hervor,

Missionsarbeit



Christen in China sogar auf 100
Millionen.” Am wichtigsten jedoch ist
nicht die Anzahl, sondern die Qualitit,
die sich daran zeigt, dass diese Christen
ihren Glauben bewahren, Verfolgung fiir
ihr Zeugnis erleiden und Mission betrei-
ben. Denn dies zeigt, dass sie wirklich
einen lebendigen Glauben besitzen und
es ihnen um die Seelen der Menschen
und den Auftrag des Herrn geht.

Die chinesische Kirche hat so viele Fort-
schritte gemacht! Aber warum legt sie
nicht noch groBeren Wert auf die Li-
teraturarbeit? Die frithe Kirche verkiin-
digte in der Kraft des Heiligen Geistes
durch den Kanon des Neuen Testamentes
kraftvoll das Wort des Herrn. Sie
verkiindete es bis in ferne Gegenden und
iiber lange Zeitrdume. So konnte sie
Irrglauben abwehren und die Kirche auf
festen Grund errichten.

Die Bibel-Ubersetzung der chinesischen
Union Version ist von Missionaren ver-
schiedener Organisationen gemeinsam
durchgefiihrt worden, doch kam sie erst

moglich sollte vermieden werden, dass
jede Gruppe willkiirliche neue Uber-
setzungen schafft und auf ihrer Wortwahl
beharrt, so dass die Menschen nicht mehr
wissen, woran sie sich halten sollen.

Hudson Taylors Motto ermahnt die
chinesischen Christen: Wo Gottes Werk
nach Gottes Willen getan wird, wird es
nicht an Gottes Versorgung mangeln.
Auch hier gilt: ,Jesus Christus ist der-
selbe, gestern, heute und in Ewigkeit.*
(Heb 13,8)

Manche Leute sagen, ,wenn man
gesehen hat, wie Brot gemacht wird,
wird man nie wieder Brot essen®, und
meinen damit, man solle lieber nicht so
genau nachfragen, wo niitzliche Dinge
herkommen. Aber wenn es um Geld-
spenden geht, dann sollen wir mit
Sicherheit wissen, woher dieses Geld
kommt! Kirchen diirfen sich nicht an
»Geldwische™ beteiligen. Das Geld, das
Zachdus durch Betrug erworben hatte,
hat er nach seiner Bekehrung
zuriickgegeben und es zur Un-

nach Hudson Taylors Tod in den Druck. terstiitzung der Armen gegeben. Es da_rf

Sie ist eine nahezu vollkommene Uber-  Aber eine Spende an die Kirche uns mcht
setzung ins Chinesische und auBlerdem kann nicht Wiedergeburt und egal sein,
ein Zeugnis dafiir, dass die Missionare BuBe ersetzen! Wenn wir schon WONer die
ihre denominationellen Voreingenom-  von Brot reden, so miissen wir | 1anzen
menheiten beiseite lieBen und zusam- auch vom Sauerteig sprechen. KOmmen.

menarbeiteten. Ich hoffe, dass die
chinesische Kirche bei ihren Bemii-
hungen um Bibeliibersetzungen diesem
Vorbild der Einheit folgt. Es ist die
gemeinsame Bibel aller Chinesen, die
durch die Bestitigung des Heiligen
Geistes das Wirken der Gnade Gottes
manifestiert und viele Menschen an
dieser Gnade Anteil haben lisst. Soweit

7 Der Autor liegt mit diesen Zahlen im oberen Be-
reich der Schitzungen. Aktuelle Untersuchungen
chinesischer Christentums-freundlicher Religions-
soziologen gehen von 40 bis 60 Millionen protes-
tantische Christen aus (sieche z.B. Wenzel-Teuber,
Katharina, ,Statistisches Update 2012 zu Reli-
gionen und Kirchen in der Volksrepublik China
und Taiwan®, in: China heute 2013/1, S. 25f.)

36

In Glaubensdingen den Sauer-

teig des Bosen zuzulassen, ist wahrhaftig
keine Tugend. Darum sollen wir eben
doch acht darauf haben, wie das Brot
gemacht wurde, wenn wir es essen
wollen. Bei der Ausweitung der Mis-
sionsarbeit darf es uns nicht egal sein,
woher die Finanzen kommen.

Vor einigen Jahren hat China durch die
Beimischung von Melamin u.a. in
Babynahrung die ganze Erde in Unruhe
versetzt und einen Boykott chinesischer
Waren heraufbeschworen. ® China hat

8 Zu dem Melamin-Skandal im Jahr 2008 und den
dem Tod bzw den schweren Erkrankungen vieler
Sduglinge in China, siehe z.B. den Artikel

evangelikale missiologie 31[2015]1



heute so viele Millionire hervorgebracht,
die meinen, Geld zu haben, heifle
gliicklich zu sein und Recht zu haben.
Zugleich hat die chinesische Kirche
unzihlige Prediger des Tausendjidhrigen
Reiches hervorgebracht. ° Aber ganz
gleich, wie bewegend deine Verkiindi-
gung iiber das Tausendjdhrige Reich ist,
wenn nicht klar ist, woher die Tausender

.Melamin-Skandal weitet sich aus* vom 19.9.2008
in der online-Ausgabe DIE WELT (http://www.
welt.de/vermischtes/article2467112/Melamin-
Skandal-weitet-sich-aus.html).

9 Der Autor bezieht sich auf verschiedene Endzeit-
Spekulationen, die insbesondere um die Jahre 2000
und 2012 in christlichen Kreisen kursierten. Er
spielt dabei mit dem #hnlichen Klang der
englischen Worte ,Millenium* (Tausendjihriges
Reich), ,,millionaires* und ,,Melamine*.

der dich unterstiitzenden Millionire
kommen, wird deine Arbeit nicht
wirklich von Gott gesegnet sein.

Auch heute miissen wir immer noch
danach streben, heilig zu sein und uns
nicht mit der Welt zu vermischen. Wir
miissen den urspriinglichen Glauben
festhalten und dem Willen des Herrn
gehorchen, bis er in Herrlichkeit wieder-
kommt. Wir wollen daran denken, dass
geschrieben steht, ,,Es soll nicht durch
Heer oder Kraft, sondern durch meinen
Geist geschehen* (Sach 4,6), und
fortfahren zu beten: ,,Bittet den HERRN,
dass es regne zur Zeit des Spitregens, so
wird der HERR, der die Wolken macht,
euch auch genug geben fiir jedes
Gewichs auf dem Felde.“ (Sach. 10,1)

Noteworthy

Fiir diese Rubrik laden wir unsere Leser ein, Hinweise auf Informationen, Material und
Dokumente im Internet mit Bezug zu missiologischen Fragestellungen weiterzugeben

(Eingabe-Formular  unter

info@missiologie.org).

www.missiologie.org

oder einfach eine Email an

Tagung FAITH AND GLOBALIZATION vom 10.-12. Juni, Universitat

Fribourg, Schweiz
http://iwww.glaubeundgesellschaft.ch

Die Globalisierung fordert uns zu Prozessen der Versohnung und der interreligiosen
Verstiandigung heraus. Hauptreferent ist Prof. Dr. Miroslav Volf (YALE University).

APCM-Tagungen ,,Fundraising und Steuerrecht” und ,,Business as

Kontakt: info@apcm.de

Diese Tagungen der Arbeitsgemeinschaft Pfingstlich-Charismatischer Missionen zu den
Themen ,.,Fundraising” (M. Bohning, 09.03.2015 in Nidda bei Frankfurt a.M.), ,,Steuerrecht*
(L. Riegel, 10.Mirz in Nidda) sowie ,,Business as Mission* (A. Winkelmann-Gleed und R.
Gleed, 09./10.11 2015 in Hamminkeln/Niederrhein) stehen allen Interessierten offen.

0OJC-Tagung vom 16. bis 18.10.2015: ,,Die Fremden verstehen —
Kulturelle Vielfalt als Lernfeld und Segen*

Kontakt: frank.paul@ojc.de

Dieses Wochenendseminar mochte (evtl. bereits) erworbenes Wissen iiber transkulturelle
Kompetenzen durch Selbsterfahrung so verankern, dass es das Handeln konkret verdandert.
Biblische Impulse beleuchten und ergénzen die Erfahrungen.

|
|
|
|
|
|
|
|
|
|
| mission” 09./10. Marz und 09./10. November 2015
|
|
|
|
|
|
|
|
|
|

evangelikale missiologie 31[2015]1

37

— e . o . O e O e o e e e e e o owd



Missio Dei (Teil 1)
Linguistische, historische und theologische Aspekte
Hannes Wiher

In diesem Artikel werden zunachst einige linguistische Probleme des Missio Dei
Begriffs Uberdacht, dann der Begriff in seinem katholischen Kontext beleuchtet, und
drittens seine kritische Aufnahme in der protestantischen Theologie dargestellt. Dabei
wird festgestellt, dass Augustin und Thomas von Aquin die Sendung (missio) nicht der
immanenten Trinitdt zuschreiben, sondern in Bezug auf sie den Begriff der
Hervorgehung (processio) einfiihren. Sie ordnen die Sendung der 6konomischen
Trinitdt zu und werten sie damit ab. Ganz folgerichtig denkt Ignatius von Loyola die
Sendung von Missionaren unabhdngig von der Trinitdt. Diese folgenschwere
Unterscheidung wird vom katholischen Theologen Hans Urs von Balthasar und seinem
protestantischen Kollegen Karl Barth nicht aufgenommen. Die beiden letzteren sehen
die immanente Trinitét als Ursprung der Mission und werten damit die Mission auf.

Dr. Hannes Wiher ist promovierter  Schirrmachers Missio Dei: Mission aus

dem Wesen Gottes (2011). * Ein

Mediziner und Theologe (Ph.D. in Mis-
siologie, Potchefstroom, South Africa).
Er kommt aus der Schweiz und arbeitete
22 Jahren als Missionar in Guinea. Seit
2003 unterrichtet er Missiologie in
Afrika, Asien und Europa und widmet
sich dem Aufbau der Missiologie in der
franzosisch-sprachigen ~ Welt.  Email:
hannes.wiher @bluewin.ch.

Das Interesse der evangelikalen Bewe-
gung an einer trinitarischen Begriindung
der Mission ist erst in den letzten Jahren
erwacht.' Die Publikation von drei wich-
tigen missiologischen Biichern hat die
alte Diskussion iiber die Missio Dei
wiederbelebt: Christopher Wrights The
Mission of God (2006), * Timothy
Tennents Invitation to World Missions: A
Trinitarian Missiology for the Twenty-
first Century (2010), > und Thomas

1 Fiir einen Uberblick siehe Jason Sexton, ,,The
State of the Evangelical Trinitarian Resurgence,*
Journal of the Evangelical Theological Society 54,
4,2011, 787-805, tiir Mission 803.

2 Christopher J. H. Wright, The Mission of God:
Unlocking the Bible’s Grand Narrative, Leicester,
UK: IVP, 2006.

3 Timothy C. Tennent, Invitation to World
Missions: A Trinitarian Missiology for the Twenty-
first Century, Grand Rapids, MI: Kregel, 2010.

38

gewichtiges theologisches Problem ist
Ursache dieser Diskussion. Der Begriff
Missio Dei kommt aus dem Lateinischen
und bedeutet wortlich ,,Sendung Got-
tes.”” Er hat seinen Ursprung in der Re-
flexion der Kirchenviter iiber die Trini-
tat. Nach dem zweiten Weltkrieg, wih-
rend der Dekolonisalisierungsprozess im
Gange war, wurde der Begriff wieder
aufgenommen und mit einem neuen
Konzept der Mission verbunden, der sich
vom alten Begriff mit seiner Verbindung
zum Kolonialismus und einer kirchlichen
Begriindung der Mission abgrenzen
sollte. Die initiale Absicht war, die
Probleme des alten Missionsbegriffs
durch eine theologische Begriindung der
Mission und damit die ,,Grundlagenkrise

.. 6 . .
der Mission* zu 16sen und eine

4 Thomas Schirrmacher, Missio Dei: Mission aus
dem Wesen Gottes, Komplementdre Dogmatik
Reihe 2, Niirnberg: VTR und Hamburg: Reforma-
torischer Verlag, 2011.

5 Fiir eine Einfilhrung in den Begriff der Missio
Dei, siehe David J. Bosch, ,Mission as Missio
Dei.,* in Transforming Mission: Paradigm Shifts in
Theology of Mission, Maryknoll, NW: Orbis, 1991,
389-393.

6 Der Ausdruck geht zuriick auf Georg F.
Vicedom, Missio Dei — Actio Dei, Hg. Klaus W.

evangelikale missiologie 31[2015]1



Konvergenz der verschiedenen theolo-
gischen Richtungen zu ermdglichen. ’
Was aber danach geschah, dhnelte mehr
einer ,.kopernikanischen Revolution*® in
der Missionstheologie. Die Wiederauf-
nahme des Begriffs Missio Dei ohne
direkten Bezug zur Trinitédtslehre er-
laubte es jeder theologischen Richtung,
den Ausdruck mit ihrem Inhalt zu fiillen.
So wurde er zur Grundlage vieler von-

einander abweichender Missionstheo-
logien.
Um diese Entwicklungen
und deren Implikationen
... Probleme,

die mit einer
trinitarischen

besser zu verstehen, schla-
ge ich vor, zur Geschichte

N des Begriffs zuriickzu-
Begriindung kehren. Das Ziel dieses
der Mission Artikels ist aber nicht, alle
vgrbunden Probleme, die mit der
sind. Missio Dei verbunden sind,

zu l0sen, sondern seine

geschichtliche Entwicklung in Bezie-
hung zur Trinitédtslehre darzustellen und
die verschiedenen Probleme aufzuzei-
gen, die mit einer trinitarischen Be-
griindung der Mission verbunden sind.
Zunichst werden einige linguistische
Probleme iiberdacht, dann der Begriff in
seinem katholischen Kontext beleuchtet,

Miiller, Niirnberg: VTR, 2002, 178-180 (1. Aufl.
von Missio Dei: Miinchen: Kaiser, 1958; von Actio
Dei: Miinchen: Kaiser, 1975).

7 So die Hoffnung oder Evaluation von Johannes
Verkuyl, Contemporary Missiology, Grand Rapids,
MI: Eerdmans, 1978, 203; Rodger C. Bassham,
~Mission Theology: 1948-1975,“ Occasional
Bulletin of Missionary Research 4, 2, 1980, 56; T.
Engelsviken, ,,Convergence or Divergence? The
Relationship between Recent Ecumenical and
Evangelical Mission Documents,” in Swedish
Missiological Themes 2, 2001, 202-207.

8 Der Ausdruck wird in Verbindung zur Missio Dei
erwiahnt bei Wilhelm Richebicher, ,Missio Dei:
Kopernikanische Wende oder Irrweg der Missions-
theologie? Zeitschrift fiir Mission 28, 3, 2002,
143-162; John G. Flett, The Witness of God: The
Trinity, Missio Dei, Karl Barth, and the Nature of
Christian Community, Grand Rapids: Eerdmans,
2010, 157.

evangelikale missiologie 31[2015]1

drittens seine kritische Aufnahme in der
protestantischen Theologie und die Ent-
wicklungen in der 6kumenischen Bewe-
gung dargestellt. Viertens wird seine Re-
zeption in der evangelikalen Bewegung
erortert. Zum Schluss erfolgen eine
Auswertung und eine praktische An-
wendung.

Linguistische Uberlegungen

Die sprachliche Genitivkonstruktion
stellt ein erstes Problem dar. Intuitiv
steht der objektive Genitiv im Vorder-
grund: die Sendung, die Gott aufgetragen
wurde. Aber wie konnte Gott das Objekt
der Sendung sein? In erster Anndherung
ist der Begriff mit der Bedeutung eines
objektiven Genitivs ein Unsinn. Der
Ausdruck kann aber auch bedeuten, dass
Gott das Subjekt der Sendung ist. Gott
ist derjenige, der sendet, der Initiator der
Mission. Die Genitivkonstruktion wiirde
dann im Sinne eines subjektiven Genitivs
gedeutet. Eine Untersuchung iiber die
Verwendung des Ausdrucks in der latei-
nischen Ubersetzung der Bibel und bei
den Kirchenvitern kann fiir seine Inter-
pretation Orientierungshilfe geben.

In der Vulgata kann die Verwendung
einer Verbform von mitto ,,senden‘ die
Sendung der Personen der Trinitdt oder
der Jiinger anzeigen. Als Beispiele wer-
den hier einige neutestamentliche Stellen
angefiihrt, in welchen die lateinische
Form des Verbs ,senden® vorkommt:
LAls aber die Zeit erfiillt war, sandte
(misit) Gott seinen Sohn, geboren von
einer Frau und unter das Gesetz getan,
damit er die, die unter dem Gesetz
waren, erloste, damit wir die Kindschaft
empfingen. Weil ihr nun Kinder seid, hat
Gott den Geist seines Sohnes gesandt
(misit) in unsre Herzen, der da ruft:
Abba, lieber Vater!* (Gal 4,4-6). ,,Wie du
mich gesandt hast (misisti) in die Welt,
so sende ich (misi) sie auch in die Welt*
(Joh 17,18). ,,Da sprach Jesus abermals
zu ihnen: Friede sei mit euch! Wie mich
der Vater gesandt hat (misif), so sende

39



ich (mitto) euch® (Joh 20,21). Diese
Texte zeigen die verschiedenen Sendun-
gen der Personen der Trinitét in der Bibel
auf: Der Vater sandte den Sohn (Joh
3,16), und zusammen mit dem Sohn
sandte er den Geist (Joh 14,16.26; 15,26;
16,7). Der Sohn und der Geist senden
ihrerseits die Jiinger (Mt 28,16-20; Mk
16,15-18; Lk 24,46-49; Joh 20,21-23;
Apg 1,8; 13,1-4).

Wenn auch diese Verwendungen die
Basis der spiteren Reflexion darstellen,
so ist es doch vom Gesichtspunkt der
theologischen Terminologie her viel
wichtiger die Verwendung der Begriffe
missio und missio Dei in der patrls-
tischen Literatur zu uberprufen Diese
erwidhnt den Ausdruck im Zusammen-
hang mit der Reflexion iiber die
Trlmtatslehre Der Thesaurus Linguae
Latinae' erwihnt Beispiele von Ambro-
sius und Augustin. Augustin kann sagen:

,Die Sendung des Chris-

Genitiv und genitivus auctoris). Der
Thesaurus gibt nur ein Beispiel von
missio Patris: ,,Wie der Sohn von der
Welt mittels der Sendung durch den
lebendigen  Vater [viventis  Patris
missionem] erkannt wurde, so wurde der
Name des Vaters von der Welt und den
Menschen durch den lebendigen Sohn
erkannt.*

Diese Beispiele zeigen, dass in der pa-
tristischen Literatur beziiglich der Sen-
dung des Sohnes und des Geistes (missio
Filii, missio Spiritus Sancti) der objek-
tive Genitiv vorkommt. Der Vater sendet
zundchst den Sohn, und zusammen mit
dem Sohn (filioque) den Geist. Am elften
Konzil von Toledo (675) wurde diese
Formel in folgender Form angenommen:
,»Wir glauben, dass der Heilige Geist von
den beiden gesandt wurde w1e der Sohn
vom Vater gesandt wurde ....“'* Aber der
Vater wird nie gesandt. Er ist der
Ursprung der Mission. Die patristische

Reflexion iiber die Trinitdt fordert die
Entwicklung eines Konzeptes wie das-
jenige der Missio Dei nicht. Der trini-
tarische Gott kann nicht derjenige sein,
der gesandt wird, sondern nur derjenige,
der sendet. Die Bedeutung des Aus-
drucks Missio Dei muss deshalb vor

Die patristische  tus ist also die Inkar-
Reflexion Uber nation (Christi ergo mis-
die Trinitat sio est incarnatio), und
fordert nicht ,Diese Handlung wird die
die Entwicklung ~ Sendung des Heiligen
des Missio Dei- Geistes genannt* (haec...
Konzeptes. operatio... missio Spiritus

sancti dicta est). In den
beiden Vorkommnissen wird missio in
der Bedeutung von ,gesandt werden‘
gebraucht (objektiver Genitiv). Augustin
prézisiert: ,Nur vom Vater kann man
nicht sagen, dass er gesandt wird* (Solus
Pater non legitur missus). Missio Patris
(die Sendung des Vaters) kann demnach
nicht die Sendung des Vaters bedeuten
(objektiver Genitiv), sondern nur die
Sendung durch den Vater (subjektiver

9 In diesem Abschnitt folge ich teilweise Helmut
Rosin, Missio Dei: An Examination of the Origin,
Contents and Function of the Term in the
Protestant Missiological ~Discussion, Leyden:
1IMO, 1972, 12-16.

10 Thesaurus Linguae Latinae, Miinchen: Saur,
2002-2007.

40

allem diejenige eines genitivus auctoris
sein. Legt dies nicht nahe, dass die
Sendung des Sohnes und des Geistes, die
fir die Heilsgeschichte von so grofer
Bedeutung sind, den Weg fiir die Ent-
wicklung dieses theologischen Aus-
drucks bereiteten? Diese Beobachtung
fiihrte Georg Vicedom in seiner Re-
flexion iiber die Trinitdt und die Missio

11 Sicut enim per viventis Patris missionem mundo
innotuit Filius, ita per viventem Filium, Patris
nomen mundo et hominibus innotuit... (Ps. Vigil.
Thaps. c. Marivad. 1, 68, p. 396c).

12 Hic igitur Spiritus Sanctus missus ab utrisque
sicut  Filius a Patre creditur... Enchiridion
Symbolorum, Hg. Heinrich Denziger, Freiburg-im-
Breisgau: Herder, 1947, 277. Das filioque wird das
erste Mal am dritten Konzil von Toledo (589)
erwihnt.

evangelikale missiologie 31[2015]1



Dei zu folgender Schlussfolgerung: ,,.Der
Begriff der Missio Dei muss aber, wenn
wir der biblischen Konzeption gerecht
werden wollen, zugleich als attributiver
Genitiv verstanden werden, durch wel-
chen Gott nicht nur zum Sendenden,
sondern zugleich zum  Gesandten
wird. <"

In die englischsprachige Welt wurde der
Missio Dei Begriff in seiner englischen
Form ,mission of God“ oder ,,God’s
mission* eingefiihrt. In diesem Sprach-
raum war die Rezeption des Ausdrucks
viel unkomplizierter als im kontinentalen
Europa. Kritische protestantische Stim-
men meldeten sich vor allem aus
Deutschland und Holland. Nach diesen
linguistischen Uberlegungen kommen
wir auf die grolen Theologen zuriick, die
iiber die Beziehung zwischen Trinitit
und Mission nachgedacht haben.

Die katholische Lehre von der
Missio Dei

In diesem Artikel sollen nicht alle
Probleme diskutiert werden, welche mit
der Trinitdtslehre verbunden sind, son-
dern iiber die Beziehung zwischen dieser
Lehre und der Mission nachgedacht
werden, und dariiber, wie diese Refle-
xion das Konzept der Mission beeinflusst
hat. Die Priagung des Trinitdtsbegriffs
wird Tertullian (ca. 155-220) zuge-
schrieben, der die Lehre in einer ,,0kono-
mischen® Perspektive reflektiert hat."* Er
beschreibt Gott als drei ,,verschiedene*
aber ,untrennbare* Personen und eine
Substanz (una substantia). Tertullian hat
aber viele Aspekte undefiniert gelassen.

13 Vicedom, Missio Dei — Actio Dei, 33 (meine
Hervorhebung).

14 Die systematische Theologie unterscheidet
zwischen immanenter und 6konomischer Trinitt.
Wihrend die immanente Trinitit das Wesen Gottes
in aller Ewigkeit betrifft, umschreibt die okono-
mische Trinitdt den im Heilsplan handelnden Gott
(oikonomia ,,Plan®, wortlich ,,Haushalt*) und die
Rolle der drei géttlichen Personen darin.

evangelikale missiologie 31[2015]1

In der Kontroverse zwischen Arius (256—
336) und Athanasius (293-373) und
durch den wichtigen Beitrag der
kappadozischen Theologen (Basilius von
Caesarea, Gregor von Nazianz und Gre-
gor von Nyssa) entwickel-

ten sich die Ideen, welche Es sind die
zu einer endgiiltigen For- Pioniere,
mulierung im Konzil von elche die
Chalzedon (381) fithrten. \weichen fiir
Aber es ist Augustin von spatere

Hippo (354-430) und spéter
Thomas von Aquin (1224/
1225-1274), welche tiefer
iiber die Beziehung zwi-
schen Trinitidt und Mission nachgedacht
haben; sie haben fiir uns wichtige Grund-
gedanken eingefiihrt. Wie es oft bei der
Entwicklung von Ideen der Fall ist, sind
es die Pioniere, welche die Weichen fiir
spétere Entwicklungen stellen.

stellen.

Trinitét und Mission: Augustin und
Thomas von Aquin

Schon in seinen ersten Schriften schreibt
Augustin iiber die Trinitdt. Sein ,,mag-
num opus“ zu unserem Thema ist De
Trinitate. Spuren des Konzils von Nizéda
finden sich schon in den ersten Seiten:
,»Wie kann man sagen, dass es nicht drei
Gétter, sondern nur einen Gott gibt?“"
Um auf diese Frage zu antworten ent-
wickelt Augustin das Konzept der ,,psy-
chologischen Analogie* (analogia entis).
Basierend auf 1. Mose 1,26 (,,Lasset uns
Menschen schaffen nach unserem Bil-
de*) sieht Augustin im Innenleben des
Menschen (seiner ,,Psychologie®) die
wichtigsten Spuren der Trinitit in der
Schopfung. Unter diesen Spuren sieht
Augustin mehrere Triaden, z.B. Gedicht-
nis, Intelligenz und Wille einer Person.'

15 Trin. 1, V, 8. Alle Zitate sind eigene Uber-
setzungen aus Augustinus, De Trinitate, Corpus
Christianorum Series Latina, Rom: Brepols, 1968.
16 Trin. X-XV. Die anderen Triaden sind: sein,
wissen, wollen (Conf. XIII, 11, 12), Vernunft,
Wissen, Liebe (Trin. IX, 2-5).

41

Entwicklungen



Die Beziehung
der Personen

Fiir Augustin ist wichtig, dass die drei
,JFunktionen* der Seele miteinander ver-
bunden sind, ohne sich zu vermischen.
Dieses Konzept der Analogie zwischen
Gott und dem Menschen wird in der
spateren Diskussion ein bestimmtes
Gewicht gewinnen.

Augustins hauptsichlicher Beitrag i in der
Kontroverse mit dem Modalismus'’ be-
steht darin, dass er zur
Unterscheidung der Per-
sonen der Trinitdt ihre
Beziehung zueinander in

der Trihitét den Mittelpunkt gestellt
untereinander hat. Diese unterscheiden
wird in den sich  voneinander nicht
Mittelpunkt dadurch, was sie sind oder
gestellt. besitzen, sondern durch

ihre Beziehung.'® Die au-
gustinische Beziehungs-Analogie (ana-
logia relationis) zwischen Gott und dem
Menschen wird ebenfalls eine wichtige
Rolle spielen.

Die augustinische Einschrinkung be-
ziiglich der Trinitéat ist sehr bekannt, weil
die Reformatoren sie aufgenommen ha-
ben, um die scholastische Spekulation zu
vermeiden: ,,Die Werke der Trinitéit nach
auBlen sind nicht aufteilbar” (opera
trinitatis ad extra sunt indivisa). Augus-
tin erklart: ,,Wie der Vater das Wesen in
sich selbst [a se] besitzt, so handelt er
auch in sich selbst [a se], und der Sohn
handelt durch den Vater und der Geist
handelt durch sie beide.* Indem
Augustin einen Unterschied zwischen
der immanenten und der 6konomischen
Trinitdt definiert, schafft er zwei onto-
logische Ebenen innerhalb der Trinitét.
Augustin schreibt:

17 Gemiss dem Modalismus hat die Trinitédt drei
Erscheinungsformen; Gott zeigt sich in der Form
des Vaters, des Sohnes und des Geistes.

18 Trin. V.

19 Trin. IV, XX, 29. Interessanterweise hat die
lateinisch-deutsche Ausgabe, hg. von Johann
Kreuzer (Hamburg: Meiner, 2001), das Buch IV
nicht in die Auswahl eingeschlossen.

42

So wie geboren werden fiir den Sohn
bedeutet, dass er aus dem Vater hervorgeht,
so bedeutet seine Sendung, dass man
erkennt, dass er von ihm [vom Vater] ist.
Und wie fiir den Heiligen Geist Gabe
Gottes zu sein bedeutet, dass er aus dem
Vater hervorgeht, so bedeutet seine Sen-
dung, dass man erkennt, dass er aus ihm
hervorgeht. 20

Dies impliziert, dass die Okonomische
Trinitdt nur die Funktion hat, dass wir
Gott erkennen konnen. Die Sendung der
gottlichen Personen wird auf eine untere
ontologische Ebene VerW1esen die nur
epistemologischen Wert hat.”' Durch die-
se Unterscheldung erhilt der Hervorgang
(processio), > welcher zur immanenten
Trinitdt gehort, ein groBleres Gewicht als
die Sendung (missio), die zur Okono-
mischen Trinitédt gehort.

Thomas von Aquin nimmt Augustins
Reflexion iiber die Trinitdt auf und
entwickelt sie weiter. In den Fragen (q.)
2 bis 26 des ersten Buches
der Summa theologica denkt
er iiber den einen Gott nach:
Gott ist unendlich (q. 7-8),
perfekt (q. 4-6), unverédnder-
lich und ewig (q. 9-10).
Fragen 27 bis 43 betreffen
den dreieinen Gott. In ihnen denkt er
tiber die Unterscheidung der gottlichen
Personen nach. In Frage 27 definiert er
den Hervorgang (processio) der gott-
lichen Personen. Der erste Hervorgang
ist eine Zeugung (generatio), nimlich die
des Sohnes, welche dem Vater immanent

Es gehort
nicht zum

sich zu
offenbaren.

20 Ibid.

21 Epistemologie (griech. épisteme ,,Wissen* und
logos ,Diskurs®) ist der Bereich der Philosophie,
welcher die Fragen nach den Voraussetzungen fiir
Erkenntnis und dem Zustandekommen von Wissen
behandelt.

22 Die biblische Basis fiir dieses Konzept findet
man zum Beispiel in Joh 15,26: ,,Wenn aber der
Troster kommen wird, den ich euch senden werde
vom Vater, der Geist der Wahrheit, der vom Vater
ausgeht (procedit), der wird Zeugnis geben von
mir.*

evangelikale missiologie 31[2015]1

Wesen Gottes,



zu denken ist und so das Verb in seinem
Innern situiert. Der zweite Hervorgang
ist eine Hauchung (spiratio), welche mit
der% Heiligen Geist zu identifizieren
1st.”

In der Frage 43 definiert Thomas von
Aquin die Sendung (missio) der gott-
lichen Personen. Unter Sendung einer
gottlichen Person versteht er die ewige
Prozession der gesandten Person mit ei-
ner zeitlichen Wirkung in der Schopfung.
Diese Definition zeigt auf, dass Thomas
von Aquin wie Augustin eine Unter-
scheidung zwischen Prozession und
Mission vornimmt. Warum diese Unter-
scheidung? Thomas beginnt mit dieser
Erkldrung:

Der Gesandte ist geringer als der Sendende.
Nun ist aber die eine gottliche Person nicht
geringer als die andere. Also wird eine
gottliche Person nicht von der anderen
gesandt.

Dann prizisiert Thomas diese Erkldrung:

Sendung bedeutet nur dann ein Geringen-
Sein in dem, der gesendet wird, wenn es
den Ausgang vom Urheber der Sendung
besagt ... Im Gottlichen aber besagt es
lediglich den Hervorgang (processio) des
Ursprungs.2

Thomas folgert:

Da also der Vater nicht von einem anderen
ist, kommt es IThm in keiner Weise zu,
gesandt zu werden, sondern nur dem Sohne
und dem Heiligen Geiste ... .

Es ist leicht, die Konsequenzen zu er-
sehen, die sich aus diesem philo-
sophisch-theologischen Denksystem er-
geben: Gottes Bewegung in seine ,,0ko-
nomie* hinein ist ein sekundéres Phi-
nomen. Es gehort nicht zum Wesen Got-
tes, sich zu offenbaren. Die Tatsache,

23 ST Ia, q. 27, a. 1-4. Alle Zitate sind aus Thomas
von Aquin, Summa theologica, Die deutsche
Thomas-Ausgabe, Wien: Styria, 1933-1961.

24 STIa, q. 43, a. 1, obj. 1.

25 8T 1a, q.43,a. 1,s0l. 1.

26 ST Ia, q. 43, a. 4, resp.

evangelikale missiologie 31[2015]1

dass Prozession auf der hoheren ontolo-
gischen Ebene der immanenten Trinitéit
gedacht wird und Mission auf die nie-
dere ontologische Ebene der &konomi-
schen Trinitdt herabgestuft wird, hat
tragische Konsequenzen fiir die Mis-
sionstheologie. Sie wird marginalisiert.
Die logische Konsequenz davon ist, dass
das Konzept der Analogie in der theolo-
gischen Reflexion wichtig geworden ist.

Ignatius von Loyola und die Missio
Ecclesiae

Die Dichotomie zwischen immanenter
und Okonomischer Trinitdt, zwischen
Sein und Handeln und schlieBlich
zwischen Gott und dem Menschen hat
zur Folge, dass das menschliche missio-
narische Handeln vollig unabhingig von
Gottes Handeln gedacht wird. Zu Beginn
der katholischen Missionsbewegung ist
deshalb fiir Ignatius von
Loyola (1491-1556), den
Griinder des Jesuitenor-
dens, die Sendung von
Missionaren durch den
Papst etwas Unabhiéngiges
von der Missio Dei. Er
fihrt den Begriff der
,Mission der Kirche“
(missio ecclesiae), ein von
der ,,Mission Gottes* unabhingiges Kon-
zept, ein. Ziel ist, die Kirche dort einzu-
pflanzen, wo sie noch nicht existiert. Das
neue Konzept der ,,Gemeindegriindung*
(plantatio ecclesiae) erscheint in der
theologischen Diskussion. Es stellt eine
ekklesiozentrische Definition der Mis-
sion dar. Diese wird in der Mitte des 19.
Jahrhunderts von der protestantischen
Missionsbewegung aufgenommen und
bis in die Mitte des zwanzigsten Jahr-
hunderts vorherrschend bleiben. Dann
wird sie von einer theologischen Defi-
nition, der Missio Dei, ersetzt.

Die Sendung

durch den
Papst ist etwas
Unabhéangiges
von der

Missio Dei.

43

von Missionaren



internationale Koordinator der Com-
munio Publikationen, fasst die von
Balthasar’sche Sicht der zentralen Rolle
von Gottes Liebe in der Mission wie
folgt zusammen:

Gottes offenbarendes Handeln ist Handeln
aus Liebe und folglich Manifestation seiner
Liebe. Diese sich offenbarende Liebe ist
wiederum trinitarisch: die Liebe zwischen
dem Vater und dem Sohn im heiligen Geist.
Der Vater ist liebender Ursprung von allem:
der Sohn iibernimmt, schon innertrini-
tarisch, in liebendem Gehorsam den Lie-
besauftrag des Vaters und bringt ihn zur
Welt, indem er sich vom Vater zum
Heilshandeln senden ldsst. Diese Sendung
geschient im Heiligen Geist, der sie
begleitet und fiihrt. Der Sohn gibt seinen
Sendungsauftrag an die Apostel weiter und

Kritische Wiederaufnahme von Hans
Urs von Balthasar

Von 1961 an publiziert Hans Urs von
Balthasar (1905-1988) seine Trilogie,
ein monumentales Werk von fiinfzehn
Binden. Er griindet seinen theo-missio-
logischen Ansatz auf eine trinitarische
Theologie der Mission. Der erste Teil
seiner Trilogie besteht aus einer ,,theolo-
gischen Asthetik” der literarischen und
kulturellen Matrix Europas und aus einer
europiischen Geistesgeschichte. ?’ Der
dsthetische Aspekt besteht darin, dass
Gott die ,,Augen des Glaubens* seine
Schoénheit in den verschiedenen Aspek-
ten der Kultur sehen ldsst. Im zweiten
Teil zeichnet von Balthasar durch Gottes

Geschichtshandeln ein

Seine g(’)ttliches ) - Theodrama®, an alle, die auf sie horen. Folglich muss das
L indem er die Themen der christliche Leben wesentlich als ein Leben
trinitarische - . L
Theoloai Fundamentaltheologie in der Sendung gesehen werden. Die eine
eologie einschlieBlich der Trini- Sendung Jesu Christi entfaltet sich dabei in

griindet auf der
Liebe Gottes als
Ursprung der
Mission.

tidtslehre behandelt. 2 In
der dritten Tafel ent-
wickelt von Balthasar eine
,Theologik*, welche aus

die ,katholische® Vielfalt vieler einzelner
Sendungen ... »
Dieser Mission treu, welche in der
theologischen Reflexion iiber die Trinitéit

einer vergleichenden Dar-
stellung von Kultur und Fundamen-
taltheologie hervorgeht.” Seine trinita-
rische Theologie platziert er in der zen-
tralen Tafel des .. Triptychons“. ** Sie
griindet auf der Llebe Gottes als Ur-
sprung der Mission.”' Peter Henrici, der

27 Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit: Eine
theologische Asthetik, 3 Bde., Einsiedeln:
Johannes, 1961-1969.

28 Hans Urs von Balthasar, Theodramatik, 4 Bde.,
Einsiedeln: Johannes, 1973-1983. Vgl. eine
dhnliche Sicht in Kevin J. Vanhoozer, The Drama
of Doctrine: A Canonical-Linguistic Approach to
Christian Theology, Louisville: John Knox, 2005.
29 Hans Urs von Balthasar, Theologik, 5 Bde.,
Einsiedeln: Johannes, 1985-1987.

30 Hans Urs von Balthasar, Mein
Durchblicke, Einsiedeln: Johannes, 1990.
31 Gottes Liebe als Ursprung der Mission ist auch
Thema der ,.Kapstadt Verpflichtung” (2010) der
Lausanner  Bewegung. Im  Internet  auf:
http://www.lausanne.org.

Werk:

44

griindet, stellt von Balthasar einen Bezug
her zwischen der Liebe Gottes und der
europdischen Geistesgeschichte. In den
FuB3stapfen der Kirchenviter, besonders
Augustin, Origenes, Irendus, Gregor von
Nyssa und Maxim dem Bekenner,
welche die griechische Philosophie in
eine christliche Theologie verwandelt
haben, unternimmt von Balthasar die
kolossale Aufgabe, die zweitausendfiinf-
hundert Jahre dauernde européische
Geistesgeschichte zu analysieren. Laut
Balthasar beginnt diese mit der ,.euro-
péischen Entscheidung® der christlichen
Plotin-Rezeption, dieser die Antike ab-
schlieBend zusammenfassenden Philo-

32 Peter Henrici, ,,.Die Trilogie Hans Urs von
Balthasars: Eine Theologie der europdischen
Kultur,” Internationale Katholische Zeitschrift
»Communio 34, 2, 2005, 117-127, hier 121.
Siehe auch idem, Hans Urs von Balthasar,
Freiburg im Breisgau: Johannes, 2008.

evangelikale missiologie 31[2015]1



sophie. Sie erreicht ihren Scharnierpunkt
in Nietzsches Dialog mit Kierkegaard
und Dostojewski, einem Dialog zwi-
schen zwei Weltanschauungen, der
christlichen und der nicht-christlichen.”
Henrici sieht von Balthasars Werk als
Theologie der europiischen Kultur. **

Seine Originalitit besteht

zwischen der Mission Gottes und der-
jenigen der Gemeinde, welche in Tho-
mas von Aquins Denksystem sehr
augenfillig war.

Rezeption durch die Protes-
tanten und die 6kumenische
Bewegung

) in der Formulierung einer
... eine

trinitarischen  Theologie Die Reformatoren reagieren auf die Spe-
trinitarische als Resultat eines Dialogs  Kulationen der scholastischen Theologie
Theologie als szwischen  Fundamental- uber die Trinitdt. Sie verweisen auf Au-
Resultat eines theologie und Kultur. Fiir gustins Warnung, die duBleren Werke der
Dialoges Balthasar sind das  Trinitdt nicht aufzutrennen. Ganz auf
zwischen menschliche Wesen und dieser reformatorischen Linie bemerkt
Fundamental- das metaphysische Wesen Jacqpes Matthey: ,,Wer sind wir, dassuwir
theologie und dialogisch. “Henrici fasst ~das 1nere Leben Gottes kennen konn-
Kultur. diesen Aspekt von Bal-  ten?”" Demzufolge haben die Reforma-

thasars Trilogie so zusam-  toren wenig iiber die immanente Trinitéit

men: nachgedacht.

Nichtsdestoweniger ist fiir ... die

Die Dialektik ist einsam, wie jedes andere
reine Denken; erst im Dialog 6ffnet sich der
Mensch fiir das Sein des Andern und damit

Martin Luther (1483-1546)
Mission das Werk des drei-

Gemeinde und
jeder getaufte

auch fiir Gott. Jedes Drama ist wesentlich ~ €1€N Gottes un‘?‘ ihr Ziel der Glaubige
dialogisch, und weil sich die Theologische Aufbau des Reiches Gottes. gs gotiliche
Asthetik auf das Dialogische des Seins und 1N dqr Perspektwe des all-  werkzeuge in
auf den innertrinitarischen Dialog zwischen ~ gemeinen Priestertums aller or \jission.

Vater und Sohn hin 6ffnet, deshalb bereitet
sie auf die Theodramatik vor, in der sie
auch ihre Erfiillung findet. Sinn der Theo-
logik aber ist es, diese Denkbewegung zu
rechtfertigen und zwar wiederum trinita-
risch. ... Indem alles geschichtliche und
dramatische Geschehen als Ausfluss und
Ausdruck des in Liebe handelnden Gottes
gesehen wird, erhélt sowohl die européische
Geistesgeschichte wie auch die abendlin-
dische Dramenliteratur eine Neuinter-
pretation, welche ihr eigentliches tieferes
Wesen erst sichtbar macht.

In von Balthasars Reflexion finden wir
nicht mehr die Dichotomie zwischen
inner- und aufertrinitarischem Dialog,

33 Von Balthasar, Herrlichkeit, znsammengefasst
in Henrici, ,, Trilogie,” 122.
34 So der Untertitel

- Trilogie.*

35 Henrici, ,, Trilogie, 126.

von Henricis Artikel

evangelikale missiologie 31[2015]1

Gldubigen sieht Luther die

Gemeinde und jeden getauften Gliu-
bigen als gottliche Werkzeuge in der
Mission.”” Aus den gleichen Griinden ist
die Theologie von Johannes Calvin
(1509-1564) iiber die Trinitédtslehre so
wenig spekulativ, dass Pierre Caroli, ein
protestantischer Pfarrer von Lausanne,
Calvin, Viret und Farel 1536 des Aria-

36 Jacques Matthey, ,God’s Mission Today:
Summary and Conclusions®, International Review
of Mission 92, 4, 2003, 582.

37 Vgl. James A. Scherer, ed., Gospel, Church,
and Kingdom: Comparative Studies in World
Mission Theology, Minneapolis: Augsburg Publi-
shing House, 1987, 55; idem, ,,The Lutheran
Missionary Idea in Historical Perspective®, in That
the Gospel May Be Sincerely Preached throughout
the World: A Lutheran Perspective on Mission and
Evangelism in the 20th Century, ed. James A.
Scherer, Stuttgart: Kreuz, 1982, 1-29.

45



nismus ** anklagte. Die protestantische
Diskussion iiber die Missio Dei begann
erst mit Karl Barths wichtigem Beitrag.
Im Folgenden wird deshalb die Be-
ziehung zwischen Trinitdt und Mission in
der dialektischen Theologie Karl Barths
betrachtet und dann im zweiten Teil ein
kurzer historischer Uberblick iiber die
Einfithrung des Begriffs Missio Dei in
der 6kumenischen und der evangelikalen
Bewegung gegeben.

Karl Barths trinitarische Theologie

In seiner Kirchlichen Dogmatik,” ver-
fasst ab dem Jahre 1931, nimmt Karl
Barth (1886-1968) die katholische Trini-
tatslehre kritisch auf. Mehr als andere
protestantische Theologen nimmt er
Bezug auf sie, behandelt sie aber doch
bemerkenswert unabhidngig von ihr.
Eberhard Busch, der das Vorwort zum
letzten Band der franzdsischen Ausgabe
der Kirchlichen Dogmatik verfasst hat,
schreibt tiber Barth:

Seine Trinitdtslehre stellt in dem Malle
einen Schlusspunkt der traditionellen Leh-
ren dar, als diese Gott jenseits der Offen-
barung behandelten Die Kirchliche
Dogmatik zeigt gleichzeitig eine grofie
Nihe zur theologischen Tradition und eine
grofe Freiheit von ihr.

Barth griindet seine ganze Theologie auf
die Offenbarung. Fiir ihn kann der

38 Der Arianismus ist die Hiresie von Arius, die
am Konzil von Nizda (325) verurteilt wurde,
entsprechend welcher der Sohn nicht ewig ist und
nicht dieselbe Natur besitzt wie der Vater. Der
Sohn hat nach dieser Lehre einen Zwischenstatus
zwischen Gott und den Menschen. Calvin ver-
teidigte seine Position von der Trinitétslehre in
Confessio de Trinitate propter calumnias P. Caroli.
39 Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik, 4 Bde.,
Zollikon: Verlag der Evangelischen Buchhandlung,
1938-1989 (fortan abgekiirzt KD).

40 Eberhard Busch, ,,Un Magnificat perpétuel®, in
Barth, Dogmatique. Index général et textes choisis,
1980, 18 (meine Ubersetzung, Hervorhebung im
Original). Dieses Vorwort existiert nur in der
franzosischen Fassung.

46

offenbarte Gott nicht vom verborgenen
Gott verschieden sein. Busch fasst diesen
Tatbestand folgendermaflen zusammen:

Barth distanzierte sich mutig von einer
langen Tradition durch die Radikalitéit
seiner Konzeption: In allen seinen Werken
ist Gott kein anderer als der Gott, welcher
sich in Jesus Christus offenbart, selbst in
seinem Werk der Schopfung und der
Vollendung, gemdl der alten Regel, welche
Barth lieb war, opera trinitatis ad extra sunt
indivisa Selbst wenn man eine
Unterscheidung zwischen Gott ,,a se“ [an
sich] und Gott ,pro nobis“ [fiir uns],
zwischen dem ,,verborgenen Gott“ und dem
,.geoffenbarten Gott“ aufrecht erhalten muss
. selbst wenn Barth von der ,,Aseitit*
Gottes sprechen kann, muss man strikte
schlieBen, dass der verborgene Gott ,,a se*
derselbf2 ist wie der geoffenbarte Gott ,,pro
nobis.*

Indem Barth davon ausgeht, dass der
ewige Gott an sich Vater, Sohn und Geist
ist, vermeidet er jede Spur von Moda-
lismus. Durch diesen Ansatz distanziert
sich Barth nicht nur von der
Unterscheidung zwischen
immanenter und Okonomi-
scher Trinitidt, sondern auch

Die Sendung

Personen

von der Konzeption der g damit zur
,psychologischen Analogie* Grundlage
(analogia entis), welch eine | - o o
logische Konsequenz der Offenbarung

ersteren ist. Die Sendung der
gottlichen Personen  wird
damit zur Grundlage von Gottes Of-
fenbarung. Barth reserviert damit Gottes
Offenbarung und dem Heilsplan einen
privilegierten Platz in seiner Theologie.
Fiir Barth geht die gottliche Offenbarung
ausschlieBlich vom Wesen und Handeln
Gottes selbst aus. Bezug nehmend auf
seine Kontroverse iiber gottliche Offen-
barung und menschliche Antwort mit
Brunner stellt Barth fest:

41 Vom lateinischen Deus a se ,,Gott an sich.*
42 Busch, ,,Un Magnificat perpétuel”, 22 (meine
Ubersetzung).

evangelikale missiologie 31[2015]1

der gottlichen



Es war uns verwehrt, bei Gott zwar die
Wirklichkeit, beim Menschen aber eine
Moglichkeit fiir die Offenbarung festzu-
stellen, das Ereignis Gott, das Organ oder

fidei) ein.*® Durch die Beziehung zwi-
schen dem dreieinen Gott und dem
menschlichen Wesen, das in seinem
Bilde geschaffen ist, gibt es eine An-

den Ankniipfungspunkt dafiir aber dem
Menschen  zuzuschreiben. Sondern
indem wir uns an die Heilige Schrift als an
das fiir uns maligebende Zeugnis von der
Offenbarung halten wollten, sahen wir uns
gendtigt, uns sagen zu lassen, dass nicht nur
das Objektive, sondern auch das Subjektive
in der Offenbarung das Sein und

ndherung der beiden trotz der radikalen
Dichotomie zwischen dem Schopfer und
seinem Geschopf. In diesem
Sinn kann Barth von der
christlichen Theologie als
einer ,,Theanthropologie*
sprechen. ¥’ Der wiederge-
borene Mensch erhilt an

Der
wiedergeborene
Mensch erhélt an
der Seite Gottes
eine vornehme

Handeln des sich offenbarenden Gottes
selbst und ganz allein ist.

Wenn aber Gott sich uns offenbart, muss
der Mensch fahig sein, diese Offen-
barung im Glauben zu empfangen. Trotz
der Tatsache, dass Barth sich strikte
weigert, in die Logik der natiirlichen
Theologie™ einzutreten und sich in die-
sem Punkt Emil Brunner vehement
widersetzt, muss er doch eine gewisse
Korrespondenz zwischen Gott und dem
menschlichen Wesen, gewissermalien
einen ,,Ankniipfungspunkt,“ * voraus-
setzen. Um dies zu bewerkstelligen, und
dies strikt in der Perspektive des sola
fide der Reformatoren, fithrt Barth die
»Analogie des Glaubens“ (analogia

43 KD 172, 305.

44 Barth’s Definition der natiirlichen Theologie
erlaubt es, seine Position zu verstehen: ,,Natiirliche
Theologie ist die Lehre von einer auch ohne Gottes
Offenbarung in Jesus Christus bestehenden Gott-
verbundenheit des Menschen; sie entwickelt die auf
Grund dieser selbstindigen Gottverbundenheit
mogliche und wirkliche Gotteserkenntnis und
deren Konsequenzen fiir das ganze Verhiltnis von
Gott, Welt und Mensch. Die natiirliche
Theologie ohne das Streben nach der Allein-
herrschaft wire nicht die natiirliche Theologie.*
KD1I/1, 189, 195.

45 Siehe seine Diskussion dazu in KD 1/2, 619, mit
einem Zitat von W. Gass, Geschichte der protes-
tantischen Dogmatik: In ihrem Zusammenhang mit
Theologie iiberhaupt, Bd. 2, Berlin: Reimer, 1854,
p. 88. Zu Brunners Position beziiglich ,,Ankniip-
fungspunkt® sieche Emil Brunner, ,,.Die Frage nach
dem ‘Ankniipfungspunkt’ als Problem der Theo-
logie,” Zwischen den Zeiten 10, 1932, 505-509.

evangelikale missiologie 31[2015]1

der Seite Gottes eine vor-
nehme Aufgabe:

Und nun kann Alles, was iiber unsere
Anteilhabe an Jesu Christi Sein und Werk
hier in der Tiefe als solcher zu sagen ist,
eigentlich nur darin bestehen: Es liegt in
dem Wesen dessen, was dort in Gott
geschieht in ewiger Fortsetzung der in der
Zeit vollbrachten Versohnung und Offen-
barung, dass es in voller Realitit auch hier,
auch an und in uns geschieht: angesichts
und trotz dessen, was wir, solange Dort und
Hier noch ein Zweierlei bedeuten, an und in
uns selber sind. Es muss dies unsere
Anteilhabe zu Jesu Christi Sein und Werk
nicht erst hinzukommen als ein Zweites,
sondern es ist als das Eine was vollbracht
werden muss, ganz und gar in ihm
vollbracht.*®

In dieser Teilnahme an Gottes Werk,
welches im Wesentlichen dasjenige von
Christus ist, besteht die Aufgabe des

Aufgabe.

46 Von Balthasar bemerkt dazu, dass Augustins
psychologische Analogie (analogia entis) und
Barths Analogie des Glaubens (analogia fidei)
einander nicht ausschliessen, sondern komplemen-
tar sind, in dem das letztere das erstere einschliesst.
Hans Urs von Balthasar, ,,Analogia fidei,” in Karl
Barth: Darstellung und Deutung seiner Theologie,
Olten: Summa, 1951, 116-124. Fiinf Jahre spiter
scheint Barth sich der Position von Balthasars
angendhert zu haben. Karl Barth, ,.Die Mensch-
lichkeit Gottes®, Vortrag gehalten an der Tagung
des Schweizer Reformierten Pfarrvereins in Aarau
am 25. Sept. 1956, in Menschlichkeit, Zollikon-
Ziirich: Evangelischer Verlag, 1956, 18—42.

47 Barth, ,,Die Menschlichkeit Gottes.*

48 KD 1I/1, 176.

47



wiedergeborenen Menschen im Dienst
an Gott in Gemeinschaft mit ihm.

Und wenn Gott es fordert und moglich
macht, dass ihm durch die Kreatur gedient
wird, so bedeutet dieses Dienen selbst und
als solches ein Hineingenommenwerden der
Kreatur in die gottliche Herrschaftssphire.
Wenn man nur nicht aufhort, sich vor
Augen zu halten, dass die Herrlichkeit
Gottes genuin seine Selbsthingabe ist, dass
diese ihre Mitte und ihren Sinn in Gottes
Sohn Jesus Christus hat und dass der Name
Jesus Christus eben das Ereignis bezeichnet,
dass der Mensch und im Menschen die
ganze Kreatur zur Teilnahme am Wesen
Gottes erweckt, berufen und befédhigt wird,
... [Hier muss gesagt werden,] dass die
Selbstkundgabe Gottes in der Weise
Wahrheit und Wirklichkeit, d. h. aber dass
Gott selbst in der Weise Gott ist, dass er die
Kreatur als Kreatur bei sich haben, dass er
nicht ohne sie: nicht ohne sie in Anspruch
zu nehmen, aber eben darum auch nicht
ohne ihr personlich gegenwirtig zu sein,
Gott sein will.

Diese Teilnahme dehnt sich notwendi-
gerweise auf die christliche Gemeinde
aus, welche Barth als missionarische Ge-
meinde sieht: ,,Die Gemeinde als solche
ist eine missionarische Gemeinde oder
sie ist nicht christliche Gemeinde.“ >
Und weiter: Mission, welche ,,die Sen-
dung oder Aussendung zu den Nationen
ist, um das Evangelium zu bezeugen®, ist
die ,,wirkliche Wurzel der Existenz und
deshalb auch des ganzen Dienstes der
Gemeinde.“>' Das Reich Gottes anzu-
kiindigen ist die authentische Aufgabe
der Gemeinde, ihr ,opus proprium.“>*
Nicht dieser Berufung entsprechend zu
leben, hat ernsthafte Konsequenzen fiir
die Gemeinde:

[Dlie Gemeinde, die in der Zwischenzeit
nicht als solche Missionsgemeinde gewe-

49 KD 1I/1, 756.
50 KD 111/4, 578.
51 KD1V/3,2,981.
52 KD 111/4, 579.

48

sen, deren Zeugnis nicht nach dem Maf
ihrer Kraft werbend und gewinnend
gewesen ist, [wird] in der Wiederkunft und
Endoffenbarung des Herrn, in der Finsternis
drauflen stehen, dort, wo statt des ver-
heilenen Freudenfestes nur Heulen und
Zihneknirschen sein kann.

Indem sich Barth von der Dichotomie
zwischen immanenter und 6konomischer
Trinitédt distanziert, wertet er indirekt die
Sendung des Volkes Gottes auf. Diese
Gewichtsverlagerung betrifft zunichst
Gott selbst: Er wird zu einem ,,missiona-
rischen* Gott; 3 durch die
Gemeinschaft mit ihm wird
die christliche Gemeinde zu
einer missionarischen Ge-
meinde; schlieBlich wird fiir
Barth Theologie zu einer
trinitarischen und missiona-
rischen Theologie.” Trotz der negativen
Wahrnehmung Brunners, der Barth ange-
klagt hatte, als Theologe nur fiir die
Kirche zu denken, wihrend er, Brunner,
als Missionstheologe denke,56 scheint es
Barth zu gelingen, verschiedene bisher
getrennt gedachte Konzepte zusammen

Gott wird
ZU einem

Gott.

53 KD 11I/2, 610 (Hervorhebung im Original).

54 Barth selber beniitzt diesen Begriff ganz im
Gegensatz zu anderen bekannten Theologen nie,
z.B. John Stott, ,,Our God is a Missionary God*, in
The Contemporary Christian: Applying God’s
Word to Today’s World, vol. 2, Leicester, UK:
IVP, 1992; Samuel Escobar, ,,We Believe in a
Missionary God*, in A Time for Mission, Leicester,
UK: IVP, 2003.

55 KD 1V/4, 110.

56 Emil Brunner, ,Toward a Missionary
Theology*, Christian Century 66, 27, 1949, 817.
Siehe auch seine autobiographische Bemerkung:
,Im Unterschied zu Barth ... war mein theolo-
gisches Denken von Beginn an beherrscht vom
Streben danach, das Evangelium den ,Heiden‘ zu
predigen. ... Dies war der Grund, warum ich mich
so fest fiir den ,Ankniipfungspunkt‘ zwischen dem
Geist des Menschen als solchem (was die
Theologen den ,natiirlichen Menschen® nennen)
und dem Wort Gottes interessierte. Emil Brunner,
A Spiritual Autobiography*, Japan Christian
Quarterly Juli 1955, 242.

evangelikale missiologie 31[2015]1

missionarischen



zu denken: Gottes Sein und Handeln,
Gemeinde und Mission, Gott und
Mensch zusammen in der Aufgabe der
Versohnung. Barths dialektische Theo-
logie mit ihrer kategorischen Ablehnung
einer natiirlichen Theologie und weit
weg von den Realititen der Mission
wahrgenommen, scheint trotz allem eine
trinitarische Begriindung der Mission zu
ermoglichen.”’

Barths Einfluss auf den katholischen
Theologen Karl Rahner (1904-1984)
wird nach Vatikan II sichtbar. Rahner
nimmt Barths Konzeption der Offenba-
rung und der Trinitdt auf und formuliert
folgende These: Die 6konomische Trini-
tét ist die immanente Trinitdt und umge-
kehrt.”® Barth selber geht nicht so weit.
Fiir ihn ist Gott der Schopfer der vollig
Andere. In diesem Sinn kann Barth von
der ,Aseitit“ Gottes sprechen. Obwohl
Rahner und Barth die Offenbarung
dhnlich sehen, sind Ausgangspunkt und
Methode verschieden. Wihrend Barth
seinen Akzent auf Gottes Offenbarung
legt, vertritt Rahner die Meinung, dass
alle theologischen Aussagen grund-
sdtzlich anthropologisch sind. Das heift,
dass fiir Rahner der Mensch in seiner
Transzendenz Ausgangspunkt fiir alle
theologische Reflexion ist.

Im Vergleich zu Hans Urs von Balthasar
hat Barth, was die Beziehung zwischen
Theologie und Kultur betrifft, offen-
sichtlich einen anderen Ansatz gewdhlt.

57 Fir eine detailliertere Diskussion von Karl
Barths Theologie in der Perspektive der Missio Dei
siche die Ph.D. Thesis von John G. Flett, The
Witness of God: The Trinity, Missio Dei, Karl
Barth, and the Nature of Christian Community,
Grand Rapids, MI: Eerdmans, 2010.

58 Karl Rahner, The Trinity, Freiburg-im-Breisgau:
Herder & Herder, 1970, 22.

evangelikale missiologie 31[2015]1

Fir Barth ist der elsdssische Bene-
diktinermonch ein Vorbild, der wihrend
des ersten Weltkriegs ein Magnifikat
zelebriert, wihrend eine franzosische
Bombe durchs Dach seines

Klosters  schlégt. % Fiir Theologie
Barth muss Theologie be- betreiben,
trieben werden als ob .5 op nichis

nichts passiert wire.“* Im
Gegensatz dazu, und ganz
dem Beispiel der Kirchen-
viter folgend, beginnt von Balthasar
seine Trilogie mit einer Analyse der
europdischen Geistesgeschichte.

Ausblick auf Teil 2

Im zweiten Teil werden die Ent-
wicklungen in der ©kumenischen Be-
wegung ab der Mitte des 20. Jahr-
hunderts, d.h. ab der Missionskonferenz
in Willingen (1952) aufgezeigt. Dann
werden drei Vertreter der evangelikalen
Bewegung besprochen, welche das
Konzept der Missio Dei in ihre
trinitarische Begriindung der Mission
aufgenommen  haben: Christopher
Wright mit seiner messianischen und
missionarischen Hermeneutik, Timothy
Tennent, der auf der Basis einer missio-
narischen Hermeneutik eine trinitarische
Missiologie entwickelt, und Thomas
Schirrmacher, der seinen Akzent auf eine
biblisch-theologische Begriindung der
Missio Dei legt. Dann versuchen wir eine
abschlieende Beurteilung und eine
Anwendung im Unser Vater Gebet.

59 Karl Barth, Das Wort Gottes und die Theologie:
Gesammelte Vortrdge 1, Miinchen: Kaiser, 1924,
109.

60 Karl Barth, Theologische Existenz Heute, Heft
1, 1933, 3, zitiert in Busch, ,,Un Magnificat
perpétuel®, 9.

49

passiert ware?



Rezensionen

Edith Franke (Hg.), Religiose Minder-
heiten und gesellschaftlicher Wandel,
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag,
2014. 252 Seiten. 48,00 Euro.

Der vorliegende Band dokumentiert die
Griindungstagung des Zentrums fiir
Interdisziplindre Religionsforschung im
Jahr 2010. Herausgeberin ist Edith
Franke, Professorin fiir Allgemeine und
Vergleichende Religionswissenschaft an
der Philipps-Universitit Marburg. Ge-
mil dem Anliegen des Forschungs-
zentrums, religiose Traditionen und
Phénomene fachiibergreifend in ihren
verschiedenen Kontexten zu erforschen,
bietet der Sammelband achtzehn Bei-
trage aus diversen Fachbereichen. Allen
gemeinsam ist der Fragekomplex, wel-
che Diskurse und Wandlungsprozesse
religiose Gruppierungen in und mit der
Gesellschaft durchleben, und wie dabei
Minderheiten und Mehrheiten zueinan-
der stehen.

Hubert Seiwert untersucht in seinem
Beitrag das staatliche Toleranzkonzept
Chinas und den Einfluss von non-
konformen religiosen Minderheiten auf
die Gesellschaft. Wie begrenzt das Kon-
zept der ,,Minderheit” ist, zeigt Jiirgen
Hanneder anhand des indischen Kasten-
systems und dessen pragmatischer Inte-
gration von nonkonformen Mehrheits-
gruppierungen. Edith Franke und Leyla
Jagiella hingegen beleuchten, wie die
muslimische Mehrheit Indonesiens auf
der Basis einer semi-sdkularen Ver-
fassung mit religids-sozialen Spannun-
gen umgeht. Leslie Tramontini belegt,
wie sehr in Malaysia innermuslimische
Diskurse iiber den ,,wahren“ Islam die
Beziehungen zwischen den Ethnien und
Religionen beeinflussen. Christoph Wer-
ner untersucht, wie die historische
Identitdt der Schiiten im Iran mit ihrer
heutigen Intoleranz gegentiber religitsen
Minderheiten verbunden ist.

50

Anhand des religiosen Spektrums Vene-
zuelas weist Ernst Halbmayer nach, dass
religiose Identitdt nicht immer mit der
ethnischen Zugehorigkeit korreliert und
durch die ,indigene Kreolisierung* ein
eigener soziokultureller Faktor im Land
geworden ist. Kerstin Zimmer und
Mathias Bos gehen der Frage nach, wie
ethnische Juden in der Ukraine von
auslandischen jiidischen Organisationen
beeinflusst und transnational in verschie-
dene Linder gleichzeitig eingebunden
werden. Wihrend Anne Jager-Gogoll mit
ihrem Beitrag den besonderen Einfluss
deutsch-jiidischer Literatur bis zur Nach-
kriegszeit von ihrem Peripheriestatus her
deutet, analysiert Angela Standhartinger
die Selbst- und Fremdwahrnehmung des
hellenistischen Judentums anhand des
antiken Romans ,,Joseph und Aseneth®.
Danach gibt Sonja Fielitz Einblick in die
Shakespeare-Forschung und inwiefern
der bekannte Autor sein katholisches
Erbe sowie die religionspolitischen
Umwilzungen seiner Zeit theatralisch
verarbeitet hat. Wolf Friedrich Schéufele
hingegen untersucht die Geschichte
Frankfurts a.M. und zeigt, wie die luthe-
risch geprigte Reichsstadt in der frithen
Neuzeit mit reformierten und jiidischen
Minderheiten umging.

Ausgehend vom deutschen Kontext er-
weitert Jorg Lauster den Begriff der
,religiosen Minderheiten® um das Kon-
zept der ,Minorisierungsingste”, bei
dem die GroBkirchen mit ihrem Eigen-
anspruch und weiterer gesellschaftlicher
Anpassung ringen. Winfried Schroder er-
forscht die Geschichte des Atheismus-
begriffs und wie sehr pathologische Zu-
schreibungen eine negative Wort-
konnotation begiinstigt haben. Thomas
Noetzel behandelt die politische Seite
religioser Systeme, indem er religiose
und politische Unterscheidungslogiken
vergleicht und den sdkularen Staat als

evangelikale missiologie 31[2015]1



passenden Rahmen deutet, der normative
Grundprobleme offen ldsst und Religio-
nen fiir ihre politische Teilhabe zur
Selbstsikularisierung bewegt.

Rachid Ouaissa untersucht die Entwick-
lung islamistischer Massenbewegungen
im Nahen Osten, ihre strategische Ein-
bindung der Mittelschichten und ihre
aktuelle Phase der Entideologisierung
und Individualisierung. Christoph Elsas
erortert die Konzepte ,,Assimilation und
LHIntegration in ihrer religionswissen-
schaftlichen Relevanz. Udo Kelle re-
flektiert methodologische Fragestellun-
gen fiir die qualitative Sozialforschung in
religiosen Minderheitenmilieus, proble-
matisiert den weitldufigen Begriff des
,.JFundamentalismus“ und gibt Hinweise
fiir zukiinftige Forschungsprojekte. Im
letzten Beitrag analysieren Sebastian
Murken und Franziska Dambacher die
gesellschaftliche =~ Wahrnehmung und
Stigmatisierung von Sekten bzw. Neuen
Religiosen Bewegungen und geben Im-
pulse zur Differenzierung.

Die Stirke dieses Fachbuchs liegt in
seiner interdisziplindren Breite, mit der
es tiefe Einblicke in die Dynamiken von
Religionen, Gesellschaften und séku-
laren Traditionen sowie in die aktuelle
Forschung der einzelnen Fachbereiche
bietet. Die Autoren verweisen in Ful3-
noten und Bibliographien auf weitere
Fachliteratur und présentieren ihre Er-
gebnisse fast durchweg auf hohem
Niveau, sodass zum besseren Text-
verstindnis mitunter auch fachliches
Vorwissen hilfreich ist.

Auffallend ist das Bemiihen der Autoren,
konsequent auf einer deskriptiven Ebene
zu arbeiten. Trotzdem werden immer
wieder (fast unfreiwillig) normative
Fragestellungen aufgeworfen, sei es
beim Offenlegen der eigenen Axiome
oder bei der Bewertung der Forschungs-
resultate. So wird deutlich, dass die
Beschiftigung mit religiosen Minder-
heiten nicht nur ein Modethema ist,

evangelikale missiologie 31[2015]1

sondern eine grundlegende Herausfor-
derung des 21. Jahrhunderts darstellt, bei
dem das westliche Kultursystem mit
seinem funktionalen Pluralismus weiter
um Antworten ringt.

Der Sammelband ist fiir jeden interes-
sant, der sich allgemein fiir das Themen-
feld ,,Religiose Minderheiten und gesell-
schaftlicher Wandel* oder fiir die einzel-
nen Themen interessiert (Minderheiten
im Islam, soziologische und religions-
wissenschaftliche Theorien, Sikularisie-
rung, usw.). Die Artikel regen zum
kritischen Nachdenken an, reflektieren
alte und neue Ansdtze und bieten Aus-
gangspunkte fiir die weitere Forschung.
Bemerkenswert ist zudem die interdis-
ziplindre Methodenvielfalt, von der sich
Vieles sicherlich auch fiir die missio-
logische bzw. theologische Forschung
nutzbar machen lieBe. Insgesamt also ein
vielseitiger, anspruchsvoller und lesens-

werter Sammelband!
Daniel Vullriede, M.A., Missionar in
Italien mit Forum Wiedenest e.V.

Jiirgen Schuster, Christian Mission in
Eschatological Perspective:  Lesslie
Newbigin's Contribution (edition afem
mission academics 29) Niirnberg: VTR
Publications, Bonn: VKW Culture
and Science Publications, 2009. 275
Seiten. 24,80 Euro.

In dem auf seiner 2007 erschienenen
Dissertation basierenden Buch gelingt es
Jirgen Schuster (geb. 1957) die viel-
seitigen Gedankengéinge des einfluss-
reichen Missionstheologen und Bischofs
J. E. Lesslie Newbigin (1909-1998) un-
ter dem Gesichtspunkt der Eschatologie
in ein sinnvolles Gesamtgefiige einzu-
ordnen. Ziel seines in Englisch ver-
fassten und 2011 mit dem George W.
Peters Preis ausgezeichneten Werkes ist
es, aufzuzeigen, welche Implikationen
Newbigins Verstindnis des Reiches
Gottes in seiner eschatologischen Span-
nung fiir seine Missionstheologie hat.
Schuster resiimiert, dass sich wesentliche

51



missionstheologische Themen bei New-
bigin aus dessen Deutung des Reiches
Gottes in eschatologischer Spannung
ableiten lassen. Diese sind (a) eine Be-
tonung des Evangeliums als offentliche
Wahrheit (public truth), (b) ein escha-
tologischer Schwerpunkt in der Ekkle-
siologie (sign, instrument and firstfruit),
(c) ein holistisches Missionsverstandnis
(word and deed), (d) missionarisches
Zeugnis im religiosen Pluralismus und
(e) eine an der Eschatologie orientierte
Epistemologie (eschatological epistemo-
logy).

Das Werk setzt voraus, dass der Leser
mit der Biographie Newbigins vertraut
ist und verzichtet daher auf eine Dar-
stellung seines Lebenslaufes. An einigen
Stellen werden jedoch hilfreiche Ver-
weise auf biographische Umstinde
geboten, die dem Verstindnis der theo-
logischen Sachverhalte dienlich sind.
Methodisch beginnt Schuster sinnvoller
Weise mit der Darstellung des histo-
rischen und theologischen Rahmens der
Diskussion um ,Reich Gottes und
Mission* und beschrinkt sich dabei auf
das fiir seine Analyse relevante 20.
Jahrhundert mit dessen einschldgigen
Missionskonferenzen. In den folgenden
drei Kapiteln widmet sich Schuster ganz
dem Newbigin'schen Verstindnis des
Reiches Gottes und zwar anhand einer
(a) diachronen Analyse seiner frithen
Werke, einer (b) synchronen Analyse
seiner Werke ab den 1960er Jahren und
einer (c) abschlieBenden systematischen
Zusammenfassung und Einordnung des
Themas in den groferen Kontext seiner
Missionstheologie. Eine wichtige Er-
kenntnis dieses mit 124 Seiten fast die
Hilfte des Buches ausmachenden Teils
ist der Erweis der Kontinuitit der escha-
tologischen Ausrichtung des missions-
theologischen Denkens des Bischofs.
Dass sich die eschatologischen Beziige
von den frithen bis zu den spiten
Schriften Newbigins finden lassen,
spricht deutlich fiir die Entscheidung

52

Schusters, Newbigins Eschatologie als
Klammer fiir seine Missionstheologie
heranzuziehen. Ein Nachteil der Metho-
dik ist meiner Meinung nach der Wie-
derholungseffekt, welcher durch die
Betrachtung des gleichen Themas aus
drei Perspektiven beim Leser erzeugt
wird.

Inhaltlich bildet Kapitel 4 (155-170) den
Hohepunkt des eben beschriebenen
Teils. Gelingt es Schuster doch darin, die
einzelnen Bausteine zu einem geordne-
ten und anschaulichen Ganzen zusam-
menzufiigen (Grafik auf Seite 169!).
Angesichts der vielfiltigen Themen der
zahlreichen Schriften Newbigins (Schus-
ter sichtete etwa 150 Primirquellen!), die
hier in komprimierter Form dargeboten
werden, ist dieses Kapitel als Kompass
fir Einsteiger sehr zu empfehlen.
Newbigins Missionstheogie wird darin
trinitarisch entfaltet: Gott, der Vater, ist
es, der die universale Geschichte be-
ginnend mit der Schopfung mit der
Menschheit schreibt. Sie zielt auf deren
Einheit in Gottes Shalom ab. Dieser
wurde verloren durch die als Ent-
fremdung zwischen (a) Mensch und
Gott, (b) Mensch und Mitmensch, sowie
(c) Mensch und Natur verstandene Siinde
(155). Gott, der Sohn, tritt in seiner
Inkarnation als das Zentrum und
zugleich als die Wende der Geschichte
Gottes mit der Welt auf. Die Inkarnation
stellt dabei einen Offentlichen, his-
torischen Fakt dar. Die Rettung, die
durch Jesus vollzogen wurde, wird in
ihrer Partikularitit zwar als Stolperstein
fiir das (post)moderne Denken beschrie-
ben, mithilfe der fiir Newbigin ent-
scheidenden Erwihlungslehre jedoch
dennoch als Partikularitit mit kosmi-
schen Auswirkungen festgehalten. Der
universale Rettungswille des Vaters wird
mit der partikularen, historisch greif-
baren Rettung durch den Sohn ver-
bunden, indem die Lehre von der Er-
wihlung als Verlinkung dient. Gott, der
Heilige Geist, wird als Garantie und

evangelikale missiologie 31[2015]1



Vorgeschmack auf das Ende dargestellt,
der zugleich die Mission Gottes anleitet,
der Mission der Gemeinde vorausgeht.
Die Gemeinde selbst ist erwihlt, um
Zeugnis abzulegen. Das Reich-Gottes-
Verstdndnis Newbigins grenzt sich ab
von der optimistischen Vorstellung eines
durch menschlichen Fortschritt herbei-
fiihrbaren Reiches, von der symbolischen
Vorstellung einer realisierten Escha-
tologie a la C.H. Dodd sowie von der
Dichotomie zwischen einer rein sozialen
oder einer rein individualistischen Auf-
fassung in Bezug auf das eschatologische
Reich (163). Dem hilt Newbigin seine
Sicht des Reiches Gottes als einem in
eschatologischer Spannung stehendem
Phidnomen zwischen zukiinftiger kos-
mischer Neuschopfung durch Gott und
proleptischer Vorwegnahme des Escha-
tons in der Gegenwart vor, welche sich
auf die greifbaren historischen Fakten
der Inkarnation Jesu griindet.

Typische, eingangs genannte Themen
Newbigins, werden im darauffolgenden
Kapitel 5 (171-235) allesamt von der
Eschatologie her beleuchtet und be-
griindet. Schuster macht so deutlich, dass
Newbigins Eschatologie eindeutig Im-
plikationen fiir seine Missionstheologie
hat. Das ist fiir ein Kennenlernen seiner
Theologie ein sehr wertvoller Beitrag.
Dies ist gerade auch deswegen der Fall,
weil Schuster Newbigin bewusst viel zu
Wort kommen lésst durch ausfiihrliche
Zitate. Eine deutsche Ubersetzung des
Werkes wire wiinschenswert, um die im
Vergleich zur angelsdchsischen Welt
schwichere oder nur indirekte Rezeption
Newbigins zu beleben.

Dass die Eschatologie einen hilfreichen
Rahmen darstellt, um das Bild des viel-
seitigen missionstheologischen Schaf-
fens des Bischofs zu erfassen, steht nach
Schusters Werk auBler Frage. Es bleibt
jedoch die Frage, ob die doxologische
Dimension als ,,Nagel*, an dem das Bild
hingt, nicht mitgedacht werden muss,
um der Aussage Newbigins: ,,The first

evangelikale missiologie 31[2015]1

thing in any kind of missiology must be
praise. The gospel begins with an
immense explosion of praise. [...] And
mission is surely essentially and
primarily an overflow of praise.” gerecht
zu werden.
Timo Doetsch, M.A.,
Jugendreferent in Dresden

Roger Boase (ed.), Islam and Global
Dialogue: Religious Pluralism and the
Pursuit of Peace. Farnham: Ashgate,
2005. 310 Seiten. 17, 99 US-Dollar.

In diesem Werk erkunden 20 Autoren
wie sich der Islam als religiose Be-
wegung auf den interreligiosen Dialog
eingelassen hat. Roger Boase war Pro-
fessor an der Universitit in Fez /
Marokko, bevor er an die Universitit in
London wechselte. Seine Stellung-
nahmen lassen darauf schlieBen, dass er
selbst Moslem ist. Er hat ein buntes
Gemisch an Autoren zum Thema ,,Islam
und religioser Pluralismus® gesammelt.
Dabei ist der erste Hauptteil des Buchs
(S. 77-190) dem Islam und seiner Be-
ziehung zum Westen im Hinblick auf
Huntington’s Clash of Civilization and
the Remaking of World Order (1996)
gewidmet. Der zweite Hauptteil (S. 191-
273) beschiftigt sich mit jiidischen,
christlichen und islamischen Antworten
auf religiose Unterschiedlichkeit. Ab-
schlieend — wie auch implizit tiber dem
ganzen Werk — steht der Appell, reli-
giosen Pluralismus als Chance und als
Ausdruck menschlicher und gottlicher
Vielfarbigkeit zu sehen.

Der erste Hauptteil wird durch John
Bowden, Herausgeber der SCM Press,
eroffnet, der die Leser zum historischen
Ursprung des religiosen Pluralismus im
Rahmen der Aufkldrung hinfiihrt (S. 13—
20). Diana L. Eck, Indian studies Har-
vard University, definiert den Exklusi-
vismus, Inklusivismus und Pluralismus
als die drei philosophischen Kernstro-
mungen religioser Ausprigung (S. 21—
50). Die christlich evangelikale Be-

53



wegung wird dabei im Spektrum von
extrem exklusivistischen — teils auch
fundamentalistisch genannt — bis hin zu
wenig exklusivistischen Gruppen, die
sich selbst als Ausdruck religioser Plu-
ralitit  verstehen, gesehen.  Solche
Spektren bilden sich in allen Religionen.
Das Bild des Westens im Islam wird von
verschiedenen Blickwinkeln aus betrach-
tet. William Dalrymple, Historiker und
Schriftsteller, fiithrt in die Welt der
christlichen Heiligen und der isla-
mischen Sufiten ein (S. 91-101). Dabei
enthiillt er Gemeinsamkeiten im langen
Miteinander beider Religionen. Er
kommt zu dem Schluss, je linger man
das orthodoxe Ostkirchentum studiere,
desto mehr werde deutlich, wie sehr es
die Grundlage fundamentaler islamischer
Inhalte darstelle (S. 96). Gerade in Ost-
anatolien (Levante) und im Nahen Osten
ist dieser christlich-islamische Synkre-
tismus seiner Meinung nach tief
verankert. Akbar S. Ahmed, Islamic
studies an der American University
Washington, ist weltweit bekannt fiir
seinen Einsatz zum offentlichen Dialog
zwischen Islam und den anderen
Religionen (S. 103-118). Sein Beitrag
geht davon aus, dass sich Moslems
ablehnend gegeniiber dem Westen
verhalten, weil die Leistungen des Islam
dort nicht beachtet werden (S. 106-107).
Antony T. Sullivan, Lehrer am Institut fiir
Middle Eastern and North African
Studies an der Universitdt zu Michigan,
geht als einer der wenigen auf die
spannungsgeladene politische Situation
zwischen islamischer Welt und dem
Westen, insbesondere den Vereinigten
Staaten ein (S. 139-158). Er versucht
den Westen aus asiatischer Sicht (China
und Indien) zu verstehen und die
arabische Welt als Bestandteil darin zu
verankern. Im Weiteren fiithrt er den
Leser in den oJkumenischen Jihad
romisch katholischer Gelehrter ein (Peter
Kreeft, Russell Kirk). Der von vielen
Muslimen und Nicht-Muslimen miss-

54

verstandene Begriff jihad und die daraus
resultierenden Aktivititen werden als
Ursache fiir die ablehnende Haltung des
Westens gegeniiber dem Islam gewertet
(S. 147).

Im zweiten Hauptteil kommt der
christlich-jiidisch-muslimische ~ Trialog
ins Gesprich. Tony Bayfield, Direktor
der reformierten Synagogen im Ver-
einigten Konigreich (UK), weist darauf
hin, dass der 11. September 2001 ein
Angriff auf alles religiose Denken war
(S. 191-202). Er beschreibt das Dilem-
ma: Judentum, Christentum und Islam
sind fiir ihn eng verwandt, stellen aber
die am schlechtesten funktionierende
Verwandtschaft dar, die man sich vor-
stellen kann. Keine dieser drei mono-
theistischen Schriftreligionen hilt sich an
die Forderungen ihrer eigenen Schriften,
sich um Frieden zu bemiihen. Das Juden-
tum kritisiert er fiir seine absolute Theo-
logie der Erwéhlung und Einzigartigkeit.
Er sieht eine Tendenz aller drei Reli-
gionen hin zum Fundamentalismus.
Zuletzt verweist er auf die Ausbeutung
der Dritten Welt durch das Christentum
und den postchristlichen Westen. Murad
Wilfried Hofimann, ein deutscher Dip-
lomat und Autor in Algerien und
Marokko, der zum Islam konvertierte,
verteidigt die ,,zuriickhaltende* Stellung
des Islam in Hinblick auf den religitsen
Dialog (235-246). Seiner Meinung nach
hat Amerika wenig aus dem 11. Sep-
tember gelernt und es wurde ,JIsrael® in
der ganzen Debatte vergessen (S. 235).
Fanatische evangelikale Kreise wiirden
den Islam aktiv bekdmpfen, wobei sich
Deutschland als herausragend erweise.
Dabei sind in islamischen Staaten, so
seine Beobachtung, religiose Probleme
auf lokaler Ebene kein Thema. Der
dhimmi-Status (Nicht-Muslime in isla-
mischen Staaten) hétte nur drei Ein-
schrankungen zur Folge: Ausschluss aus
dem Militdrdienst, eine spezielle Steuer,
die nicht unbedingt hoher als die
normale Steuer zakat sei, und die Un-

evangelikale missiologie 31[2015]1



mdglichkeit, htchstes Staatsoberhaupt zu
werden. Toleranz, Okumene und das
Streben nach Frieden in allen Religionen
kann nur gelingen wenn jeder in seinem
Glauben bleibt, ist seine abschlieBende
These. Eine dritte Stellungnahme zum
interreligiosen Dialog kommt vom
Herausgeber Roger Boase, der den
Okumenischen Islam als eine Antwort
auf den religiosen Pluralismus betrachtet
(S. 247-266). Er zeichnet drei Grund-
haltungen im Hinblick auf religisen
Pluralismus: diejenigen, die andere
Religionen komplett ablehnen (und sich
als Instrumente Gottes sehen), die-
jenigen, die religiose Unterschiedlichkeit
als Segen betrachten und dem Welt-
frieden entgegen streben (z. B. Kiing),
und diejenigen die Religion in jedweder
Auspridgung ablehnen. Auch Boase
beginnt mit dem 11. September 2001 und
beschreibt die militdrische Antwort des
Westens in Afghanistan, Irak und
Pakistan als den schlimmsten Fehler. Die
wahre Dichotomie finde sich nicht
zwischen Muslimen und Nicht-Mus-
limen, sondern zwischen extremistisch-
exklusivistischen und inklusivistisch-
pluralistischen Gruppen. Auf der Suche
nach Gemeinsamkeiten stoft er auf den
okumenischen Islam. Der Prophet Mo-
hammed selbst war in die interreligiose
Debatte seiner Umwelt eingebunden, wie
der Koran =zeige. Sieben Prinzipien
lassen sich daraus ableiten: Es soll kein
Druck in Bezug auf den Glauben
ausgeiibt werden (Sura 2:256), beleidige
keinen Andersgldubigen (Sura 6:108),

evangelikale missiologie 31[2015]1

lass dich nicht mit denen ein, die deinen
Glauben beleidigen (Sura 5:57-58),
sprich mit Taktgefiihl und Hoflichkeit
mit denen anderen Glaubens (Sura
15:88), suche den Dialog mit denen, die
kritisch argumentieren (Sura 3:65),
vermeide Spekulationen iiber Glaubens-
fragen (Sura 40:4), und zuletzt kon-
kurriere in deinem eigenen Glaubens-
leben mit Andersgldubigen, um sie zu
motivieren (Sura 5:48). Soweit die
Auslegung von Boase zum Koran. Der
jiidisch-islamische Dialog zu Zeiten des
Propheten Mohammed sei intensiv ge-
wesen und sollte heute im islamischen
Raum, wie auch auBerhalb wieder
aufgenommen werden.

Dieses Werk ist in Anlehnung an die
derzeitigen Spannungen zwischen den
Weltreligionen ein Fingerzeig darauf hin,
dass es an jedem einzelnen liegt, sich
theologisch auf andere Religionen ein-
zulassen und sie nicht grundsitzlich als
fundamental-radikal zu betrachten. An-
sitze dazu sind in jeder Religion
vorhanden und sollten zu Néchstenliebe
oder Friedensabsicht fithren, wenn man
den Offenbarungen folgt. Da die
menschliche Realitidt aufgrund o6kono-
mischer oder politischer Spannungen
(Armut, Verfolgung, Vertreibung) oft
anders aussieht, bleibt zuletzt die bange
Frage, ob sich solche Appelle umsetzen
lassen und sie die Menschen wirklich
zum Umdenken bewegen.

Dr. Eberhard Werner, Institut fiir
evangelikale Missiologie (IfeM), Gief3en.

55



Der Jubildumspreis wird flr wissenschaftliche Arbeiten vergeben, die einen wesentlichen
Beitrag zum Erkenntnisstand von Hudson Taylors Einfluss auf die heutige Missiologie und
Missionspraxis darstellen. Zum 150-jahrigen Jubilaum winschen wir uns neue Impulse
aus dem Leben und Werk Hudson Taylors fir die Missionsarbeit im 21. Jahrhundert.

Angenommen werden Abschlussarbeiten (Diplom-, Bachelor-, Masterarbeiten), die
zugleich einen zentralen Bezug zu Hudson Taylors Leben, Missionspraxis, Werten
und Prinzipien und zu aktuellen Fragen, Themen und Herausforderungen der
Weltmission im 21. Jahrhundert haben. Mégliche Themen sind u.a.: #Glaubens-
missionen #Rolle der Frau in der Mission #Kontextualisierung und inkarnatorischer
Lebensstil #Zusammenarbeit von Organisationen und mit einheimischen Christen
#Dringlichkeit der Mission #Ganzheitlicher Dienst und soziale Verantwortung #u.a.m.

Der Jubildumspreis ist mit einer Summe von CHF 10.000 dotiert, aufgeteilt in CHF 2.000 fiir die
besten Diplom-, CHF 3.000 fir die besten Bachelor- und CHF 5.000.- fiir die besten Masterarbeiten.
Zielsetzung des Preises ist die Forderung des Verstandnisses von Hudson Taylors Einfluss
auf die heutige Missiologie und Missionspraxis durch die Auszeichnung herausragender wissen-
schaftlicher Arbeiten. Uber die Preisvergabe entscheidet eine Jury bestehend aus Vertretern des
AfeM (www.missiologie.org) und des AfbeT (www.afbet. ch). Pro Kategorie werden maximal drei
Arbeiten ausgezeichnet. Die Preisverleihung wird im Rahmen der AfeM- und AfbeT-Jahrestagung
Anfang Januar 2016 stattfinden.

Arbeiten, die im Zeitraum vom 1. Januar 2013 bis zum 31. Oktober 2015 abgeschlossen und
auf Deutsch verfasst wurden, kénnen fiir den Jubildumspreis eingereicht werden. Die Arbeit
und die dazugehérenden Unterlagen sind als pdf-Dateien bis 31. Oktober 2015 an den AfeM
einzusenden: info@ missiologie.org. Vermerk: UMG-Jubilaumspreis (pdf-Datei der Arbeit
zusammen mit einer Kurzfassung von max. 2 Seiten, Kopie des Abschlusszeugnisses, aktuellem
Lebenslauf und einer kurzen gutachterlichen Stellungnahme einer betreuenden Lehrperson.)

Nachfragen sind an den Missionsleiter der UMG in der Schweiz zu richten: Dr. Markus Dubach,
Missionsleiter, Neuwiesenstr. 8, CH-8610 Uster, markus.Dubach@omfmail.com.

Dieser Preis wird von der UMG-Schweiz (www.omf.ch)

& der UMG-Deutschland (www.({img.de) verantwortet.

Verlag: Arbeitskreis fiir evangelikale Missiologie e.V. (AfeM), www.missiologie.org, Geschéftsstelle,
Rathenaustrafie 5-7, D-35394 GieBen. Tel. 0641-98689924 oder 0173-4929601 (vormittags), Fax 0228-
9650389, info@missiologie.orgszHerausgeber: Prof. Df. Dr. Thomas Schirrmacher, Friedrichstrafie 38,
53111 Bonn (viSdP).«Schriftleitung: Meiken Buchholz, buchholz@missiologie.org oder .iiber die Ge-
schiftsstelle; Mauuskripte zur Verdffentlichung bitte bei der Schriftleitung einreichen. Rezensionen: Prof.
Dr. Friedemann Walldorf, Walldorf @fthgiefen.de, Biicher zur Rezension an: Rathenaustr. 5-7, D-35394
Giellen. Weitere Redaktionsmitglieder: Prof. Dr. Bernd Brandl, Brunnenweg 3, D-75328 Schomberg,
BuD. Brandl@t-online.de (Redaktionsleitung edition afem), Dr. Hanna-Maria Schmalenbach, ¥ochtingstr.
4, 72076 Tiibingen (Lektorat). Verlag VITR/eda: Thomas Mayer, Gogolstr.33, 90475 Niirnberg, vtr@
compuserve.com. Redaktionsschluss: 6 Wochen vor Beginn des Erscheinungsquartals. Beitrdge fiir em
werden mit Belegexemplaren honoriert. Bestellungen und Korrespondenz betr. Versand und Abonne-
ments bitte an die Geschiiftsstelle richten..Bezugspreis: Jihrlich (4 Ausgaben) € 17,— (Studenten die Half-
te). Fur AfeM-Mitglieder ist der Bezugspreis im Mitgliedsbeitrag inkl. Luftpost enthalten. Konten fiir em-
Abonnenten: Konto des=AfeM bei der EKK, IBAN: DE 24 5206 0410 0000 416673, BIC-Code
GENODEFIEKI. In'der Schweiz: Konto CH81 0023 5235 5789 1940M bei der UBS (Postkonto-Nr. 80-2-
2). Mit Namen gezeichnete Beitriige miissen nicht unbedingt mit der Meinung der Schriftleitung und
Redaktion iibereinstimmen.

56 evangelikale missiologie 31[2015]1



