
ISSN 0177-8706 

31. Jahrgang 2015  
2. Quartal 

2/15  

 

 
 

 

 

 

 
 

Mission in Zeiten des Nationalismus  
und Kolonialismus  
Im Gespräch mit Prof. Dr. Klaus W. Müller 58 
Bernd Brandl 

Biblische Grundlagen evangelikaler Missiologie 60 
69 Thesen (Teil 4) (Thomas Schirrmacher) 

Mission zwischen „nationalreligiöser Eigenart“ und 
Internationalität  67 
Reaktionen im Verband der China Inland Mission während  
des Ersten Weltkriegs (Elmar Spohn) 

Mission und Regierung bei Johann Flierl 78 
Vom Hofprediger der Kolonialverwaltung zum Kämpfer  
gegen Südseesitten und Sklavenhandel (Susanne Froehlich) 

Bericht: 11. Forum Bibelübersetzung (Eberhard Werner) 87 

Abschied von Detmar Scheunemann  88 

Missio Dei (Teil 2)  90 
Rezeption in der ökumenischen und der evangelikalen Bewegung  
(Hannes Wiher) 

Rezensionen  104 

Warnecks Missionslehre neu aufgelegt!           112 

   

Evangelischer Arbeitskreis für Mission, Kultur und Religion   

evangelische missiologie 



 58                                                                                              evangelische missiologie 31[2015]2 
 

Im Gespräch mit Prof. Dr. Klaus W. Müller  

Prof. Dr. Klaus W. Müller wurde am 21.04.2015 70 Jahre alt – 
Herzlichen Glückwunsch! 

Prof. Dr. Klaus W. Müller, Ehrenvorsitzender des Evangelischen Arbeitskreises für 
Mission, Kultur und Religion (AfeM, zuvor „Arbeitskreis für evangelikale 
Missiologie“), der vielen als langjähriger Vorsitzender sowie als Herausgeber von 
evangelikale missiologie (em, seit 2015 evangelische missiologie) bekannt ist, feierte 
am 21.04.2015 im Kreise der Familie seinen 70. Geburtstag. Der Vorstand und alle 
Mitglieder des AfeM beglückwünschen ihn herzlich zu seinem Ehrentag und 
wünschen ihm und seiner lieben Gattin Gottes Segen, Bewahrung, Gesundheit und für 
die Zukunft alles Gute. 

Bernd Brandl führte mit Prof. Müller am 20.04. anlässlich dieses runden Geburtstages 
ein Gespräch und stellte ihm einige persönliche Fragen: 

Natürlich ist so ein 70. Geburtstag Anlass, auf die sieben Lebensjahrzehnte zurück-
zuschauen und Bilanz zu ziehen. Was würde der Jubilar im Rückblick auf sein Leben 
noch einmal genauso wieder tun? Was würde er, wenn er es noch einmal könnte, 
anders machen? Müllers Antwort richtete sich zunächst auf das Positive: Geprägt 
haben sein Leben die drei M: Mission, Musik, und erstaunlicherweise die Medizin. 
Ihn interessiere innerhalb der Medizin beson-
ders die Chirurgie, vor allem die Sorgfalt mit 
der ein Chirurg das Messer ansetzt, um zu 
operieren. Wenn er wählen könnte, dann würde 
er das erste Leben der Mission, das zweite der 
Musik und das dritte der Medizin widmen. Der Einsatz und die Hingabe für die 
Mission waren für Müller besonders wertvoll und lebenswert; wichtig wurde ihm als 
Missionar, auf Gottes Hinweise für seinen Lebensweg zu achten und ein offenes Ohr 
zu haben für Gottes konkretes Reden und Führen.   

Allerdings gebe es auch Erlebnisse, vor allem in Bezug auf Begegnungen mit Men-
schen, da wünschte sich Müller, dass er Einiges ungeschehen machen könnte. Manch-
mal hätten starke Emotionen die Auseinandersetzung zu sehr mitbestimmt, da habe er 
Menschen sicher auch wehgetan; das tue ihm heute leid!  

Auf die Frage, an welchem missiologischen Projekt Prof. Müller gegenwärtig arbeite 
und was er noch für die Zukunft plane, erwiderte Müller, dass auf seinem Schreibtisch 
vor allem zwei Buchprojekte lägen. Auf der einen Seite, und das war für den 
Interviewer eine Überraschung, plant Prof. Müller ein Kinderbuch, das in einfacher 
und verständlicher Sprache die Weltmission erklärt. Darin beschreibt er anhand der 
Erfahrungen seines über 10-jährigen Missionseinsatz gemeinsam mit seiner Frau, wie 
der Weg in die Mission und der praktische Missionsdienst aussehen können. Das 
Buch sei so etwas wie ein Vermächtnis an ihre Enkel. Ein weiteres, mehr wissen-
schaftliches Projekt sei ein neues Werk über den Einfluss der Postmoderne sowie der 
Politik und Mission auf die Kultur besonders der Insel Pwolowat im Bereich der 
Inselwelt Mikronesiens. Dort hat Prof. Müller ja intensiv als Missionar der 
Liebenzeller Mission gearbeitet und Land und Leute kennen und lieben gelernt.  

Natürlich interessierte den Interviewer auch die Meinung des Ehren-Vorsitzenden des 
AfeM zum gegenwärtigen Weg des Arbeitskreises und überhaupt seine Einschätzung 
zur Lage der Weltmission im 21. Jahrhundert. Darauf erwiderte Müller, dass ihm 

     ... ein offenes Ohr für Gottes 
     konkretes Reden und Führen. 



evangelische missiologie 31[2015]2 59 

gewisse Entwicklungen im AfeM Sorgen bereiteten und er gerne dem AfeM ins 
Stammbuch schreiben würde, ohne konservativ sein zu wollen: Er sähe gegenwärtig 
Tendenzen innerhalb des AfeM, neuen Strömungen zu schnell zu viel Raum zu geben 
ohne besonnen abzuwarten und zu prüfen, ob diese Strömungen wirklich schrift-
gemäß und im Evangelium eingebettet sind. Er hege den Verdacht, dass oftmals 
fertige Ideen und Konzepte erst im Nachhinein mit heißer Nadel mit Bibelversen 
verknüpft würden, diese dann aus dem Zusammenhang gerissen und so, wie sie zitiert 
werden, nicht die biblische Gesamtlinie reflektierten. Die Verantwortung des AfeM 
sei es ja gerade, das, was an neuen Tendenzen und Fragen innerhalb der Weltmission 
aufbräche, zu reflektieren, kritisch zu begleiten aber auch Vordenker für die 
Missionsgesellschaften zu sein. Dazu nähme man sich zu wenig Zeit. Manche 
Tendenzen überschnitten sich auch und müssten analysiert werden, bevor man sich 
auf diese Pferde setze – sonst könne man auch dazwischen herunter fallen. Es werde 
auch zu wenig gefragt: Was führt wo hin? Themen wie „Soziale Verantwortung der 
christlichen Gemeinde/Mission“, „Gemeinde ist Mission, sie hat nicht nur eine 
Mission“ u. ä. sind nach Müllers Meinung nicht neu; darüber sei schon vor 
Jahrzehnten in anderen Zusammenhängen diskutiert worden. Müller habe sich auch 
intensiv mit dem neuen Begriff „missionale Theologie“ auseinandergesetzt. Er sehe 
hier manche Gefahren, aber auch gute Ansätze und wünsche sich gerade hier eine 
differenzierte biblisch-exegetische und systematische Auseinandersetzung mit diesem 
theologischen Konzept.     

Wichtig sei es für den AfeM, die Person Jesu Christi als Herrn und Retter und mit ihm 
das ganze Heilswerk Christi immer wieder in die Mitte zu rücken und dort zu 
belassen sowie die verschiedenen Aspekte des Heils in Jesus zusammenzuhalten, so 
dass sie nicht auseinanderfallen; Heilung und das soziale Handeln seien immer schon 
im Heilshandeln Jesu inbegriffen gewesen. Jesus sei das Heil für die ganze Welt, aber 
er sei nicht die Medizin, nicht das Allheilmittel, das die ganze gegenwärtige gefallene 
Welt heil machen würde. Das werde die Christenheit nicht schaffen; sie könne und 
solle jedoch Zeichen der Herrschaft Christi in dieser Welt setzen.  

Auf den Beschluss zur Namensänderung des AfeM (Evangelischer Arbeitskreis für 
Mission, Kultur und Religion) angesprochen, zeigte sich Müller skeptisch. Ihm sei 
dieser Name zu lang, nicht griffig genug und schlecht zu kommunizieren. Er 
bevorzuge Arbeitskreis für evangelische Missiologie. Der Begriff „Missiologie“ sei 
immer noch „aktiv“ und schließe Kultur und Religion ein.  

Am Schluss gab Müller den Lesern von em die Notwendigkeit mit auf den Weg, 
Mission neu zu denken. Seiner Einschätzung nach seien die Missionsgesellschaften, 
so wie sie heute aufgestellt sind, immer weniger in der Lage, sich zu finanzieren. Hier 
müssten neue Wege gegangen und erprobt werden. Er wünsche sich sehr, Wege zu 
finden, die Anliegen der Weltmission in der jungen Generation weiter wach zu halten; 
er freue sich über jeden jungen Missiologen, der sich einbringe und mitdenke. Müller 
regte weiterhin an, einen Austausch anzustoßen zwischen den alten und den jungen 
Missiologen – da freue er sich, dass hier auf der letzten Tagung ja schon einiges in 
Gang gekommen sei. Wie wäre es, so Müller, einmal die alten, erfahrenen 
Missionstheologen in einer gesonderten Tagung anzusprechen und zusammenzu-
bringen – sie selber brauchten den Austausch, damit sie sich nicht als altes Eisen 
fühlten, und sie könnten wertvolle Impulse aus ihrer Erfahrung in die aktuellen 
Diskurse hineinbringen.  

Das Interview führte Prof. Dr. Bernd Brandl, 2. Vorsitzender des AfeM, 20.04.2015 



60 evangelische missiologie 31[2015]2 

Biblische Grundlagen evangelikaler Missiologie:  
69 Thesen (Teil IV) 

Thomas Schirrmacher 

Diese Thesen möchten in fünf Teilen die Grundlagen christlicher Mission zusammen-
fassen, wie sie sich aus dem biblischen Zeugnis und christlichen Bekenntnis ergeben. 
Anschließend an die in den beiden vorangehenden Ausgabe erschienenen Teile I bis 
III zur Verankerung der Weltmission in den zentralen christlichen Glaubensinhalten 
und in dem Gesamtzeugnis der Bibel (em 4/2014) sowie zur Mission angesichts 
kultureller Vielfalt (em 1/2015) erscheint in dieser Ausgabe der Teil IV zur 
Religionsfreiheit. Der abschließende Teil zur sozialen Veränderung folgt in der 
nächsten Ausgabe.  

Prof. Dr. phil. Dr. theol. Thomas Schirr-
macher (geb. 1960) ist Rektor des Martin 
Bucer Seminars (Bonn, Innsbruck, Prag, 
Zürich, Istanbul), wo er Missions- und 
Religionswissenschaft und Ethik lehrt, 
Professor für Religionssoziologie an der 
Staatlichen Universität Timisoara, Ru-
mänien, Distinguished Professor of 
Global Ethics and International Deve-
lopment an der William Carey Universi-
ty, Shillong, Meghalaya, Indien, Direktor 
des Internationalen Instituts für Religi-
onsfreiheit der Weltweiten Evangelischen 
Allianz sowie Vorsitzender der Theologi-
schen Kommission dieses weltweiten Zu-
sammenschlusses von etwa 600 Millio-
nen. evangelischen Christen. Email: drth 
schirrmacher@me.com. 

Diese Thesen sind die überarbeitete 
Fassung der Jubiläumsthesen zum zehn-
jährigen Bestehen der Zeitschrift Evan-
gelikale Missiologie (em) 10 (1994) 4: 
112–120 und ihrer Nachdrucke.1  

                                                           

1 Niederländische Fassung in „Bijbelse Principes 
van evangelische Missiologie“. Informatie Evan-
gelische Zendings Alliantie 26 (1995) 5 (okt/nov): 
20–21 + 6 (dec/jan): 21–22 + 27 (1996) 1 
(febr/maart): 18–20 + 2 (apr/mei): 24–26 + 3 
(jun/jul): 19–20 + 4 (aug/sep): 20–21 + 5 (okt/nov): 
21–22 + 6 (dec/jan): 20–21. Englische Fassung in: 
Thomas Schirrmacher. God Wants You to Learn, 
Labour and Love. Reformatorischer Verlag Beese: 
Hamburg, 1999. 
 

IV. Teil: Mission und Religions-
freiheit – Zwei Seiten einer 
Münze 

42. These: Dialog im Sinne von 
friedlicher Auseinandersetzung, 
ehrlichem und geduldigem Zuhören, 
selbstkritischer Reflexion, gewinnen-
der und demütiger Darlegung der 
eigenen Sichtweise und Lernen von 
anderen ist eine christliche Tugend. 
Ein Dialog zwischen überzeugten Chris-
ten und Anhängern anderer Religionen 
und Weltanschauungen ist in dem Sinne 
möglich, dass Christen gerne friedlich 
mit anderen über ihren Glauben sprechen 
(„Rechenschaft …, aber mit Sanftmut 
und Ehrerbietung“, 1Petr 3,15-16), an-
deren gerne zuhören (Jak 1,19), in vielen 
Bereichen aus der Lebenserfahrung an-
derer lernen (siehe das ganze Buch der 
Sprüche) und bereit sind, sich selbst und 
ihr Verhalten immer wieder neu in Frage 
stellen zu lassen. 

43. These: Dialog im Sinne von 
Aufgabe des christlichen Wahr-
heitsanspruches oder von Aufgabe 
der Weltmission ist undenkbar, ohne 
das Christentum selbst aufzulösen. 
Wenn unter Dialog verstanden wird, dass 
der innerste Wahrheitsanspruch Jesu 
Christi (Joh 14,6), des Evangeliums 



evangelische missiologie 31[2015]2 61 

(Röm 1,16-17; 2,16) und des Wortes 
Gottes (2Tim 3,16-17; Hebr 4,12-13; Joh 
17,17) oder das missionale Wesen des 
christlichen Glaubens im Gespräch mit 
Anhängern anderer Religionen vorüber-
gehend oder prinzipiell außer Kraft ge-
setzt werden soll und die biblische Of-
fenbarung mit den Offenbarungen ande-
rer Religionen ganz oder teilweise auf 
eine Stufe gestellt wird, ist ‚Dialog‘ 
weder mit christlicher Mission noch 
überhaupt mit dem Wesen des Christen-
tums zu vereinbaren. 

Der Wahrheitsanspruch des christlichen 
Glaubens kommt vor allem in der Lehre 
vom Endgericht und vom ewigen Leben 
zum Ausdruck. Hebr 6,1-2 spricht von 
der „Totenauferstehung und dem ewigen 
Gericht“ als von zweien der sechs wich-
tigsten Grundlagen des Glaubens. Daran 
hat die Kirche aller Zeiten festgehalten, 
wie das Glaubensbekenntnis zeigt: „von 
dannen er kommen wird zu richten die 
Lebenden und die Toten“. 

Das bedeutet aber auch: Wir Christen 
überlassen das Urteil Gott, und wir ken-
nen es nicht schon vorab. Christen sind 
froh, dass Gott selbst der Richter ist und 
sich selbst jedes endgültige Urteil vorbe-
halten hat. Nur Gott selbst kann Men-
schen ins Herz schauen und sein Urteil 
am Ende kennen wir nicht, denn: „Ein 
Mensch sieht, was vor Augen ist; der 
HErr aber sieht das Herz an.“ (1Sam 
16,7) 

44. These: Die Rede des Paulus in 
Athen zeigt, wie gut und wichtig es 
ist, andere Religionen und Weltan-
schauungen und ihre Texte zu 
studieren und sich denkerisch und 
sprachlich auf ihre Anhänger 
einzustellen. 
Die Apostel setzten gemäß der Apostel-
geschichte mit der Diskussion dort ein, 
wo sich die Wege schieden, und haben 
dabei jedoch die gemeinsamen Denk-
voraussetzungen akzeptiert. Deswegen 

diskutierten sie mit jüdischen Gesprächs-
partnern nicht mehr über die Schöpfung 
oder die Inspiration des Alten Testamen-
tes, sondern stiegen direkt mit der Dis-
kussion um Jesus Christus ein. Dagegen 
gingen sie im Gespräch mit Heiden 
wesentlich weiter zurück und diskutier-
ten auch die Schöpfung, wobei sie aber 
das voraussetzten, was in der jeweiligen 
Kultur über den Schöpfer genauso ge-
lehrt und gesehen wurde wie im bibli-
schen Zeugnis (z. B. Apg 14,8-18; 17,16-
34). Aus diesem Grund konnte Paulus 
die Existenz des Schöpfers in seiner 
berühmten ‚Areopagrede‘ in Athen (Apg 
17,16-34) anhand von Zitaten griechi-
scher Philosophen belegen, ohne aus-
drücklich auf das biblische Zeugnis 
zurückzugreifen. 

Diese Rede zeigt, dass Paulus die grie-
chischen Philosophen intensiv studiert 
und die Rede speziell für seine Zuhörer 
geplant hat. Er hat also nicht einfach auf 
allgemein bekannte geflügelte Worte zu-
rückgegriffen, sondern auch auf entlege-
ne Texte. Dafür spricht vor allem, dass 
Paulus in Tit 1,12 den in Apg 17 ange-
sprochenen Epimenides zitiert, und zwar 
einen Satz, der in unmittelbarem Zusam-
menhang mit dem Zitat von Epimenides 
in Apg 17,28 steht. Paulus greift die 
Philosophen kritisch auf und paraphra-
siert ihre Gedanken, wenn er etwa darauf 
verweist, dass Gott keine Hilfe von Men-
schen nötig hat (Apg 17,25), ein Ge-
danke, der zwar der griechischen Reli-
gionspraxis widersprach, aber fast wört-
lich bei Plato, Euripides und anderen 
griechischen Philosophen zu finden ist. 

Die Rede des Paulus wird so zum Mus-
terbeispiel der Missionspredigt schlecht-
hin, die auch dem Missionar heute nicht 
nur inhaltlich, sondern auch im Vorgehen 
viel zu sagen hat. Paulus ist in Apg 
14,15-17 gegenüber Verehrern des Zeus 
ganz ähnlich vorgegangen, wenn uns 
auch dort – wohl wegen des weniger ge-
bildeten Publikums oder auch einfach 
nur wegen der knappen Berichterstattung 



62 evangelische missiologie 31[2015]2 

– keine Zitate von Philosophen begeg-
nen. Viele Ausleger haben darauf hinge-
wiesen, dass die Rede in Apg 17 ledig-
lich eine praktische Umsetzung der 
ersten Kapitel des Römerbriefes (Röm 
1,17-32) ist. 

45. These: Ethik und Mission 
gehören zusammen. Das christliche 
Zeugnis ist kein ethikfreier Raum; es 
braucht eine ethische Grundlage, 
damit wir wirklich das tun, was 
Christus uns aufgetragen hat. 
In 1Petr 3,15-17 findet sich eine Kom-
plementarität einerseits der Notwendig-
keit des christlichen Zeugnisgebens, ja 
der Apologetik (im griechischen Text 
steht „apologia“, ursprünglich eine Ver-
teidigungsrede vor Gericht), und ande-
rerseits der Notwendigkeit von „Sanft-
mut und Ehrerbietung“, also des Re-
spekts vor der Würde des anderen Men-
schen:  

Seid aber jederzeit bereit zur Verantwortung 
jedem gegenüber, der Rechenschaft [griech. 
‚apologia‘] von euch über die Hoffnung in 
euch fordert, aber mit Sanftmut und Ehr-
erbietung.  

Die Würde des Menschen lässt uns nicht 
unsere Hoffnung verbergen, sondern sie 
klar aussprechen, erklären und auch ver-
teidigen, doch selbst Antworten auf sol-
che Fragen, hinter denen üble Absichten 
stecken, können uns nie gestatten, die-
selbe Würde unserer Gesprächspartner 
mit Füßen zu treten. Beide Seiten er-
gänzen einander, so wie auch beide uner-
lässliche Grundbausteine unseres Glau-
bens darstellen. 

Gemäß 1Petr 3,15-17 sprechen Men-
schen nicht direkt mit Gott, wenn sie mit 
uns sprechen. Einerseits können wir 
durchaus Gottes Botschafter sein und 
Zeugnis ablegen über die Hoffnung, die 
in uns ist. Doch andererseits sind wir 
auch nur Menschen, die nicht durch ihre 
eigene Tugendhaftigkeit, sondern allein 
durch die Gnade Gottes gerettet sind. 

Wir wollen, dass Menschen Frieden mit 
Gott finden, seine Vergebung empfangen 
und Gott als der einzigen Wahrheit ver-
trauen, aber sie haben nicht gegen uns 
gesündigt, sie sollen sich nicht vor uns 
beugen, es sind auch nicht wir, die die 
Wahrheit sind noch sind wir in allem, 
was wir sagen, im Besitz der Wahrheit. 
Christen sind nicht ‚Doktor Allwissend‘, 
sondern normale Menschen, die nur 
insofern über ein besonderes Wissen ver-
fügen, als sie über die offenbarte Wahr-
heit in Jesus Christus und deren Ge-
schichte, wie sie in der Bibel nieder-
geschrieben ist, und über ihre persön-
lichen Erfahrungen damit Zeugnis 
ablegen. 

Wer davon ausgeht, dass er in Jesus die 
‚Wahrheit‘ gefunden hat und dies vor 
allem die Wahrheit über unsere Bezie-
hung zu Gott ist und wie wir durch 
Gnade, Vergebung und Erlösung Frieden 
mit Gott finden, und wer sich dafür auch 
auf die schriftlich niedergelegte Offenba-
rung der jüdisch-christlichen Tradition 
beruft, muss zugleich aber alles berück-
sichtigen, was für das Gespräch mit An-
dersdenkenden hinsichtlich des Inhaltes 
und der Art und Weise gewichtige Ein-
schränkungen bewirkt: „Wahrheit und 
Liebe“ (Eph 4,15) gehören eben zusam-
men, gerade auch im Dialog und im mis-
sionarischen Zeugnis. 

46. These: Die Sanftmut ist nicht nur 
eine zwingende Folge davon, dass 
Christen den Gott der Liebe verkün-
digen und ihren Nächsten lieben 
sollen und wollen, sondern auch 
eine Folge des Wissens, dass 
Christen selbst nur begnadigte 
Sünder und nicht Gott sind.  
Unser Gesprächspartner muss also mit 
seinem Schöpfer versöhnt werden, nicht 
mit uns. Deswegen können wir demütig 
immer wieder zurücktreten, unsere eige-
ne Begrenztheit und Unzulänglichkeit 
zugeben und deutlich darauf verweisen, 



evangelische missiologie 31[2015]2 63 

dass wir gegenüber dem anderen nur in-
sofern Autorität beanspruchen können, 
als wir unverfälscht und für ihn verständ-
lich die Frohe Botschaft verkündigt ha-
ben. Ehrerbietung ist eine Folge davon, 
dass wir Menschen mit Gottes Augen se-
hen, also als seine Geschöpfe, als Eben-
bilder Gottes. Das verbietet uns, irgend-
jemanden als Untermenschen oder als 
geistig beschränkt zu behandeln, wenn er 
uns widerspricht. 

Ein Christ hat nicht auf alle Fragen eine 
Antwort, sondern kann nur dort Gottes 
Botschaft vertreten, wo Gott sich ihm im 
Laufe der Geschichte im Wort und in 
Christus geoffenbart hat. Gottes Gebot 
und die Menschengebote der jeweiligen 
religiösen Tradition und Kultur werden 
von Jesus strikt auseinandergehalten (z. 
B. Mk 7,1-15; siehe Thesen 33 und 34). 
Ein Christ darf nicht mit dem Anspruch 
auftreten, in allem die Wahrheit zu ken-
nen und zu vertreten, sondern kann als 
fehlbarer Mensch nur dort von einem 
Wahrheitsanspruch sprechen, wo Gott 
diesen wirklich autorisiert, was immer 
und immer neu zu prüfen ist (Röm 12,2). 
Deswegen kann ein Christ viel von 
seinem Gesprächspartner lernen, ohne 
deswegen in den zentralen Glaubens-
fragen automatisch Abstriche machen zu 
müssen. 

47. These: Mission achtet Menschen-
rechte und will die Würde der 
Menschen nicht missachten, 
sondern hochachten und fördern.  
Christen sehen andere Menschen immer 
als Ebenbilder Gottes (1Mose 1,26-27; 
5,1), auch wenn diese gänzlich andere 
Ansichten haben. Im Christentum leiten 
sich die Menschenrechte nicht daraus ab, 
dass jemand an Gott glaubt oder Christ 
ist, sondern daraus, dass jeder gleicher-
maßen von Gott geschaffen ist, der den 
Menschen nach seinem Ebenbild schuf, 
und zwar alle als gleichwertig, auch 
Mann und Frau. Deswegen sollen alle 

Menschen ohne Ansehen der Person be-
handelt werden (Röm 2,11; Jak 2,9). Es 
gibt Religionen, die nur ihren eigenen 
Anhängern Menschenrechte zugestehen. 
Doch Christen verteidigen auch die Men-
schenrechte ihrer Feinde – und beten für 
sie und lieben sie (Mt 5,44 = Lk 6,27). 

48. Es ist verwerflich, Bekehrungen 
durch Zwang, Arglist, Betrug oder 
Bestechung herbeizuführen, einmal 
ganz davon abgesehen, dass das 
Ergebnis per Definition keine echte 
Umkehr und Hinwendung des 
Menschen zu Gott aus tiefstem 
Herzen in Glauben und Vertrauen 
sein kann. 
Eine Bekehrung ist (bzw. sollte sein) 
eine zutiefst persönliche, durchdachte 
Regung des Herzens des Menschen Gott 
gegenüber. Wenn uns also Menschen 
sagen, dass sie sich bekehren wollen, 
müssen wir ihnen immer Entscheidungs-
raum und -zeit gewähren und sie nicht 
bedrängen. Wir sollten sie nicht unge-
prüft und übereilt taufen, sondern sicher 
gehen, dass sie wirklich wissen, was sie 
tun, und dass sie es aus Überzeugung 
und Glauben wollen. 

Es sollte auch Aufrichtigkeit und Trans-
parenz darüber herrschen, was der christ-
liche Glaube ist und was von Christen 
nach ihrer Bekehrung erwartet wird. Das 
Christentum ist kein geheimer Zirkel, 
sondern es steht der Allgemeinheit offen 
und will transparent für alle sein. Chris-
ten haben nichts zu verbergen (Mt 10,26-
27) oder vorher zu verheimlichen und 
erst hinterher zu offenbaren. Jesus sagte 
zu denen, die seine Nachfolger werden 
wollten:  

Denn wer ist unter euch, der einen Turm 
bauen will und setzt sich nicht zuvor hin 
und überschlägt die Kosten, ob er genug 
habe, um es auszuführen? (Lk 14,28; siehe 
auch die Verse 27-33).  



64 evangelische missiologie 31[2015]2 

Christen müssen Menschen helfen, die 
Kosten zu überschlagen, und sie nicht 
vorschnell in christliche Kirchen ‚stop-
fen‘, nur damit sie später merken, dass 
sie getäuscht worden sind. 

49. These: Friedliche Mission ist als 
Menschenrecht grundlegend 
verankert. 
Mission ist ein mehrfach verankertes 
Menschenrecht. Das Menschenrecht auf 
Mission ergibt sich sowohl aus dem 
Recht auf freie Meinungsäußerung (samt 
Pressefreiheit usw.) als auch aus dem 
Recht auf Gewissensfreiheit und schließ-
lich natürlich auch dem Recht auf 
Religionsfreiheit, wie sie alle etwa in der 
Allgemeinen Erklärung der Menschen-
rechte der Vereinten Nationen von 1948 
fest verankert sind. 

Mission ist einerseits nichts anderes als 
freie Meinungsäußerung. So wie Partei-
en, Umweltbewegungen, aber auch die 
Werbung und die Medien ihre Sicht der 
Dinge frei in einem Land veröffentlichen 
dürfen und versuchen, Menschen zu 
überzeugen, so gilt das auch für die 
Anhänger von Religionen. Daneben steht 
die öffentliche Religionsausübung, zu es 
auch gehört, im öffentlichen Raum für 
die eigenen Überzeugungen werben zu 
dürfen, auch etwa durch Medien aller 
Art. 

50. These: Man muss zwischen dem 
Eintreten für die Menschenrechte 
und der Religionsfreiheit von Anhän-
gern anderer Religionen oder Men-
schen ohne Religionszugehörigkeit 
einerseits und dem Gutheißen ihrer 
Wahrheitsansprüche anderseits 
unterscheiden. 
Es ist nämlich möglich, für die Freiheit 
und Religions- und Gewissensfreiheit 
anderer einzutreten ohne deren Glau-
bensüberzeugung für wahr zu halten oder 
zu teilen. Und umgekehrt leitet sich 

daraus, dass man in Wahrheitsfragen 
nicht übereinstimmt, nie das Recht ab, 
den anderen zu unterdrücken. 

Christliche Verkündiger mögen bluten-
den Herzens bedauern, dass andere 
Menschen das Angebot der Erlösung in 
Christus ablehnen, sie haben nie das 
Recht, sie dafür zu Unmenschen zu er-
klären, zu beschimpfen, den Staat auf sie 
zu hetzen oder das Gericht über sie 
herbeizuflehen oder es gar auszuführen. 

Umgekehrt lehrt die historische Erfah-
rung: Dieselbe Wahrheit zu teilen oder in 
Fragen der Religion überwiegend über-
einzustimmen, verhindert nicht von 
selbst, Religionskriege gegeneinander zu 
führen. Viele große Religionskriege fan-
den innerhalb von Religionen statt, wo-
bei das Christentum geschichtlich keine 
Ausnahme bildet. 

51. These: Religionsfreiheit gilt für 
alle Menschen, nicht nur für 
Christen. 
Das ist für Christen nicht nur eine 
politische Vorgabe, sondern ergibt sich 
aus dem christlichen Glauben selbst. 
Denn – wie schon gesagt – Gott hat alle 
Menschen als seine Ebenbilder geschaf-
fen (1Mose 1,26-27; 5,1), nicht nur die 
Christen. Gott will nun – wie schon das 
Alte Testament immer wieder besagt – 
von ganzem Herzen geliebt werden und 
nicht aus Zwang. Die innerste Orientie-
rung des Gewissens und Herzens des 
Menschen darf und kann demnach nicht 
erzwungen werden. 

Gott hat uns untersagt, irgendeine Art 
von Strafurteil über unsere Kritiker zu 
vollziehen und Menschen für ihren ‚Un-
glauben‘ zu strafen. Schon Jona musste 
erleben, dass Gott barmherziger mit dem 
‚gottlosen‘ Ninive war als Jona selbst, 
der lieber das Gericht über Ninive ge-
sehen hätte (Jona 4,1-10). Und Jesus ver-
warf den Gedanken seiner Jünger deut-
lich, auf ablehnende Dörfer Feuer vom 
Himmel herabfallen zu lassen (Lk 9,51-



evangelische missiologie 31[2015]2 65 

56). Damit ist es Christen für alle Zeiten 
verwehrt, andere Menschen dafür zu 
bestrafen, dass sie Jesus oder das Evan-
gelium (geschweige denn unsere eigenen 
Überzeugungen) ablehnen. 

52. These: Da der Staat keiner 
Religion gehört und auch nicht das 
Evangelium verkündigen soll, 
sondern das Gute und Gerechte für 
alle Menschen will, und weil die 
Menschenwürde allen Menschen 
von Gott verliehen worden ist, da er 
alle geschaffen hat (1Mose 1,26-27; 
5,1), arbeiten Christen mit den 
Anhängern aller Religionen und 
Weltanschauungen zum Guten der 
Gesellschaft zusammen – sofern 
diese das zulassen bzw. erwidern. 
Dies gilt unmittelbar für die Aufrecht-
erhaltung der Religionsfreiheit, das gilt 
für alle Menschenrechte, und das gilt 
grundsätzlich für Frieden und Gerech-
tigkeit. Christen werden auch immer zu-
sammen mit Anhängern anderer Reli-
gionen und Weltanschauungen gemein-
sam einen Staat bilden, indem sie sich 
gemeinsam engagieren. In Röm 13,1-7 
setzt Paulus gerade nicht voraus, dass die 
‚Obrigkeit‘ sich nur aus Christen zusam-
mensetzt. Im Gegenteil, er unterstellt 
Christen dem Staat, der der Gerechtig-
keit verpflichtet ist, gleich welche Reli-
gion oder Weltanschauung seine Reprä-
sentanten haben. 

Paulus ermahnt Christen: „Seid auf 
Gutes bedacht gegenüber jedermann. 
Haltet, so weit es an euch liegt, mit allen 
Menschen Frieden.“ (Röm 12,18) Damit 
folgt er Jesus nach, der sagte: „Selig sind 
die Friedensstifter“ (Mt 5,9) und: „Wenn 
ihr in ein Haus kommt, sprecht zuerst: 
Friede sei diesem Hause!“ (Lk 10,5). 
Jakobus, der Bruder Jesu, lässt ganz 
richtig die Worte seines Bruders anklin-
gen, wenn er sagt: „Die Frucht der 
Gerechtigkeit aber wird gesät in Frieden 

für die, die Frieden stiften“ (Jak 3,18). In 
1Tim 2,1-2 dehnt Paulus dieses Gebot 
auf die Welt der Politik aus:  

So ermahne ich nun, dass man vor allen 
Dingen tue Bitte, Gebet, Fürbitte und 
Danksagung für alle Menschen, für die 
Könige und für alle Obrigkeit, damit wir ein 
ruhiges und stilles Leben führen können in 
aller Frömmigkeit und Ehrbarkeit. 

Christen bauen Beziehungen des Ver-
trauens und der Liebe zu allen Men-
schen, religiösen und nichtreligiösen, 
auf, die Voraussetzungen für ein fried-
liches und funktionierendes Zusammen-
leben sind. Spannungen und Konflikte 
können zwischen Menschen nur gelöst 
werden, wenn sie miteinander reden. 

53. These: Der Staat hat Religions-
freiheit zu schützen und nicht 
unseren Glauben zu verbreiten. 
Wer sich anschaut, welche Aufgaben das 
Neue Testament dem Staat zuweist, sieht, 
dass die Ausbreitung oder Förderung 
einer bestimmten Religion nicht dazu-
gehört, dafür aber Frieden und Gerech-
tigkeit für alle. Christen unterstehen in 
Sachen weltlicher Gerechtigkeit dem 
Staat, ja Paulus kann den nichtchrist-
lichen Staat geradezu als „Diener Got-
tes“ beschreiben, wenn er Christen be-
straft, die Böses tun (Röm 13,1-7). Dass 
Christen dies in sogenannten ‚christ-
lichen‘ Staaten in der Geschichte oft 
ganz anders gehandhabt haben, ändert 
nichts daran, dass ein Christ seinen Glau-
ben nicht verbiegen muss, wenn er für 
Religionsfreiheit eintritt, sondern sich 
diese organisch aus seinem Glauben 
ergibt. 

Das Gewaltmonopol hat nach biblischem 
Verständnis nur der Staat inne, der aber 
weder die Aufgabe hat, das Evangelium 
zu verkündigen, noch die christliche 
Kirche zu vergrößern, ja überhaupt sich 
aus Fragen des Gewissens und der Reli-
gion heraushalten soll (in Röm 13,1-7 
geht es immer um das böse „Tun“, nicht 



66 evangelische missiologie 31[2015]2 

das „Denken“), weswegen er im Gegen-
zug sogar ausdrücklich als „Gottes Die-
ner“ Christen bestrafen muss, die Böses 
tun (Röm 13,1-7). 

Der Staat hat Christen nur insofern zu 
beschützen, als er alle beschützen soll, 
die Gutes tun. Und er hat Christen nur 
insofern zu beschränken oder zu bestra-
fen, als er im Einsatz für Gerechtigkeit 
und Frieden alle hindern und bestrafen 
muss, die Gewalt planen oder ausüben, 
ganz gleich ob und wie sie religiös 
motiviert sind. Christen beanspruchen 
also für sich kein größeres Anrecht auf 
Religionsfreiheit als für andere. Und sie 
wollen „mit allen Menschen in Frieden“ 
(Röm 12,18) leben, nicht nur mit 
ihresgleichen. 

54. These: Religionsfreiheit schließt 
die Religionsfreiheit der eigenen 
Kinder ein. 
So bitter die Erfahrung sein mag, wenn 
die Kinder überzeugter Christen den 
christlichen Glauben nicht oder zunächst 
nicht zur eigenen Lebensmitte machen 
wollen und so selbstverständlich in der 
Bibel Erziehung eine Erziehung auf die 
Liebe zu Gott und zum Nächsten hin ist 
(5Mose 5,6-9), so sehr ist sie auch eine 
Erziehung zum Erwachsen- und Selb-
ständigwerden (2Tim 3,17; Eph 4,11-16), 
was den Glauben einschließt (2Tim 3,14-
17; 5Mose 31,12-13). Jeder Zwang, der 
auf die nächste Generation ausgeübt 
wird, damit sie ‚die Kirche‘ nicht ver-
lässt, ist unbiblisch, gehe er von den 
Eltern aus, der Umwelt, der Kirche oder 
dem Staat. Glaube an Gott kann nicht 
erzwungen werden, sondern ist die tief-
ste und persönlichste Entscheidung und 
Einstellung des Herzens des Einzelnen, 
der sich in Liebe an den ihn liebenden 
Schöpfer und Erlöser wendet. 

Die Täufer der Reformationszeit und die 
späteren baptistisch ausgerichteten Frei-
kirchen brachten dies direkt dadurch zum 
Ausdruck, dass sie die Kindertaufe ver-

warfen und nur die Taufe eines ‚reli-
gionsmündigen‘ Menschen akzeptierten, 
wie auch sonst die Freiwilligkeit des 
Glaubens und der Kirchenmitgliedschaft 
für sie zentral war und ist. Da die Evan-
gelikalen nur zum Teil aus solchen 
Kirchen kommen, ist diese Sicht der 
Taufe für sie nicht allein verbindlich ge-
worden, und sicher kann man die Not-
wendigkeit einer eigenständigen Ent-
scheidung der nächsten Generation auch 
bei Beibehaltung der Kindertaufe auf 
anderem Wege deutlich machen, etwa 
durch die von Martin Bucer erfundene 
und von den Pietisten stark geförderte 
Konfirmation. Aber die damit ver-
bundene Thematik ist allen Evangeli-
kalen gemeinsam: So sehr sie ihre 
Kinder durch Vorbild und überzeugendes 
Gespräch und Lehre auf Christus hin 
erziehen wollen, so zentral ist die eigene 
persönlich durchdachte und auf eigenem 
Glauben gegründete Entscheidung (‚Be-
kehrung‘) im Mittelpunkt und gilt des-
wegen auch für die eigenen Kinder. Das 
hebt die Notwendigkeit einer bewusst 
christlichen Erziehung nicht auf (siehe 
These 65). 

Deswegen war es nur folgerichtig, dass 
sich die (internationale) Evangelische 
Allianz bei ihrer Gründung 1846 für die 
radikalste Form der Religionsfreiheit 
aussprach, die bis heute eine Religion 
kennt, nämlich die der eigenen Kinder, 
die eine Erziehung durch eine Staats-
kirche, eine kulturell verordnete Vererb-
barkeit von christlichem Glauben, aber 
auch eine Kindererziehung durch Zwang 
ausschließt. 

55. These: Wir brauchen eine neue 
Sicht derer, die staatliche Gesetze 
um der Verkündigung des 
Evangeliums willen übertreten. 
Petrus und die Apostel evangelisierten 
trotz des staatlichen Verbotes (Apg 4,19-
20; 5,29) und wurden häufiger verhaftet 
und bestraft (z. B. Apg 12,1-2; 12,3). Die 



evangelische missiologie 31[2015]2 67 

Christen nannten Jesus trotz des staat-
lichen Verbotes „HErr“ (griechisch ‚ky-
rios‘) und „König“ („entgegen den Erlas-
sen des Kaisers“, Apg 17,6-7; vgl. 4,12). 

„Man muss Gott mehr gehorchen als den 
Menschen“ (Apg 5,29) bedeutet, dass 
Christen durchaus Menschen gehorchen, 
wenn diese ihre Autorität zu Recht und 
gerecht ausüben. Wenn aber diese Auto-
ritäten Christen verbieten wollen, was 
Gott ihnen aufgetragen hat, und sie 

zwingen wollen, etwas zu tun, was Gott 
ihnen ausdrücklich verboten hat, geht 
Gott vor, der ja die menschlichen Au-
toritäten überhaupt erst legitimiert (Röm 
13,1) und dessen Gerechtigkeit mensch-
liche, auch staatliche Ungerechtigkeit, 
entlarvt. 

Wird die Religionsfreiheit unterdrückt 
und die christliche Mission verboten, 
dürfen Christen friedlich ungehorsam 
sein. 

 

 

  

 

 

Mission zwischen „nationalreligiöser Eigenart“ und 
Internationalität. 

Reaktionen im Verband der China Inland Mission während des 
Ersten Weltkriegs 

Elmar Spohn 

Am Ende des 19. Jahrhunderts entstanden die Deutsche China-Allianz-Mission und 
die Liebenzeller Mission in Verbindung mit der von Hudson Taylor gegründete eng-
lischen China Inland Mission. In gemeinsamer international ausgerichteter Missions-
arbeit wollte man Chinesen mit dem Evangelium erreichen. Als dann der Erste 
Weltkrieg ausbrach, kam es zwischen den deutschen und britischen Missionsleitern zu 
heftigen Spannungen. Die deutschen Missionsvertreter begrüßten den Krieg und hetz-
ten gegen England. Zwar stellte man die geistliche Einheit mit den englischen Mis-
sionspartnern nicht grundsätzlich in Frage, allerdings nahm man mit den kriegs-
begeisterten und nationalistischen Äußerungen Irritationen bei der China Inland Mis-
sion billigend in Kauf. Demgegenüber versuchten die Missionsvertreter der China In-
land Mission die geistliche Einheit mit den Vertretern der deutschen Missionen zu 
erhalten.  

Dr. (Unisa) Elmar Spohn ist Dozent an 
der Akademie für Weltmission (European 
School of Culture and Theology) in 
Korntal und Gastdozent für missions-
wissenschaftliche Fächer an der Bib-
lisch-Theologischen Akademie Wiedenest 
(Akademisches Aufbauprogramm) und 
an der Theologischen Hochschule 

Ewersbach (THE). Von 2000 bis 2008 
war er als Missionar der Allianz-Mission 
in Tansania im Bereich der theologi-
schen Ausbildung tätig. Nach dem Mis-
sionsdienst promovierte er über die 
Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen 
in der Zeit des Nationalsozialismus. Er 
lebt mit seiner Frau und seinen zwei 



68 evangelische missiologie 31[2015]2 

Töchtern in Waiblingen. E-Mail: 
MuESpohn@gmx.de 

Die Auseinandersetzung mit dem Thema 
dieses Artikels wurde durch die Auf-
einanderfolge zweier Gedenkjahre ange-
regt: Das 2014 begangene Gedenkjahr 
„100 Jahre Ausbruch des Ersten Welt-
kriegs“ und das diesjährige Jubiläum des 
150-jährigen Besehens der China Inland 
Mission (CIM) bzw. Überseeischen 
Missionsgemeinschaft (ÜMG). Der Ver-
fasser hatte sich schon in früheren Ar-
beiten mit diesem Thema befasst (Spohn 
2009:323-336; Spohn 2011:50-53). 

1. Einleitung 

Die am Ende des 19. Jahrhunderts ent-
standenen Glaubensmissionen unter-

scheiden sich vom Haupt-
strom evangelischer Mis-
sionsbewegung vor allem 
durch ihre interdenomina-
tionelle und internationale 
Ausrichtung (Fiedler 1994: 
32-69). Für Hudson Taylor, 
Gründer der China Inland 
Mission (CIM), war die 

Internationalität der CIM sehr wichtig. 
Bei der Gründung der CIM war ihm 
allerdings dieser Gedanke noch fremd. 
Als später aber in anderen Ländern 
Zweige der CIM entstanden,1 wurde die 
Internationalität zu einem festen Be-
standteil seiner Grundsätze. 2  Auch die 
„Väter“ der deutschen Glaubensmis-
                                                           

1 Nach Andreas Franz (1993:24) muss man zwei 
verschiedene Formen der Zusammenarbeit bzw. 
des Zusammenseins unterscheiden: Zum einen die 
Zweige der CIM und zum anderen die assoziierten 
Missionen. Zu den offiziellen Zweigen der CIM im 
deutschsprachigen Raum zählt er „den China-
Zweig der Pilgermission St. Chrischona (bis 1953), 
die Kieler Mission (bis 1899) und die Liebenzeller 
Mission (bis 1906)“ (Franz 1993:24). 
2  „Die Grundsätze, auf denen die Arbeit ruht, 
haben nach allen Seiten hin erprobt werden 
können; denn Mission, die von Anbeginn ohne 
denominationelles Gepräge war, ist jetzt auch 
international geworden (…)“ (Taylor 1892:vi). 

sionen gründeten ihre Missionsgesell-
schaften in dem Bewusstsein, dass sie 
Teil einer internationalen Gemeinschaft 
waren. Als verbindende Kategorie hatten 
sich geistliche Erfahrungen erwiesen. 
Diese Erfahrungen waren ein Bekeh-
rungserlebnis und dazukommend oft ein 
späteres Heiligungs- oder Heilungserleb-
nis (Spohn 2009:325). Auf internatio-
nalen Konferenzen wurde diese Fröm-
migkeit gepflegt und propagiert. Dazu 
kam, dass es in diesen Kreisen charis-
matische Führergestalten gab, die als 
Integrationsfiguren diese Bewegung über 
Landes- und Konfessionsgrenzen hinweg 
zusammenhielten. Eine bedeutende Inte-
grationsfigur damals war sicherlich 
Hudson Taylor selbst. Er wurde in 
Kreisen des erwecklichen Protestantis-
mus sehr geschätzt. Nicht umsonst gilt 
Taylors Aufruf zur Missionierung Chinas 
als Initialzündung für die Entstehung der 
Glaubensmissionen in Deutschland. Be-
reitwillig schlossen sich eine ganze 
Reihe dieser neu entstandenen Missionen 
Taylors CIM an und unterstellten sich 
seiner Autorität. 3  Das war neu. Zwar 
hatten sich Missionare auch schon in 
früheren Zeiten englischen Missionen 
angeschlossen und unter englischer 
Leitung gearbeitet. Allerdings war die 
Angliederung ganzer Missionswerke an 
eine englische bzw. internationale Mis-
sion neu und ist nur durch die 
gemeinsame geistliche Erfahrung und 
durch die Ausblendung von denomina-
tionellen und nationalen Unterschieden 
erklärbar (Spohn 2009:325). Man kann 
von einem regelrechten englisch-deut-
schem Netzwerk ausgehen, wobei die 
neuen geistlichen Anstöße meist von 
                                                           

3 Den Anfang machte 1889 die Deutsche China-
Allianz-Mission; ihr folgte 1899 die Liebenzeller 
Mission und dann vollzog 1906 der Chinazweig 
der Pilgermission St. Chrischona diesen Schritt. 
Später dann folgten die Friedenshort-Mission, der 
Deutsche Frauen-Missionsgebetsbund, die MBK-
Mission und die Yünnan-Mission in den Verband 
der China Inland Mission. 

Internationalität 
wurde zu  
einem festen 
Bestandteil  
der Grundsätze 
HudsonTaylors.  



evangelische missiologie 31[2015]2 69 

England nach Deutschland überschwapp-
ten (Holthaus 2005:237-241). Insbeson-
dere die sogenannten „Glaubensprin-
zipien“ kamen von dort und wurden von 
den Gründern der deutschen Glaubens-
missionen bereitwillig aufgenommen 
(Franz 1993:1-64). Der Gründer der 
Liebenzeller Mission, Heinrich Coerper, 
weist in diesem Zusammenhang darauf-
hin, „dass wir unseren Geschwistern aus 
England nicht nur […] die erste Anre-
gung zum Beginn unserer Arbeit, son-

dern auch viele Belehrun-
gen und viel Licht über die 
missionarische Arbeitsme-
thode verdanken“ (in Franz 
1993:198). Jedenfalls war 
man in den Anfangzeiten 
für die Impulse aus dem 
angelsächsischen Bereich 
sehr dankbar und fühlte 

sich mit den Vertretern des britischen 
Evangelikalismus sehr verbunden (Rail-
ton 2014:7-47).  

Durch den Ausbruch des Ersten Welt-
kriegs allerdings veränderte sich diese 
Situation dramatisch. Zwischen deut-
schen und angelsächsischen Protestanten 
kam es zu erheblichen Spannungen. 4 
Diese hatten ihre Ursache in einem über-
höhten Patriotismus und einer Kriegs-
begeisterung, die auch vor den deutschen 
Glaubensmissionen nicht Halt machte. 
Eigentlich war das Anliegen der Glau-
bensmissionen die Verbreitung der 
rettenden Botschaft von Jesus Christus. 
Politische Meinungsbildung war nicht 
ihr Metier. Wie sich dies jedoch änderte, 
verdient der Darstellung.  

Nun wird im Folgenden an den Bei-
spielen der Deutschen China-Allianz-
Mission (DCAM)5 und der Liebenzeller 
                                                           

4  Innerhalb der frühen ökumenischen Missions-
bewegung kam es während des Ersten Weltkriegs 
zu heftigen Spannungen zwischen deutschen Mis-
sionsvertretern und John Mott (Pierard 1986:600-
620). 
5 Die DCAM nennt sich heute Allianz-Mission und 

Mission (LM) aufgezeigt,6 wie man sich 
während des Krieges im Spannungsfeld 
von Internationalität und Nationalismus 
positionierte. 

2. Die DCAM zwischen „natio-
nalreligiöse[r] Eigenart“7 und 
Internationalität 

2.2 Spannungen während des 
Krieges 

Die deutschen Glaubensmissionen, die 
sich der CIM angeschlossen hatten, 
waren der internationalen Leitung in 
Shanghai unterstellt. Dort hatten Briten 
das Sagen. 8  Zwar bekam jede Mission 
eine gewisse Autonomie und ein eigenes 
Arbeitsfeld, eine enge Zusammenarbeit 
mit den internationalen Missionaren war 
jedoch kaum zu vermeiden und wurde 
erwünscht. Doch schon von Beginn an 
und in vermehrter Weise nach Taylors 
Tod, strebten die Missionspartner der 
CIM nach mehr Selbstständigkeit. In den 
Jahren nach dem Jahrhundertwechsel, als 
der Nationalismus in Deutschland zu-
nahm, wurde eine Zusammenarbeit im-
mer schwieriger und der Ruf nach mehr 
                                                                   

ist die Außenmission des Bundes Freier evange-
lischen Gemeinden. Sie hat ihren Sitz im hessichen 
Ewersbach-Dietzhölztal. 
6  Der Verfasser stützt sich vor allem auf die 
damaligen Veröffentlichungen in den Missions-
blättern. Im Archiv der Allianz Mission konnten zu 
diesem Thema keine Archivalien gefunden werden, 
da das Archiv durch einen Bombenangriff im 
Zweiten Weltkrieg völlig zerstört wurde. Eine 
Archiveinsicht bei der Liebenzeller Mission war 
nicht möglich. Die in diesem Aufsatz verwendeten 
archivarischen Quellen bezüglich der LM konnten 
im Hauptstaatsarchiv Stuttgart eingesehen werden. 
7 Im Liebenzeller Missionsblatt Chinas Millionen 
wird dieser Begriff zustimmend verwendet: „Die 
nationalreligiöse Eigenart ist gewiß etwas Be-
rechtigtes und Gottgewolltes“ (Anonym 1915:99). 
8 Der Engländer Hudson Taylor leitet bis 1900 die 
China Inland Mission. Später übernahm der Brite 
Dixon Edward Hoste die Gesamtleitung. Ihm folgte 
1935 Frank Houghton. Zur Geschichte der CIM 
und zu den mit ihr verbundenen Missionen 
informiert Andreas Franz (1993). 

Man fühlte  
sich mit den 
Vertretern des 
britischen 
Evangelikalismus 
sehr verbunden.  



70 evangelische missiologie 31[2015]2 

Unabhängigkeit lauter. Daraufhin er-
wirkte man im Verband der CIM für die 
deutschen Glaubensmissionen mehr 
Selbstbestimmung (Franz 1993:110-111). 
Als dann der Erste Weltkrieg ausbrach, 
wurde die Beziehung der deutschen 
Glaubensmissionen zur englischen bzw. 
internationalen CIM auf eine schwere 
Probe gestellt. Da die Integrationsfiguren 
gestorben waren, überwogen plötzlich 
nationale Gefühle. Die Stimmen in den 
Missionsblättern wurden schärfer. 

Zu erheblichen Spannungen 
zwischen englischen und 
deutschen Christen führte 
der öffentliche Aufruf vom 
4. September 1914, in dem 
namhafte deutsche Theo-
logen und Missionsdirek-
toren die englische Politik 
kritisierten. Daraufhin folg-
te von englischer Seite eine 
Antwort. Neun bedeutende 

britische Kirchen- und Missionsleute 
widersprachen diesem Aufruf und wie-
sen Deutschland die Schuld am Aus-
bruch des Krieges zu (Ludwig 2004:12). 
In diese Auseinandersetzungen wurde in 
gewisser Weise auch die DCAM hin-
eingezogen. Der Direktor für das 
britische Büro der CIM, Walter B. Sloan 
schrieb an die Leitung der DCAM, dass 
man sich als CIM auf die Seite der 
englischen Regierung stellen müsse. 
Dies konnte von den Verantwortlichen 
der DCAM nicht nachvollzogen werden 
(Spohn 2011:50). Karl Engler, der 
damalige Missionsinspektor der DCAM9 
reagierte verärgert auf Sloans Brief. Er 
meinte, dass nun die Zeit gekommen sei, 
sich von den geistlichen Einflüssen der 
englischen Christenheit reinigen zu 
müssen, denn durch die Nachahmung der 
englischen Art hätte beispielsweise die 
                                                           

9 Karl Engler (1874-1923), der ursprünglich Lehrer 
war, leitete die Deutsche China-Allianz-Mission 
von 1910 bis zu seinem Tod im Jahr 1923. Über 
Engler informiert Hartmut Weyel (2011:159-187). 

deutsche Heilsarmee, die Gemeinschafts-
bewegung und die deutschen Missions-
gesellschaften tiefgehenden Schaden 
erlitten (Spohn 2011:51). 

Interessant in diesem Zusammenhang 
sind ähnliche Entwicklungen in Kreisen 
der Evangelischen Allianz. Dort bearg-
wöhnte man die Beziehungen der Frei-
kirchen zu den Kirchen Englands und 
verdächtigte sie deswegen einer „man-
gelhaften vaterländischen Gesinnung“ 
(Voigt 1990:127). Diesem Vorwurf 
wollte man sich wahrscheinlich auch in 
der DCAM nur ungern ausgesetzt sehen. 
Deswegen wird man auch dort patrioti-
sche Töne angeschlagen haben. Im 
Missionsblatt der DCAM China-Bote 
wird dann auch die Politik und Kriegs-
führung der englischen Regierung aufs 
Schärfste verurteilt. Einige meinten so-
gar, man müsse englischen Christen ihre 
„Gotteskindschaft“ absprechen, da diese 
unkritisch der „satanischen englischen 
Politik“ zustimmten (Engler 1914b:179). 
Engler weist diesen Gedanken ab und 
bestätigt, dass „die Gläubigen in Eng-
land, d.h. die wirklichen Gotteskinder, 
trotz ihrer bedauerlichen Verwirrung un-
sere Brüder in Christo sind und bleiben“ 
(1914b:179). Andererseits ist es ihm 
unerklärlich, wie „die entschiedenen 
Gotteskinder“ der „hinterlistigen und 
lügnerischen Politik der englischen Re-
gierung“ zustimmen konnten (1914b: 
180). Dass auch „die leitenden Brüder 
unserer China-Inland-Mission“ dabei 
keine Ausnahme machten, sei „eine sehr 
betrübliche und peinliche Sache“ (1914c: 
180). Vorläufig schließe er jedenfalls 
eine Verständigung mit den englischen 
Geschwistern aus. Allerdings dürfe man 
die englischen Brüder deswegen nicht 
richten oder gar hassen, sondern „den 
großen Mangel“ ihrer bedauerlichen 
„Stellungnahme in ernster Fürbitte unse-
rem gemeinsamen Herrn und Heiland 
befehlen“ (1914c:182). Würde „der 
Herr“ Gelegenheit geben, dann wäre 
man durchaus bereit, den irrenden Brü-

Als die 
Integrations-
figuren 
gestorben 
waren, 
überwogen 
nationale 
Gefühle. 



evangelische missiologie 31[2015]2 71 

dern mit „sanftmütigem Geiste“ zurecht-
zuhelfen (1914c:182). Unverständlich 
bliebe das Verhalten „unserer englischen 
Brüder“ trotzdem, da doch die Ge-
schichte zeige, dass „es von jeher nicht 
Deutschland, sondern England gewesen 
ist, das auf Eroberung ausging und dabei 
vor keinem Unrecht und keiner Gewalt-
tat zurückschreckte“ (1914c:182). Darü-
ber hinaus frage man sich, warum den 
englischen Brüdern die Einsicht fehle, 
dass Deutschland wegen seiner geo-
politischen Lage einer „starken Wehr-
macht bedarf“? Offensichtlich sei doch – 
so Engler – das unser Kaiser und unser 
Volk wirklich friedliebend seien. Das 
zeige die vierzigjährige Friedenszeit, auf 
die man in Deutschland zurückblicken 
könne. Zudem dürfe die englische Re-
gierung wegen des deutschen Überfalls 
auf Belgien „nicht über jeden Zweifel er-
haben sein“, denn schon seit langem 
habe England „Krieg in die Kolonien 
getragen und dadurch der Mission unsäg-
lichen Schaden zugefügt“ (1914c:182). 
Die chinesische Bevölkerung in den 
Missionsgebieten würde jedenfalls diese 
Sicht teilen. Um dies zu rechtfertigen, 
druckte man im China-Boten (März 

1916:42) die antienglische 
Position eines „chinesi-
schen Gelehrten“ ab. Dieser 
schreibt alle „modernen 
Übel“ den Engländern zu. 
Die Deutschen hingegen 
seien „die Personifikation 
der Kraft und des Rechtes, 
der Tapferkeit und der Ehr-

lichkeit“. Deswegen wünsche er sich, 
dass Deutschland den Krieg gewinne und 
die „englische Pest“ vernichte, „die das 
chinesische Volk mit den von England 
und Frankreich importierten Filmen und 
Romanen“ zu verseuchen versuche. 
Auch könne – so der „chinesische Ge-
lehrte“ – die „niederträchtige“ englische 
Propaganda gegen Deutschland nichts an 
der Tatsache ändern, dass Deutschland 
für China ein gutes Vorbild bleibe. 

Ungeachtet dieser nationalistischen und 
antienglischen Äußerungen, die meist 
aus der Feder von Engler stammten, wird 
zugegeben, dass „die englischen Brüder 
trotz des politischen Konflikts willig 
sind, „mit den deutschen Gotteskindern 
und Missionsarbeiten die Brüderlichkeit 
festzuhalten und die Einheit des Geistes 
zu bewahren“ (Engler 1914c:82). Des-
wegen müsse man versuchen, die eng-
lischen Christen trotz ihrer „bedauer-
lichen Stellungnahme“ zu verstehen. Das 
Grundproblem sei die Andersartigkeit 
der Engländer. Sie machten sich keine 
Mühe, andere Völker zu verstehen oder 
ausländische Berichte zu lesen. Sie miss-
deuteten die militärische Aufrüstung 
Deutschlands als „Militarismus“ und 
verstünden nicht, dass die Deutschen 
eine starke Flotte als legitimes Mittel zur 
ihrer militärischen Verteidigung brauche 
(1914c:180-183). Des Weiteren seien die 
englischen Christen von ihrer Regierung 
nur einseitig informiert. Der zufolge 
liege die Schuld des Krieges auf Seiten 
der Deutschen, die die Neutralität Bel-
giens missachtet hätten. Dies sei jedoch 
nicht korrekt, denn Belgien hätte schon 
zuvor seine Neutralität aufgegeben. We-
gen dieser Falschinformation der engli-
schen Regierung – so Engler – könne 
man es den gläubigen Engländern nicht 
nachtragen, dass sie den amtlichen Ver-
öffentlichungen ihrer Regierung glauben 
(1914c:180-183). 

In diese nationalistische und antieng-
lische Berichtserstattung mischten sich 
auch andere Töne. So meldet sich der 
frühere Missionsinspektor der DCAM 
Eduard Zantop 10  im China-Boten zu 
Wort. War es zu den Blütezeiten der 
Heiligungsbewegung kaum nötig, die 
                                                           

10 Eduard Zantop (1865-1924) war ein Vertreter 
der Heiligungsbewegung und Bibellehrer. Von 
1903 bis 1910 wirkte er in der DCAM als 
Missionsinspektor. Später wurde er Bibelschul-
lehrer in St. Chrischona, blieb aber bis zu seinem 
Unfalltod im Leitungskomitee der DCAM tätig 
(Spohn 2014:1537-1540). 

Der China-Bote  
druckte die 
antienglische 
Position eines 
„chinesischen 
Gelehrten“ ab. 



72 evangelische missiologie 31[2015]2 

„Bruderschaft“ der Gläubigen über na-
tionale und konfessionelle Grenzen 
hinweg zu rechtfertigen, so hatte sich 
dies während des Ersten Weltkriegs 
geändert. Die gemeinsame Erfahrung der 
Heiligungsbewegung, die sich als inte-
grative Kraft und Einheit stiftende Kate-
gorie erwiesen hatte, verlor an Be-

deutung. Doch für Zantop 
blieb die Einheit aller aus 
„Gott Geborenen“ trotz der 
auch in Missionskreisen 
weitverbreiteten national-
religiöser Stimmung beste-
hen (Spohn 2009:331). In 
einer christlichen Gemein-
schaft trete die Nationalität 
der Glaubenden zurück. 
Dies zeige Gal. 3,28. Dort 

werde deutlich, dass es nicht um Na-
tionalitäten, sondern um Jesus Christus 
ginge, in dem alle Glaubenden eins seien 
(Spohn 2011:51). Natürlich gebe es 
Pflichten, die der Gläubige seinem Vater-
land gegenüber zu erfüllen habe, diese 
seien allerdings Pflichten irdischer Art 
und müssten der Treue zum himmlischen 
Vaterland nachgeordnet werden. Deswe-
gen solle sich auch im Krieg die Liebe 
zu den Glaubensgeschwistern der feind-
lichen Nationen bewähren (Zantop 
1915:74). 

2.3 Kriegsrechtfertigung 

Sowohl Deutsche als auch Briten freuten 
sich über den Ausbruch des Krieges. 
Jedenfalls galt der Krieg als unvermeid-
lich. Auch in Gemeinschaftskreisen 
konnte man sich einer Kriegbegeisterung 
kaum entziehen (Ohlemacher 2000:443-
445). So ist es nicht verwunderlich, dass 
auch die Verantwortlichen der DCAM 
von dieser allgemeinen Kriegsbegeis-
terung erfasst wurden. Allerdings gilt es 
zunächst zu bedenken, wie verheerend 
sich der Erste Weltkrieg auf die Mis-
sionsarbeit auswirkte. Schon bald brach 
die Kommunikation mit den Missions-
feldern fast gänzlich zusammen. Später 

dann kam die deutsche Missionsarbeit in 
den britischen Kolonien völlig zum 
Erliegen, weil die deutschen Missionare 
in Sammellagern interniert wurden. Aber 
auch auf andere Missionsfelder hatte der 
Krieg negative Auswirkungen. Zudem 
wurde die Rekrutierung von Missions-
mitarbeitern zunehmend schwieriger, da 
junge Männer als Soldaten gebraucht 
wurden. Nach Richard Pierard (1996: 
362) war der Erste Weltkrieg für die 
Mission eine der größten Katastrophen 
ihrer Geschichte. Zwar konnten das die 
Verantwortlichen der DCAM nicht vor-
aussehen. Allerdings konnten sie ahnen, 
dass sich der Krieg negativ auf die 
Missionsarbeit und die Partnerschaft mit 
der CIM auswirken würde. Doch anstatt 
auf eine Bewertung des Krieges zu 
verzichten, stimmte man in den Chor der 
Kriegsbegeisterung ein. Nach Engler 
(1914e:145) sei der Krieg 
notwendig, weil man sich 
gegen die „tückischen, zahl-
reichen und mächtigen“ 
Feinde des Deutschen Rei-
ches zu verteidigen habe. 
Deswegen hat er auch 
keinerlei Skrupel, für die 
Siege der deutschen Soldaten zu beten. 
Engler wie auch andere damaligen Au-
toren gingen davon aus, dass Deutsch-
land keinen Angriffskrieg, sondern einen 
Verteidigungskrieg führe. Nach Joseph 
Bender (1915:12), dem ersten Missionar 
der DCAM, sei dieser „mörderische 
Krieg“ „Deutschland aufgezwungen 
worden“. Daher kämpfe Deutschland 
„für eine gerechte Sache“. Historisch ist 
das natürlich nur bedingt richtig. Die 
militärische Aggression ging von 
Deutschland aus. In einer Blitzaktion 
marschierte die deutsche Reichswehr in 
das neutrale Belgien ein und überfiel 
Frankreich aus einer strategisch 
vorteilhaften Position (Erdmann 1985: 
86-90). Von deutscher Seite wurde dieser 
Schritt als Prä-ventivmaßnahme gedeu-
tet. Ein Krieg galt sowieso als unum-

„ ... auch im 
Krieg solle sich 
die Liebe zu 
den Glaubens-
geschwistern 
der feindlichen 
Nationen 
bewähren.“ 

... man stimmte  
in den Chor  
der Kriegs-
begeisterung 
ein.  



evangelische missiologie 31[2015]2 73 

gänglich. Deswegen sei der Überfall auf 
das neutrale Belgien nicht zu vermeiden 
gewesen, da Deutschland und seine Ver-
bündeten meinten, gegen die militärisch 
überlegenen Feinde ohne Überra-
schungsmoment nicht gewinnen zu kön-
nen. Somit glaubte man keinen Angriffs-
krieg zu führen. Schon zu Beginn des 

Krieges entfachte darüber die 
Kriegsschulddiskussion. Der 
dahinterstehende Gedanke, 
war die Überzeugung, dass 
jedes Volk das göttliche 
Recht auf Selbstverteidigung 
habe. Dabei wurde immer 
wieder auf die Äußerungen 

des deutschen Kaisers Wilhelm II. 
insistiert, der in seiner berühmten Rede 
zum Kriegsbeginn, Deutschland als 
friedliebend darstellte (Besier 1984:11). 
Auch den Vertretern der Glaubensmis-
sionen war der Frieden wichtig, nicht 
aber der militärische Frieden, sondern 
der Herzensfriede. Er gehöre in die indi-
viduelle Beziehung zwischen Gott und 
Mensch (Zantop 1915a:118; 1915b: 70). 
Gerade in der schrecklichen Kriegszeit 
suchten „die trauernden, betrübten und 
nach Trost schmachtenden Herzen“ nach 
Frieden. Dieser Friede werde kommen, 
wenn man bereit sei, sich ergebend unter 
Gottes Schläge zu beugen (Zantop 
1915a:118). Zu einer Verurteilung des 
Krieges oder der inhumanen Kriegsfüh-
rung, wie beispielsweise der Kriegs-
verbrechen in Belgien11 und dem Einsatz 
von Giftgas kam es nicht. Dabei hätte 
man deutliche Signale an die inter-
nationale CIM senden und somit die 
geistliche Einheit über Nationengrenzen 
hinweg stärken können. 

                                                           

11  Die deutsche Regierung leugnete die Kriegs-
verbrechen. Zu der „umstrittenen Wahrheit“ der 
deutschen Gräuel in Belgien siehe Horne & 
Kramer (2004). 

3. Die Liebenzeller Mission 
zwischen nationalreligiöser 
Eigenart und Internationalität 

3.2 Spannungen während des 
Krieges 

Ähnlich wie bei der DCAM hatte der 
wirtschaftliche Aufstieg des deutschen 
Kaiserreichs auch bei der LM die „na-
tionalreligiöse Eigenart“ verstärkt. Als 
dann der Erste Weltkrieg ausbrach, kam 
es auch bei der LM zu erheblichen 
Spannungen mit der CIM. Zum 50-jäh-
rigen Jubiläum der CIM druckte man 
einen Bericht ab, indem es heißt, dass die 
internationalen Beziehungen auf den 
Missionsfeldern in „besonders schmerz-
voller Weise“ durch den „gegenwärtigen 
Krieg“ berührt werden. Dennoch sei man 
getrost, da alles „Toben der Hölle“ die 
Missionsarbeit nicht hindern könne 
(M.B. 1915:154). Zuvor schon hatte man 
sich im Missionsblatt Chinas Millionen 
ausführlich mit dem Krieg beschäftigt. 
Dabei machte man auf den Sittenverfall 
im deutschen Kaiserreich aufmerksam. 
Deswegen habe man als Deutsche die 
Rute Gottes verdient. Dann aber werden 
die Ursachen des Krieges genauer ana-
lysiert. Gemäß dieser Analyse sei eine 
„internationale räuberische Verbrüde-
rung“ über Deutschland „hergefallen“. 
Der deutsche „Kaiser Wilhelm“, „ein 
Mann von wirklicher Friedensliebe und 
von ernster Frömmigkeit“ habe nur 
„notgedrungen“ den „Fehdehandschuh“ 
aufgehoben (Anonym 1915:93). Schuld 
am Krieg seien Frankreich, Serbien und 
Russland. Als dann Deutschland aus 
„Notwehr“ in Belgien einmarschieren 
musste, habe England dies zum Anlass 
genommen, dem Deutschen Reich 
endlich den Krieg erklären zu können 
(:93+97). Schon seit Jahrzehnten habe 
die englische Weltpolitik „Mittel und 
Wege“ gesucht, „um Deutschlands 
Macht und besonders seinen Handel zu 
zerstören“ (:94). England habe eine 

...  jedes Volk 
habe das 
göttliche Recht 
auf Selbst-
verteidigung.  



74 evangelische missiologie 31[2015]2 

„schrankenlose Ländergier“ und sei von 
„skrupellosesten und krassesten Selbst-
sucht“ beherrscht (:94). Darüber hinaus 
halte es sich nicht an internationale Ab-
machungen und mache „gemeinsame 
Sache mit Meuchelmördern“ (:96). In 
hinterlistiger Propaganda versuche es 
Deutschland für den Ausbruch des 
Krieges verantwortlich zu machen (:94). 

Mit diesen antienglischen Ausführungen 
nahm man Irritationen bei den eng-
lischen bzw. internationalen Missions-
partnern billigend in Kauf. Auch gab 
man zunehmend nationalreligiösen Stim-
mungen Raum. Zwar wurde darauf hin-
gewiesen, dass das Nationale nicht mit 
dem Göttlichen zu vermischen sei. 

Allerdings sei die Kultur-
aufgabe des deutschen Vol-
kes, „gewisse kulturelle, 
industrielle, wissenschaftli-
che, sittliche und religiöse 
Werte den Völkern“ zu 
vermitteln (Anonym 1915: 
99). Die Christen Deutsch-
lands seien dabei in be-
sonderer Weise zur Welt-
mission prädestiniert. Im 

Unterschied zu der oberflächlichen und 
geschäftsmäßigen Art des englischen 
Christentums sei deutsches Christentum 
von größerer Gemütstiefe. Auch würden 
hiesige Christen die göttlichen Wahr-
heiten tiefergehend verstehen (Anonym 
1916:82). Deswegen müsse man jetzt 
Verantwortung für die Völkerwelt über-
nehmen. Dabei dürfe man nicht die 
Fehler der englischen Christen wieder-
holen, die nach dem Grundsatz han-
delten: „Gehet hin in alle Welt und lehrt 
alle Völker Englisch!“ (Anonym 1916: 
82). Es dürfe nicht darum gehen, 
deutschen Einfluss und deutsche Art 
unter die Völker zu bringen (Anonym 
1916:82). Denn Christentum – so der 
Autor dieser Kolumne – sei weltum-
spannend und hätte in allen Völkern eine 
unvergleichbare eigene Ausprägung 
hervorgebracht (Anonym 1916:81). 

Dieser Einsicht folgte man jedoch nicht 
immer. Ein Beispiel, das die Spannungen 
zwischen der LM und der CIM zeigt und 
das sogar auf Interesse der deutschen 
Reichsregierung stieß, war ein Konflikt, 
der sich im zweiten Kriegsjahr 1915 
ereignete. Auf Druck der britischen 
Regierung sollten sich die CIM von den 
mit ihr assoziierten deutschen Glaubens-
missionen trennen. Dies wurde von der 
LM mit „Genugtuung“ aufgenommen, da 
man „auf diese Weise von jedem Ab-
hängigkeitsverhältnis zur China Inland 
Mission frei“ komme und so zur „vol-
le[n] Selbstständigkeit“ gelange (Merk-
linghaus 1915a:1). Darauf intervenierte 
der Generalsekretär der CIM Dixon Ed-
ward Hoste bei der britischen Ge-
sandtschaft in Peking und erreichte, dass 
die LM unter der Bedingung weiterhin 
im Verband der CIM arbeiten dürfe, 
sollte man von Liebenzeller Seite auf 
„jedwede Propaganda in deutschem Sin-
ne“ verzichten (Merklinghaus 1915b:1). 
Diese Bedingung wurde jedoch von dem 
Vorsteher der LM Heinrich Witt empört 
zurückgewiesen. Die LM werde „sich 
niemals von einer britischen Behörde 
irgendwelche Vorschriften hinsichtlich 
ihrer patriotischen Haltung oder poli-
tischen Propaganda“ machen lassen, ge-
schweige denn einer solchen „sich 
fügen“ (in Merklinghaus 1915b:1). Viel-
mehr würden „die deutschen Kriegs-
nachrichten und Propagandablätter in 
Chinesischer Sprache seitens der zahl-
reichen Stationen der Liebenzeller 
Mission im Innern der Provinz Hunan 
nach wie vor verbreitet, und die Mis-
sionsleitung hegt nicht den leisesten 
Gedanken, darin eine Änderung eintreten 
zu lassen“ (Witt in Merklinghaus 1915b: 
1-2). Zwar versuchte Hoste diesen Streit 
beizulegen, da es besonders in der 
Kriegszeit gelte „between us as children 
of God and fellow-workers in the 
Gospel“ ein Zeugnis für die Einheit in 
Christus darzustellen (Hoste in Merk-
linghaus 1915b:3). Es zeigte sich jedoch, 

Die Christen 
Deutschlands 
seien in 
besonderer 
Weise zur 
Weltmission 
prädestiniert. 



evangelische missiologie 31[2015]2 75 

dass sich die Verantwortlichen der LM 
damit schwer taten. 

2.3 Kriegsbegeisterung 
Dem Gründer und Leiter der LM 
Heinrich Coerper ging es vor allem 
darum, dass „die Auserwählten aus den 
Völkern herzugebracht würden und die 
Zahl aus den Heiden bald voll werde“ 
(Buddeberg 1936:96). Es ging Coerper 
um die Förderung der Missionssache. An 
politischen Ereignissen war Coerper 
zunächst nicht interessiert. Als dann der 
Erste Weltkrieg ausbrach, änderte sich 
dies. Nun richtete er sein Interesse auf 
die „vaterländische Sache“. Coerper 
wurde – so sein Biograph Ernst Budde-
berg – zu einem „heiße[n] Vaterlands-
freund“, der gerne selbst „zu den Fahnen 
[ge]zogen [wäre], um das Vaterland zu 
schützen“ (in Buddeberg 1936:97-98). 
Kurz nach Kriegsausbruch schrieb 
Coerper an die Missionsgeschwister in 
China, dass Gott dem deutschen Volk 
„eine große, nie geahnte und gehoffte 
Einmütigkeit und einen gewaltigen, 
unwiderstehlichen Mut geschenkt“ habe 
(in Buddeberg 1936:99). Beeindruckt 
berichtete er von den ersten deutschen 
Siegen. Besonders ärgerte es ihn, dass 
der Kriegsverlauf von der ausländischen 
Presse „völlig entstellt[ ]“ wiedergege-
ben werde. Es stehe fest, dass das 
deutsche Heer eine „sehr gute Strategie“ 
habe. Deswegen dürfe man mit Gottes 
Segen auf einen Sieg Deutschlands 
hoffen (Buddeberg 1936:99). 

Von Beginn des Krieges an verfolgte 
Coerper mit großem Interesse die 
Frontberichte in den Zeitungen und 
freute sich über deutsche Gebietsge-
winne, die er der Gnade Gottes zuschrieb 
(Buddeberg 1936:99). In einem Brief an 
den berühmten amerikanischen „Mis-
sionsmann“ John Mott, schrieb er, dass 
er den Respekt vor den Amerikanern 
verloren habe, da diese an die Feinde 
Deutschlands Munition lieferten. Als 
kurz vor Ende des Krieges Stimmen laut 

wurden, die forderten den Krieg sofort 
zu beenden, schrieb Coerper an den 
Generalfeldmarschall Paul von Hinden-
burg, dass man die „Rote, Goldene und 
Schwarze Internationale“ 12  durch mili-
tärische Zensur zum Schweigen bringen 
sollte. Ein menschlicher Körper vertrage 
nun mal nur eine gewisse Menge an 
Fremdkörpern. Sollten diese aber über-
hand nehmen, wäre das Selbstmord. 
Jedenfalls sei diese Situation für „wahre 
Patrioten, die nicht fremdes, sondern 
deutsches Blut in den Adern haben und 
nicht von internationalen Ideen vergiftet 
sind“, „schier unerträglich“ (in Budde-
berg 1936:102). In patriotischer Begeis-
terung schrieb Coerper auch Gedichte für 
den Kaiser. Er soll sogar das Schlacht-
feld bei Saarburg in Frank-
reich inspiziert haben (Bud-
deberg 1936:98). Aber bald 
wurde die Begeisterung von 
der grausamen Realität des 
Krieges eingeholt. Bald 
drang nicht nur der ferne 
Geschützdonner in die „stil-
le[n] Schwarzwaldtäler“, 
sondern traurige Nachrich-
ten. Tausende junge Männer 
starben auf den Schlachtfeldern und 
hinterließen verzweifelte Angehörige. 
Wie konnte man diesen hohen Blutzoll 
rechtfertigen? Coerper beantwortete 
diese Frage mit dem Hinweis, dass der 
Krieg „Schläge[ ] des Gerichtes Gottes“ 
seien, aus denen man lernen müsse 
(Buddeberg 1936:97). Diese theolo-
gische Überzeugung war ein weit-
verbreiteter Gedanke im Protestantismus 
jener Zeit. Auch der anonyme Leit-
artikelschreiber der LM (vielleicht Coer-
per selbst) deutete den Krieg als 
                                                           

12 Dies war damals eine stereotype Bezeichnung 
für die Kommunisten („Rote Internationale“) und 
das sog. Weltfinanzjudentum („Goldene Inter-
nationale“) sowie für den römischer Katholizismus 
(„Schwarze Internationale“). Diesen Gruppen un-
terstellte man Internationalismus und Vaterlands-
losigkeit. 

„ ... wahre 
Patrioten, die 
nicht fremdes, 
sondern 
deutsches Blut 
in den Adern 
haben.“ 



76 evangelische missiologie 31[2015]2 

Zuchtrute Gottes zur moralischen Bes-
serung des Volkes (Anonym 1915:92). 
Gott aber stehe auf Seiten Deutschlands. 
Dies zeige sich an der Tatsache, dass er 
zur rechten Zeit eingriff und dem 
deutschen Volk Männer schenkte, die in 
gottgewollter Weise Krieg führten und 
nach gewonnenen Schlachten nicht ver-
gaßen, ihm die Ehre zu geben. Besonders 
verehrungswürdig sei der „Retter“ Euro-
pas, der Generalfeldmarschall Paul von 
Hindenburg (Anonym1916:77). 

Trotz der offensichtlichen 
Hemmnisse des Krieges für 
die missionarische Arbeit, 
suchte man dem Krieg Po-
sitives abzugewinnen. Als 
Beispiel wurde in den Mis-
sionsblättern immer wieder 
die Türkei genannt (Ano-
nym 1915:103-104; Ano-
nym 1916:80). Man dachte, 

dass sich die Türkei als Bündnispartner 
Deutschlands für das Evangelium öffnen 
würde. Dann trat allerdings das Gegen-
teil ein. Die Türken begannen, die christ-
liche Bevölkerung, vor allem die Arme-
nier, brutal zu vernichten (Feigel 1989: 
174-214). Da Deutschland die Türken als 
Bündnispartner brauchte, konnte man 
keinen allzu großen politischen Druck 
auf die Türkei ausüben. Im Missionsblatt 
Chinas Millionen (1916:80) wird der 
Vorwurf, Deutschland unterstütze mit 
seiner Bündnispolitik die Armenierver-
folgung, nicht ernst genommen. Noch 
1915 stritt man ab, dass Christen im 
osmanischen Reich bedroht seien (1915: 
104). 13  Später als die Armenierverfol-
gung offensichtlich wurde, meinte man 
lakonisch, dass doch einige Christen bei 
der deutschen Regierung in dieser Sache 
                                                           

13  Wörtlich heißt es dort: „Türkische Christen 
kämpfen mit den Moslems zusammen gegen die 
Unterdrücker des osmanischen Reiches, und seine 
christlichen Untertanen sind keineswegs bedroht.“ 

vorstellig geworden seien. Zu einer 
Protestnote kam es nicht.14 

Interessanterweise kam es in der LM 
auch nach Kriegsende zu keiner Zäsur. 
Vielmehr meinte man nun, dass sich die 
Deutschen während des Krieges von 
einer „vaterlandlose[n] Tagespresse“ ma-
nipulieren ließen. Diese hätte Kriegs-
verdruss, Revolutionsgeist und Empö-
rung in den Herzen der Menschen 
geweckt (Anonym 1918:99). Nicht der 
Kaiser und die Regierung seien für den 
deutschen Zusammenbruch verant-
wortlich – so der anonyme Schriftleiter 
der LM –, sondern Friedensaktivisten 
und Kriegsverdrossene. Diese hätten be-
dingungslosen Frieden gefordert und so 
die Wehrhaftigkeit des deutschen Volkes 
geschwächt (:99). Nun bekäme Deutsch-
land das, was es verdient hätte, nämlich 
eine von „militärische[r] Ordnung ge-
löste“ und „kaiserlose“ Regierung (:99). 
Gedanken wie diese wurden in der Wei-
marer Republik zur Dolchstosslegende. 
Eine Abkehr von nationalistischen und 
kriegstreiberischen Positionen ist nicht 
erkennbar. Auch scheint es zu keiner 
Versöhnung mit der CIM gekommen zu 
sein. So ist es kaum verwunderlich, dass 
Coerper „die entscheidende politische 
Wendung des deutschen Volkes 1933“, 
die Machtergreifung Hitlers mit „dank-
barer Fürbitte begleitete“ (Buddeberg 
1936:103). 

3. Geistliche Einheit 

Resümierend kann man feststellen, dass 
deutsche Glaubensmissionen beim Aus-
bruch des Ersten Weltkriegs sehr na-
tionalistisch gesinnt und vom Krieg 
begeistert waren. Wie die überwiegende 
                                                           

14 Im China-Boten (1916:53-54) wurde die Pro-
testnote der deutschen evangelischen Mission 
„Bitte für die Armenier“ kommentarlos abgedruckt. 
Allerdings wird in den darunter stehenden Gebets-
anliegen nicht zur Fürbitte für die verfolgten 
Armenier aufgefordert. Möglicherweise lag das an 
den Zensurbestimmungen. 

Eine Abkehr 
von natio- 
nalistischen 
und kriegs-
treiberischen 
Positionen ist 
nicht erkennbar. 



evangelische missiologie 31[2015]2 77 

Mehrheit des damaligen Mainstream-
Protestantismus freuten sich die Verant-
wortlichen der DCAM und der LM über 
den Kriegsausbruch. Getragen wurde 
diese Gesinnung von nationalistischen 
Hochgefühlen. Obwohl man mit einem 
internationalen Partner zusammenarbei-
tete, gelang es nicht, diese nationalisti-
schen Hochgefühle von der biblisch-

theologischen Erkennt-
nis von der Einheit aller 
Christen korrigieren zu 
lassen. Im Gegenüber 
dazu zeigten die Verant-
wortlichen der CIM eine 
starke Verbundenheit mit 
den deutschen Missio-
nen. Als im Jahr 1915 
die CIM von den Be-
hörden aufgefordert 
wurde, die Zusammen-

arbeit mit den deutschen Missionen 
aufzukündigen, setzte sich Hoste, der 
Generaldirektor der CIM trotz An-
drohung einer Gefängnisstrafe für den 
Verbleib dieser Missionen im Verband 
der CIM ein (Zimmermann 1939:89). 
Als die Nachricht vom Kriegseintritt 
Englands die Missionare in China er-
reichte, beteuerte man „Brüder im 
Herrn“ bleiben zu wollen (Anonym 
1949:22). Aus Rücksichtsnahme gegen-
über den deutschen Missionaren nahmen 
englische Missionare sogar ihre im 
Esszimmer aufgehängte britische Flagge 
ab. Hierbei wird deutlich, dass die Ver-
antwortlichen der CIM Krieg und 
Nationalismus nicht auf das Missionsfeld 
tragen wollten (Anonym 1949:22). Die 
Glaubwürdigkeit christlicher Mission 
hatte ohnehin schon genug Schaden 
erlitten, da sich die christlichen Nationen 
Großbritannien und Deutschland erbittert 
bekämpften. Deswegen wollte man als 
missionarische Christen ein glaubwür-
digeres Zeugnis vorleben, was an-
scheinend gelang. Aber auch die deut-
schen Vertreter der Glaubensmissionen 

waren vorsichtig genug, die national-
religiöse Eigenart nicht überzubetonen. 
In Kreisen des konservativen deutschen 
Protestantismus war es während des 
Krieges durchaus üblich, das Deutsche 
Reich zu Gottes Volk zu erheben oder 
eine Analogie zwischen den Opfern des 
Krieges und dem Opfer Jesu herzustellen 
(Greschat 2014:19-23; Hammer 1971: 
97). In Anbetracht dieser Stimmungslage 
ist es bemerkenswert, dass die Vertreter 
der DCAM und der LM grundsätzlich an 
der Einheit der weltweiten Gemeinde 
Jesu Christi festhielten. Jedenfalls druck-
te man diesbezüglich Hostes werbenden 
Appell im China-Boten ab (in Engler 
1914c:182): 

In der Trauer des Herzens über die 
Ereignisse des Krieges ist es uns tröstlich zu 
sehen, daß unsere Einheit in Christo und 
unsere Gemeinschaft im Evangelium stärker 
sind als die irdischen Bande. Möge der Herr 
geben, daß die Einheit der Kinder Gottes 
überall offenbar werde, in leuchtendem 
Gegensatz zu dem Streit und der 
Zerrissenheit unserer Völker. 

Auch im Missionsblatt der LM gab es 
ähnliche Stimmen (M.B. 1915:57): 

In besonders schmerzvoller Weise berührt 
der gegenwärtige Krieg auch unsere 
Mission, denn wir sind in der Arbeit in 
China mit Vertretern verschiedener euro-
päischer Nationen in Verbindung. Aber wir 
dürfen es auch erfahren, daß wir in Christo 
zu einer solchen Gemeinschaft verbunden 
sind, die über dem Unterschied der Natio-
nalität und der Rasse steht. 

Allerdings ist es den Verantwortlichen 
der DCAM und der LM nicht gelungen, 
diese biblische Wahrheit in ihren anderen 
Äußerungen zum Ausdruck zu bringen 
und sich damit von der damaligen natio-
nalreligiösen Stimmungslage abzusetzen. 

(Die ausführliche Literaturliste ist auf 
unserer Website zu finden: www.missio-
logie.org, Rubrik: „Forschungsbeiträ-
ge“)

 

Die 
Verantwortlichen 
der CIM wollten 
Krieg und 
Nationalismus 
nicht auf das 
Missionsfeld 
tragen. 



78 evangelische missiologie 31[2015]2 

Mission und Politik bei Johann Flierl 

Vom Hofprediger der Kolonialverwaltung zum Kämpfer gegen 
Südseesitten und Sklavenhandel 

Susanne Froehlich 

Johann Flierl (1858–1947), lutherischer Pioniermissionar und Feldleiter der 
Neuendettelsauer Mission in Neuguinea, entwickelte einen ganz eigenen Stil im 
Umgang mit den Vertretern der verschiedenen Kolonialverwaltungen, unter denen 
seine Mission in den Jahren 1886 bis 1930 tätig war. Ausgehend von der Maxime, die 
Mission müsse das Gewissen der Regierung sein, scheute er sich nicht, Amtleute zu 
kritisieren und ihre Vorgesetzten über Missstände in Kenntnis zu setzen. Flierls 
Handlungsstrategien werden im folgenden Text anhand seiner Selbstzeugnisse 
untersucht.

Die Historikerin Dr. Susanne Froehlich, 
geb. Pilhofer, promovierte an den 
Universitäten Freiburg und Straßburg. 
Sie ist seit 2012 Wissenschaftliche Mit-
arbeiterin der Professur für Alte 
Geschichte an der Universität Gießen. 
Susanne Froehlich publizierte zuletzt 
eine kritische Edition der Lebens-
erinnerungen ihres Ururgroßvaters Jo-
hann Flierl. Der folgende Artikel geht 
auf einen Vortrag zurück, den sie am 18. 
Oktober 2008 auf Einladung der Mission 
EineWelt im Rahmen eines Studientags 
zu Johann Flierl in Neuendettelsau 
gehalten hat. Auszüge daraus wurden 
bereits in der Einführung zu ihrer Aus-
gabe von Flierls Erinnerungen publiziert 
(Als Pioniermissionar in das ferne Neu 
Guinea. Johann Flierls Lebenserinne-
rungen, herausgegeben, eingeleitet und 
kommentiert von Susanne Froehlich. Teil 
I: 1858–1886, Teil II: 1886–1941. 
Quellen und Forschungen zur Südsee 
A.5, Wiesbaden 2015, I XXIX–XXXIV. Im 
Folgenden abgekürzt zitiert als „Erinne-
rungen“). Email: susanne.froehlich@ 
geschichte.uni-giessen.de. 

1. Die Mission als Gewissen 
der Regierung 

Johann Flierl war am 12. Juli 1886 der 
erste deutsche Missionar, der in Neu-
guinea eintraf, das erst kurze Zeit zuvor 

als deutsches »Schutzgebiet« unter dem 
Namen Kaiser-Wilhelms-Land annektiert 
worden war. Als Pionier der Neuen-
dettelsauer Mission konnte Flierl sich 
vor Ort nicht auf Erfahrungen und Vor-
arbeiten anderer Missionare stützen, so 
dass er eigene Wege gehen musste und 
durfte – sowohl im Vor-
gehen bei der eigentlichen 
Missionsarbeit als auch in 
seiner Haltung gegenüber 
den Vertretern der deut-
schen und später der austra-
lischen Kolonialverwaltun-
gen.  

Es waren insgesamt vier Regierungen, 
mit denen Flierl sich als Missionar 
auseinanderzusetzen hatte. Als er 1886 
nach Neuguinea kam, wurde es von der 
Neuguinea-Compagnie verwaltet, einer 
Kolonialgesellschaft mit wirtschaftlichen 
Zielen, die 1885 vom deutschen Kaiser 
die Hoheitsrechte für das Schutzgebiet in 
Neuguinea erhalten hatte. 1899 trat die 
Compagnie die Landeshoheit wieder an 
das Kaiserreich ab, die eine deutsche 
Kolonialverwaltung einsetzte. 1914 fand 
die deutsche Südseeherrlichkeit ein ab-
ruptes Ende: Schon am 21. September, 
keine zwei Wochen nach Ausbruch des 
Ersten Weltkriegs, musste das Schutz-
gebiet den Australiern übergeben wer-
den, die es für die Dauer des Krieges 
einer Militärverwaltung unterstellten. 

Als Pionier 
musste und 
durfte er eigene 
Wege gehen. 



evangelische missiologie 31[2015]2 79 

1919 wurde schließlich eine zivile aus-
tralische Mandatsregierung eingesetzt.1  

Sein Selbstverständnis als Missionar 
formuliert Johann Flierl in dem An-
spruch, „Gewissen zu sein“. Das Bild 
vom Gewissen hat er in seinen Schriften 
immer wieder bemüht, wenn es darum 
ging, die Rolle der Mission bei der 
Kolonisierung eines Landes zu beschrei-
ben. So verfasste er im September 1939 
– aus gegebenem Anlaß, wie vermutet 

werden darf – einen 22-sei-
tigen Aufsatz unter der 
Überschrift „Die christliche 
Heidenmission soll für 
irgend eine Kolonialregie-
rung in heidnischen Landen 
Gewissen sein“.2 

Als Flierl in den Jahren 1940 bis 1941 
hochbetagt für seine Kinder und Enkel 
seine Lebenserinnerungen zu Papier 
brachte, erklärte er seine Position in 
Rückgriff auf Gustav Warneck, den 
Begründer der systematischen protes-
tantischen Missionswissenschaft:  

Das sagt also der alte D[r.] Gustav Warneck 
in seiner Missionslehre: Die christliche 
Mission sei Gewissen jeder Kolonialre-
gierung im Lande ihrer Arbeit! Das ist 
freilich ein rotes Tuch für unsere Zeit, aber 
nichtsdestoweniger soll es so sein, schon 
nach dem Wort unsers Herrn an seine 
Jünger: Ihr seid das Salz der Erde! Ihr seid 
das Licht der Welt! – Dabei sollen und 
wollen wir Missionsleute uns nicht über-
heben, daß wir besser wären als andere 

                                                           

1 Vgl. dazu Hermann Joseph Hiery: Die deutsche 
Verwaltung Neuguineas 1884–1914, in: ders. 
[Hg.]: Die deutsche Südsee 1884–1914. Ein 
Handbuch, Paderborn/München/Wien/Zürich 2002, 
277–311, und ders.: Der Erste Weltkrieg und das 
Ende des deutschen Einflusses in der Südsee, ebd., 
805–854. Hierys Buch zitiere ich im Folgenden als 
Südsee-Handbuch, die beiden Aufsätze unter den 
Kurztiteln Hiery: Die deutsche Verwaltung, und 
Hiery: Der Erste Weltkrieg. 

2 Archiv der Mission EineWelt, vorl. Nr. 5.58 I, 
Aufsatz 16 (im Selbstverlag). Im Folgenden zitiert 
als „In heidnischen Landen“. 

Leute. Wir sind alle fehlsame Menschen 
und haben mit dem Apostel zu bekennen: 
Ich weiß, daß in mir [...] wohnt nichts 
Gutes! Aber wir müssen Kämpfer sein, 
Kämpfer gegen das Böse bei uns und bei 
den Menschen unserer Umgebung. Wir 
werden ja im Leben es häufig gewahr, daß 
viele Weltmenschen Fronknechte des Bösen 
sind. Wir sollen ohne Wort und wenn nötig 
auch mit Wort zeugen gegen das Böse. [...] 
Wenn man Jahre lang in einem neuen 
Kolonialland wie Deutsch N[eu] G[uinea] 
lebt und arbeitet, so beobachtet man ja 
Vieles. Daß ein Missionar sozusagen Ge-
wissen ist für eine solche Kolonialum-
gebung, geht schon daraus hervor, daß die 
meisten Menschen in einer solchen Kolonie 
nicht gern einen Missionar in ihrer Mitte 
haben. Das bekam ich ja auch reichlich zu 
hören bei meinem ersehnten Übergang nach 
N[eu] G[uinea]. Die vielen ledigen Leute 
dort sahen es aus gleichen Ursachen nicht 
gern, daß alsbald Familien in ihre Mitte 
kamen [...].3  

Flierl schließt seine Ausführungen mit 
der Bemerkung:  

Durch die verschiedenen Perioden unserer 
Arbeit und allen Regierungsformen blieb es 
mein Bestreben, Gewissen zu sein und zu 
bleiben für Regierungen und Ansiedler nach 
der goldenen Regel des alten Missions-
vaters D[r.] Gustav Warneck.4 

Wie Flierl diese Maxime praktisch 
umsetzte und wie er mit den Heraus-
forderungen umging, die die politischen 
Rahmenbedingungen für die Mission mit 
sich brachten, ist Gegenstand der folgen-
den Ausführungen. Zunächst wird skiz-
ziert, wie Johann Flierl das Verhältnis zu 
den Regierungen und ihren Vertretern 
gestaltete, um dann näher darauf einzu-
gehen, wie er versuchte, seinem An-
spruch gerecht zu werden, „Gewissen“ 
der kolonialen Machthaber, aber auch 
der sonstigen europäischen Ansiedler zu 
sein. 
                                                           

3  „Erinnerungen“ II 121f. Es ist mir nicht 
gelungen, das Zitat bei Warneck nachzuweisen. 

4 „Erinnerungen“ II 123, vgl. auch 527. 

„... nach der 
goldenen Regel 
des alten  
Dr. Warneck.“ 



80 evangelische missiologie 31[2015]2 

2. Weder Hofprediger noch 
Gastwirt einer öffentlichen 
Anstalt 

Als Johann Flierl 1886 als erster 
Missionar in Finschhafen, dem dama-
ligen Hauptort des deutschen Protekto-
rats, ankam, war es sein Bestreben, sich 
so schnell wie möglich auch räumlich 
von den Beamten der Neuguinea-Com-
pagnie abzusetzen. Sein erklärtes Ziel 
war es, möglichst unabhängig von ihnen 
agieren zu können. Schon nach drei 
Monaten zogen der wenig später ein-
getroffene Missionar Karl Tremel und er 
daher in eine provisorisch hergerichtete 
Unterkunft in der Nähe des Einheimi-
schendorfes Simbang, das eineinhalb 
Stunden südlich von Finschhafen lag und 
mit diesem nur durch einen schlechten 

Buschpfad verbunden 
war.5 Es mag erstaunen, 
dass Flierl es damit so 
eilig hatte, denn er 
pflegte in den ersten Wo-
chen ein freundliches 
Verhältnis zu den Mit-
arbeitern der Compagnie 
in Finschhafen, insbe-
sondere zu Georg Frei-
herr von Schleinitz, dem 

ersten Landeshauptmann der Kolonie. 
Dieser war erst kurz vor Flierl in 
Neuguinea angelangt. Er ersuchte Flierl 
bald, allsonntäglich einen Gottesdienst 
zu halten, und bat ihn darum, seiner 
14jährigen Tochter Religionsunterricht 
zu erteilen. Auch als nach kurzer Zeit 
Frau von Schleinitz an Diphtherie starb, 
war es Flierl, der die Beerdigungsfeier 
abhielt. Augenzwinkernd erinnert er sich 
später an diese Wochen mit den Worten: 
„Ich wurde sozusagen der Hofprediger in 
Finschhafen.“ 6  Obwohl Schleinitz ihm 
                                                           

5  Vgl. „Erinnerungen“ II 11–13 sowie Johann 
Flierl: Dreißig Jahre Missionsarbeit in Wüsten und 
Wildnissen, Neuendettelsau 1910, 65–69. 

6 Dazu „Erinnerungen“ II 5–9, Zitat 6. 

und der Mission also sehr wohlwollend 
gegenüberstand, zog Flierl es aber vor, 
von Anfang an alle Kräfte in den Aufbau 
einer eigenen Station zu stecken. Sein 
Lebenstraum war es, als „Heidenmis-
sionar“ zu arbeiten, nicht als Hof-
prediger.  

Zu Beginn des Jahres 1891 kam es dann 
zu einem Ereignis, das das ganze 
Bismarckarchipel erschütterte: Innerhalb 
von zwei Monaten starben in Finsch-
hafen 13 Deutsche – über die Hälfte der 
europäischen Bevölkerung! –, darunter 
zuletzt auch der Arzt. Bis heute ist nicht 
sicher geklärt, welcher Krankheit sie 
erlagen. 7  Fest steht, dass die Über-
lebenden den Ort fluchtartig verließen, 
um sich weiter westlich an der Astro-
labe-Bucht anzusiedeln, wo Stephansort 
der neue Hauptort wurde. Flierl und 
seine Mitarbeiter entschieden sich jedoch 
in dieser Situation dafür zu bleiben. Der 
Missionshistoriker Rufus Pech beurteilt 
diese weitreichende Entscheidung wie 
folgt:  

Ohne Schiffs- und Postverbindung, ohne 
Arzt und weltlichen Schutz, konnten sich 
die Missionare nur auf ihren Herrn und auf 
ihre Einheimischen verlassen. Dieser mu-
tige Entschluss sollte sich in jeder Hinsicht 
bewähren, bildete er doch für die Mission 
einen höchst positiven Wendepunkt in ihrer 
Arbeit.8  

Von nun an pflegte die Mission ein 
freundliches, aber distanziertes Verhält-
nis zu den Vertretern der kolonialen 
Administrationen und hütete sich vor zu 
großer Nähe. 

Charakteristisch dafür ist eine Episode 
aus der Zeit der Reichsregierung. 
Gouverneur Dr. Albert Hahl unterbreitete 
Flierl eines Tages das Angebot, die 
Erholungs- und Gesundheitsstation auf 
                                                           

7 Siehe Hiery: Die deutsche Verwaltung, 287f. 

8 Rufus Pech: Deutsche evangelische Missionen in 
Deutsch-Neuguinea 1886–1921, in: Südsee-Hand-
buch, 384–416, Zitat 390. 

... sich so 
schnell wie 
möglich auch 
räumlich von 
den Beamten 
der Neuguinea-
Compagnie 
absetzen. 



evangelische missiologie 31[2015]2 81 

... ohne Schiffs-
verbindung, 
ohne Arzt und 
weltlichen 
Schutz.  

dem Sattelberg weiter auszubauen. Die 
Regierung bot eine Summe von meh-
reren 10.000 Reichsmark für den Ausbau 
an sowie jährliche Unterstützungszah-
lungen für den laufenden Betrieb, wenn 
die Mission bereit sei, Gäste aus dem 
ganzen Schutzgebiet aufzunehmen und 

zu betreuen. Flierl, der 
„nicht den Missionar an 
den Nagel hängen und 
Gastwirt einer öffentlichen 
Anstalt werden“ wollte 9  – 
auch an den Ausschank 
alkoholischer Getränke hat-
te Hahl nämlich gedacht –, 

schickte dem Gouverneur eine höfliche 
Absage. Dabei bot er an, nach Mög-
lichkeit auch weiterhin fremde Gäste auf 
dem Sattelberg aufzunehmen, und zwar 
zu den gleichen Bedingungen wie in 
Hahls Programm vorgesehen, nämlich 
zum Satz von fünf Mark am Tag. „So 
blieben wir denn frei und unabhängig“, 
resümiert Flierl im Rückblick.10 

Die höflich-distanzierte Haltung, die er 
hier wie so häufig einnahm, war in 
Flierls damaliger Situation keine Selbst-
verständlichkeit. Erhellend ist ein Ver-
gleich mit der Rheinischen Mission, die 
sich in der Nähe des neuen Hauptorts 
Stephansort niedergelassen hatte. Die 
Tagebücher der Johanna Diehl, die als 
Missionarsfrau von 1907 bis 1913 in 
Neuguinea war, machen deutlich, dass es 
auch ganz andere Möglichkeiten gab, 
sich im Verhältnis zu den Gouverneuren 
des Reichs und zu den Administratoren 
der Neuguinea-Compagnie zu verorten.11 

Die Missionsleute Diehl unterhielten 
teils sehr enge und herzliche Beziehun-
gen zu den politischen und wirtschaft-
                                                           

9  „In heidnischen Landen“, 5f., Zitat 6, vgl. 
„Erinnerungen“ II 131f. 

10 „Erinnerungen“ II 132. 

11 Dieter Klein [Hg.]: Jehova se nami nami. Die 
Tagebücher der Johanna Diehl. Missionarin in 
Deutsch-Neuguinea 1907–1913 (Quellen und 
Forschungen zur Südsee A.1), Wiesbaden 2005. 

lichen Machthabern in der Kolonie. 
Regelmäßige Einladungen und Besuche, 
vertrauliche Gespräche, gemeinsame 
Ausfahrten und richtige Freundschaften 
sind bezeugt. 12  Wie in Johanna Diehls 
Tagebüchern mehrfach deutlich wird, 
steigerte dies freilich in den Augen der 
indigenen Bevölkerung nicht gerade die 
Glaubwürdigkeit der Missionsleute. So 
hat auch die Forschung herausgearbeitet, 
dass „die Identität bzw. Nachbarschaft 
von weißem Siedlungsgebiet und Mis-
sionsfeld“ in der Astrolabe-Bucht von 
besonderem Nachteil war. Die Rhei-
nische Mission  

[...] stand, in unmittelbarer Nähe zu den 
Anlagen in Madang und denen der 
Neuguinea-Kompanie, von Anbeginn an 
vor dem Problem, bei den Einheimischen 
gegen die Identifikation ihrer Bestrebungen 
mit den Interessen der übrigen Weißen 
anzukämpfen.13  

Da hatten die Neuendettelsauer Mis-
sionare es in ihrer Abgeschiedenheit 
sicher einfacher, das von Flierl so hoch 
veranschlagte Vertrauen der einheimi-
schen Bevölkerung zu gewinnen und zu 
erhalten. 

3. Südseesitten in der 
deutschen Kolonie 

In seinen Schriften differenziert Johann 
Flierl deutlich zwischen der Kolonial-
herrschaft zur Zeit des deutschen Schutz-
gebiets und den australischen Regie-
rungen seit dem Beginn des Ersten 
                                                           

12 Siehe neben den Tagebüchern selbst auch das 
Vorwort, XIV. Diehls waren vor allem mehreren 
Administratoren der Compagnie sehr freund-
schaftlich verbunden: den Ehepaaren Dommes und 
Buschmann und später Hubert Geisler und seiner 
Nichte Grete. 

13  Peter J. Hempenstall: Europäische Missions-
gesellschaften und christlicher Einfluß in der 
deutschen Südsee: das Beispiel Neuguinea, in: 
Klaus J. Bade [Hg.]: Imperialismus und 
Kolonialmission. Kaiserliches Deutschland und 
koloniales Imperium, Wiesbaden 1984, 226–242, 
Zitat 238. 



82 evangelische missiologie 31[2015]2 

Weltkriegs. In seinem Aufsatz über die 
Mission als Gewissen lesen wir:  

Also gab es in der ersten schweren An-
fangszeit keinerlei Schwierigkeit und Rei-
bung zwischen Mission und Kolonisation 
und unsern deutschen Kolonialbehörden 
[von der Neuguinea-Compagnie, S.F.]. 
Ganz automatisch und unauffällig durfte die 
Mission Gewissen der Kolonisation und 
Kolonial-Regierung sein.14  

Auch die Reichsregierung, so Flierl 
weiter, stand später  

[...] wohlwollend zur Mission, vom 
Obersten, dem Kaiserlichen Gouverneur, 
bis zu den verschiedenen Bezirksamtsleuten 
und unteren Beamten. Es gab keinerlei 
ernstliche Schwierigkeiten von 1886 an bis 
zum Ausbruch des Weltkrieges.15 

Ein einziges Mal hatte Flierl gegenüber 
der Verwaltung etwas zu beanstanden: 
Ein deutscher Polizeimeister hatte sich 

bei einer Patrouille „un-
gehörig gegen Dorffrauen 
und Mädchen benommen“, 
worüber Flierl beim zustän-
digen Bezirksamt Anzeige 
erstattete. Der Bezirksamt-
mann kam daraufhin per-
sönlich nach Finschhafen, 
um den Fall zu untersuchen 
und Zeugen zu verhören. 

So konnte der Schuldige bestraft wer-
den.16 

Doch galt es ja nicht nur, der Kolonial-
regierung „Gewissen zu sein“, sondern 
auch, Missstände unter den Europäern 
sonst abzustellen. So entsinnt sich Flierl 
später in seinen Lebenserinnerungen: 

Es waren ungute Verhältnisse bei den vielen 
ledigen Herren in der neuen Kolonie. Die 
Südseesitten sowie auch die Sitten in 
Westafrika, von denen man las, waren 
Unsitten. So war es eine Gepflogenheit in 
der Südsee, daß im Archipel und auf 

                                                           

14 „In heidnischen Landen“, 1. 

15 Ebd. 

16 Ebd., 4f. 

anderen Inseln in den Dörfern Mädchen 
angeworben wurden als Hausmädchen für 
ledige Herren. Und die leitenden Stellen in 
Europa schienen daran nichts Besonderes zu 
finden. [...] Diese Herren hatten also fast 
alle braune oder gelbe Hausmädchen auf 
Zeit. Auf Zeit, das ist das Anstößige.17 

Flierl verfasste in dieser Sache einen 
dreiseitigen Artikel „Zur Mischehen-
frage“, der im August 1910 in der 
„Kolonialen Rundschau“ erschien. 18 
Darin vertrat er die Ansicht, „ein 
Deutscher von reinstem Blut“, der „auch 
eine kohlschwarze Negerin heiratet, sie 
ehrlich hält und seine Kinder versorgt 
und wohl erzieht“, sei ein Ehrenmann.19 

Ich führe den Fall vor allem 
deshalb an, weil er beispiel-
haft verdeutlicht, wie Flierl 
Zeit seines Lebens handelte, 
wenn er meinte, einem 
Unrecht entgegentreten zu 
müssen. Man mag heute 
seine Ansichten durchaus 
kontrovers beurteilen, be-
eindruckend ist, wie Flierl für das 
kämpfte, was er für richtig hielt. Sein 
Aufsatz über die „Mischehenfrage“ ist 
ein charakteristisches Beispiel dafür, wie 
Flierl bei jedem Problem, das ihm drän-
gend erschien, die Initiative ergriff. Da-
bei vertrat er Standpunkte, die seinerzeit 
so wenig konsensfähig waren wie heute, 
wenn er sich etwa gegen die Empfäng-
nisverhütung engagierte, die er als ein 
„Majestätsverbrechen der Menschheit 
gegen den allmächtigen Schöpfergott“ 
betrachtete.20 

                                                           

17  „Erinnerungen“ II 121f., vgl. auch „In 
heidnischen Landen“, 2. 

18  Koloniale Rundschau, Monatsschrift für die 
Interessen unserer Schutzgebiete und ihrer 
Bewohner, Heft 8, August 1910. 

19 Ebd. 

20 So lautete der Titel eines Referats, das bei der 
Mission EineWelt archiviert ist (vorl. Nr. 5.58 I, 
Aufsatz 18). 

„Es waren 
ungute 
Verhältnisse  
bei den vielen 
ledigen Herren 
in der neuen 
Kolonie.“ 

... Standpunkte, 
die seinerzeit 
so wenig 
konsensfähig 
waren  
wie heute. 



evangelische missiologie 31[2015]2 83 

Ein gutes Gespür bewies Flierl in allen 
Fragen, die das Wohlergehen der indi-
genen Bevölkerung betrafen, die er im 
paternalistischen Duktus der Zeit als 
seine „Pflegebefohlenen“ oder „Schütz-
linge“ zu bezeichnen pflegte. Dies wird 
sich im folgenden Abschnitt zeigen. 

4. Anarchie, Gewalt und 
Sklavenjagd 

Hatte Flierl in den 25 Jahren unter der 
deutschen Kolonialherrschaft kaum ein-
mal bei der Regierung interveniert, so 
begann mit dem Ersten Weltkrieg eine 
schwierige Zeit für die Mission. Die 
Neuendettelsauer Missionare konnten 
zwar weiterarbeiten, nachdem sie auf 
Flierls Weisung hin den Australiern 
einen Neutralitätseid geleistet hatten, 
aber unter den ständig wechselnden Offi-
zieren und Beamten der nächsten Jahre 
kam es zunehmend zu Problemen. Da-
runter hatte vor allem die einheimische 
Bevölkerung schwer zu leiden. 

Die neuen Rahmenbedingungen charak-
terisiert der Historiker Hermann Hiery 
wie folgt:  

In Neuguinea resultierte das Fehlen einer 
koordinierten australischen Eingeborenen-
politik, der ständige Wechsel der Beamten, 
deren Tätigkeit kaum einer Führung oder 
Kontrolle unterstand, und die Unkenntnis 
der bisherigen kolonialen Verwaltungs-
praxis in einer Willkürherrschaft, bei der 
spätestens nach dem Tode Pethebridges 
[das war der erste australische Adminis-
trator in Neuguinea, S.F.] alles drunter und 
drüber ging. Durch die in Teilen gewollte 
und beförderte Aufgabe, teilweise auch 
situationsbedingt eher zufällige Nichtfort-
führung deutscher Verwaltungsmaximen, 
schuf die Militärverwaltung vollendete 
Tatsachen, die das koloniale Gesicht 
Neuguineas tiefgreifend umgestalteten und 
die australische Kolonialpolitik noch bis in 
die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg 
bestimmten. Dazu gehörten die Abschaf-
fung des Gouvernementsrates – das Ende 
lokaler Mitbestimmungsmöglichkeiten und 

die Durchsetzung rein autoritärer Ent-
scheidungsstrukturen in der Kolonialpolitik 
–, die Auflösung des staatlichen Schul-
wesens für die einheimische Bevölkerung – 
‘education, as far as teaching the Natives to 
read and write, is a waste of time’ (so der 
leitende australische Beamte für Eingebore-
nenfragen, Captain Tennent) – und die 
zunehmende Entwertung der bislang durch 
die Kolonialmacht offiziell akkreditierten 
internen melanesischen Schlichtung. Die-
sem Grundpfeiler der deutschen Politik, 
durch den es gelungen war, die meisten 
inner-melanesischen Streitigkeiten ohne 
Eingreifen (und Kenntnis) der Kolonial-
verwaltung einer indigenen Lösung zuzu-
führen, standen die Australier vollkommen 
verständnislos gegenüber.21 

Eins der drängendsten Probleme der 
jungen Kolonie, das der sogenannten Ar-
beiteranwerbung, eskalierte unter diesen 
Bedingungen zunehmend.22 Die Schwie-
rigkeit, geeignete Arbeitskräfte für die 
europäischen Pflanzungen zu finden, 
führte bisweilen dazu, dass einheimische 
und fremde Arbeiter faktisch wie Skla-
ven zur Arbeit gezwungen wurden. Die 
unhaltbaren 
Arbeitsbedingungen selbst 
sowie die Brutalität, mit 
der die „Anwerbung“ neu-
er Arbeitskräfte häufig ge-
nug vor sich ging, war in 
Deutsch-Neuguinea durch 
immer präzisere Schutz-
bestimmungen im Laufe 
der Jahre eingedämmt worden. Die 
Zustände, die nun unter der Militär-
verwaltung herrschten, können mit 
Hermann Hiery als „quasi anarchisch“ 
beschrieben werden: Die Melanesen 
wurden unter Einsatz von Waffengewalt 
rekrutiert, und die Anwerber zwangen 
sogar ledige junge Frauen (deren An-
                                                           

21 Hiery: Der Erste Weltkrieg, 839. 

22 Zum Arbeiterproblem schon zur deutschen Zeit 
siehe Hiery: Die deutsche Verwaltung, 295–299 
und 305–308, zur australischen Zeit ders.: Der 
Erste Weltkrieg, 841–844. 

... „quasi 
anarchische“ 
Zustände  
unter der 
australischen 
Militärverwaltung. 



84 evangelische missiologie 31[2015]2 

werbung von der deutschen Verwaltung 
verboten worden war, um einem 
offensichtlich gewordenen Missbrauch 
entgegenzutreten) und selbst minder-
jährige Kinder in koloniale Arbeitsver-
hältnisse. Da die Rekrutierertruppen 
immer weiter in entlegene Gebiete vor-
drangen, deren Einwohner noch keinen 
Kontakt zu Europäern gehabt hatten, 
kam es zu gewalttätigen Auseinander-
setzungen:  

Einheimische Männer wurden getötet, 
Frauen vergewaltigt, Kinder von ihren 
Eltern entführt, das komplette Szenario 
antiker und moderner Sklavenjagden schien 
wieder auferstanden. Ganze Gegenden 
waren in Aufruhr. [...] Plötzlich schien der 
Krieg der Europäer im Verhältnis zwischen 
Deutschen und Australiern keine Rolle 
mehr zu spielen. Die schlimmsten deut-
schen und australischen Charaktere fanden 
sich zusammen; ohne Bedenken kooperier-
ten deutsche Pflanzer mit australischen 
Soldaten und umgekehrt.23 

In dieser Situation, die jedem integren 
Menschen als vollkommen unhaltbar 
erscheinen musste, sah sich nun Johann 
Flierl immer wieder zum Handeln 
genötigt, wenn den Menschen im Gebiet 
der Mission Unrecht geschah. Ein erster 
Fall ereignete sich zu Beginn des 
Krieges, als Menschenjäger aus der 
britischen Nachbarkolonie Papua die 
Umstände nutzten und Männer aus dem 
Waria-Tal als Pflanzungsarbeiter „rekru-
tierten“. In der Annahme, der Distrikt-
beamte im nahen Morobe würde dieses 
Treiben billigen, wandte Flierl sich 
                                                           

23 Ich referiere in diesem Absatz Hiery: Der Erste 
Weltkrieg, 842f. Zitat ebd. Zu rassistisch-sexis-
tischen Ausschreitungen gegenüber einheimischen 
Frauen auch ders.: Praktizierter Rassismus. Das 
Fallbeispiel Australien in Neuguinea (1914–1921), 
in: Wilfried Wagner [Hg.]: Rassendiskriminierung, 
Kolonialpolitik und ethnisch-nationale Identität. 
Referate des 2. Internationalen Kolonialgeschicht-
lichen Symposiums 1991 in Berlin (Bremer Asien-
Pazifik Studien 2), Münster/Hamburg 1992, 197–
205. 

direkt an die höchste Stelle in Rabaul, 
um den Vorfall zu melden. Diese 
Intervention hatte unmittelbar Erfolg: 
Die jungen Männer aus dem Waria-Tal 
kamen wieder frei.24 

Ein besonders dreister Fall ereignete sich 
wenig später im Huongolf bei der 
Missionsstation Malalo. Dort zwang ein 
Mann namens Ryder, der sich als 
Beamter ausgab, dreißig halbwüchsige 
Missionsschüler unter vorgehaltener 
Waffe, an Bord seines Schiffes zu gehen, 
während der Neuendettelsauer Missionar 
Friedrich Bayer tapfer, aber natürlich 
vergeblich protestierte. Tatenlos musste 
er mit ansehen, wie seine Schüler 
entführt wurden. Doch das Schiff des 
angeblichen Beamten geriet in einen 
Sturm. Flierl schilderte ihn später 
eindrucksvoll als ein Strafgericht Gottes:  

Und der Herr erhörte alsobald und 
wunderbar das Flehen seiner schwachen 
und unmündigen Kinder. Er sandte seine 
Wetter. Er machte seine Diener zu Winden 
und seine Boten zu Feuerflammen. Das 
Räuberboot mit seiner menschlichen Beute 
wollte nach dem Süden hinab. Es war ja 
von Papua, aus dem englischen Gebiet 
hergekommen, wie wir später erfuhren. Und 
vom Süden herauf tobte der Sturmwind mit 
Regenströmen und feurigen Blitzen. Da 
hatten Ryder und seine schwarzen Kumpane 
eine böse Nacht. Sie kämpften um ihr 
Leben und um das von menschlicher 
Ladung überlastete Schiff. Die geraubten 
Jungen von Malalo kauerten sich auf Deck 
und unter Deck zusammen und harrten der 
Dinge, die da kommen sollten. Sie waren ja 
mit der See und ihren Unbilden vertraut. 
Mindestens zwei Nächte und einen vollen 
Tag dauerte das Unwetter an, mit dem 
Ryder zu kämpfen hatte und das ihn an der 
Heimfahrt hinderte.25 

Als das Schiff schließlich bei Katika vor 
Anker gehen konnte, wurde es von Flierl 
und einem Mitarbeiter gestellt, die über 
                                                           

24 „In heidnischen Landen“, 7. 

25 „Erinnerungen“ II 245f. 



evangelische missiologie 31[2015]2 85 

die Vorfälle unterrichtet waren und den 
Anwerber nun persönlich sprachen. Die 
Missionsschüler waren ihm bereits da-
vongelaufen. Flierl zeigte Ryder um-
gehend an, so dass dieser bei der Weiter-
reise auf der Höhe der Regierungsstation 
Morobe festgesetzt werden konnte, wo er 
später ein – wenn auch mildes – Straf-
urteil erhielt. Die Schuljungen waren 
längst im Triumph zurück nach Malalo 
begleitet worden.26 

Flierl schreckte auch nicht 
davor zurück, Vertreter der 
australischen Administration 
in ihre Schranken zu ver-
weisen. So meldete er dem 
Distriktbeamten, dass sein 
Assistent, ein gewisser John-
son, im Alkoholrausch das 
Missionsschiff hatte be-
schießen lassen, nachdem er 
kurz zuvor als Gast auf der 

Station Malalo ein junges Dorfmädchen 
sexuell missbraucht hatte. Der Dis-
triktbeamte sorgte daraufhin dafür, dass 
Johnson aus der Kolonie verschwand.27 

Ein großer politischer Erfolg gelang 
Flierl im Jahr 1918. Auf einer Reise 
erfuhr er, dass in der Azera-Ebene in 
großem Umfang Arbeiter „geworben“ 
und in Ketten zur Küste gebracht 
wurden. Ganze Dörfer waren schon 
verlassen, da die Bevölkerung in die 
Grassteppen floh. Flierl notierte sich die 
Einzelheiten und arbeitete eine eingehen-
de Abhandlung über Arbeiteranwerbung 
und Arbeiterhandel aus, die er in deut-
scher und englischer Sprache verviel-
fältigte und an alle Regierungsstellen bis 
nach Rabaul versandte sowie an die 
Nachbarmissionen und, bemerkenswer-
terweise, an „die Missetäter selbst“. 28 
                                                           

26  „In heidnischen Landen“, 7–9, vgl. die 
„Erinnerungen“ II 244–248. 

27 „In heidnischen Landen“, 9f. 

28  Ebd., 10f., vgl. „Erinnerungen“ II 243. Die 
Abhandlung findet sich in deutscher und englischer 
Fassung im Archiv der Mission EineWelt (vorl. Nr. 

Auch hier war Flierls Eingreifen erfolg-
reich: Der Bezirksoffizier aus Morobe 
wurde angewiesen, der Sache nachzu-
gehen. Als Ergebnis seiner Untersu-
chungen wurde das ganze Tal des oberen 
Markham-Flusses für die Anwerbung 
von Arbeitern gesperrt. 

Mit dem Ende des Krieges fiel das 
einstmalige Kaiser-Wilhelm-Land dann 
endgültig an die Australier. Flierl zufolge 
machte der Wechsel zur Zivilverwaltung 
freilich keinen großen Unterschied. Als 
Erleichterung empfand er, dass die 
unteren Regierungsbeamten nun immer-
hin nicht mehr dauernd ausgetauscht 
wurden, doch Missstände gab es nach 
wie vor. 29  So war Flierl unter der aus-
tralischen Mandatsverwaltung sein spek-
takulärster Erfolg in Sachen Einhei-
mischenpolitik beschieden: In der Nach-
kriegszeit waren immer mehr Gold-
vorkommen in Neuguinea erschlossen 
worden. So wurden nun wieder Arbeiter 
für die Goldwäsche und den Lasten-
transport gebraucht, und bald schon 
herrschten in den Goldfeldern unhaltbare 
Zustände. Flierl erhielt erschütternde 
Berichte über Menschen, die bei der 
Arbeit tot zusammenbrachen, und ver-
fasste ein Mahnschreiben an den Pro-
tektor der Eingeborenen bei der Re-
gierung, das freilich wirkungslos blieb.30 
Im Jahr 1927 wurden dann, während 
Flierl und die Missionare Georg Pilhofer 
und Paul Fliehler gerade zu einer ge-
meinsamen Konferenz mit den anderen 
Missionen in Rabaul weilten, im Finsch-
hafener Gebiet gewaltsam junge Leute 
für die Goldfelder „angeworben“. Flierl 
schickte per Eilpost eine Meldung an die 
                                                                   

5.58 I, Aufsatz 10 und 11). Der deutsche Titel 
lautet: Eine Abhandlung über Arbeiter-Anwerbung 
und Arbeiter-Handel, ein schwieriges Problem für 
die hiesige Kolonie, ernstlich zu erwägen bei der 
Regierung, bei Firmen und Missionen. 

29 „In heidnischen Landen“, 11. 

30 Ebd., 11f. Flierl nennt als Titel „Tragödie der 
Biololo-Leute“. 

... eine 
eingehende 
Abhandlung 
über 
Arbeiterhandel, 
versandt an alle 
Regierungs-
stellen.  



86 evangelische missiologie 31[2015]2 

oberste Behörde in Rabaul und später 
einen ausführlichen Bericht, in dem er, 
wie man vermuten darf, die Regierung 
zum sofortigen Handeln aufforderte. 
Tatsächlich erreichte er, dass der 
Administrator, Brigadegeneral Wisdom, 
persönlich nach Finschhafen reiste, um 
sich selbst ein Bild der Lage zu machen. 
Es wurde eine Royal Commission einge-
setzt, also eine Untersuchungskommis-
sion von höchstem Rang. In Dutzenden 
Dörfern um Finschhafen und Sattelberg 
herum fanden Verhöre statt, hunderte 
Zeugen wurden vernommen. Die Affäre 
endete damit, dass die Beamten, die sich 
an den gewalttätigen „Anwerbungen“ 
beteiligt hatten, zu Gefängnisstrafen von 
eineinhalb Jahren verurteilt wurden.31 So 
war es Flierl beschieden, sich noch 
einmal mit Erfolg für die Belange seiner 
Leute einzusetzen, bevor er sich vom 
Missionsfeld in den Ruhestand zurück-
zog. 

5. Der Missionar als Stimme 
der Unterdrückten 

Wie hatte Flierl 1918 in seiner Schrift 
über das Problem der Arbeiteranwerbung 
geschrieben?  

Wenn Eingebornen Unrecht und Gewalt 
geschieht, besonders Eingebornen im fernen 
Hinterland, welche in ihrer Unwissenheit 
die weißen Leute nicht kennen noch deren 
Wünsche verstehen, die noch kein Wort zu 
den Weißen sprechen können: Da muß der 
Missionar mit solch hilflosen Leuten Mit-
leid und Barmherzigkeit haben, die selber 
nicht für sich reden können. Der Missionar 
muß reden für die Stummen, muß seinen 
Mund auftun für die Sache der Verlassenen. 
Er muß Fürbitte einlegen für die Unter-
drückten und Mißhandelten, andernfalls 
macht sich die Mission mitschuldig an dem 
Unrecht, welches unter ihren Augen 
geschieht.32 

                                                           

31 Ebd., 14, und „Erinnerungen“ II 318–320. 

32 „In heidnischen Landen“, 1. 

Wie Flierl konkret vorging, um diesem 
Anspruch gerecht zu werden, ist hinrei-
chend deutlich geworden. Wenn er von 
Missständen erfuhr, recherchierte er die 
Einzelheiten, um den Fall dann so 
schnell wie möglich publik zu machen. 
Dabei informierte er vor allem die 
zuständigen Regierungsstellen, denen er 
die Missstände schilderte und zugleich 
vorschlug, was seiner Ansicht nach zu 
tun sei, um sie abzustellen. In der Regel 
wandte er sich gleichzeitig an eine 
breitere Öffentlichkeit, indem er seine 
Schriften etwa auch an die Nachbar-
missionen, mitunter auch in alle Welt – 
an Freunde in Europa, Amerika und 
Australien – versandte. Damit setzte er 
die Verwaltungsbeamten unter Druck, 
und so gelang es ihm zumeist, den 
Problemen der indigenen Bevölkerung 
Gehör und Gerechtigkeit zu verschaffen. 

Wie zu sehen war, beschränkte sich der 
Anspruch, „Gewissen zu sein“, nicht auf 
das Verhältnis von Mission und Kolo-
nialverwaltung. Auch sonst scheute Flierl 
sich nicht, Missstände öffentlich anzu-
prangern. Er ergriff die Initiative, wo 
etwas im Argen lag, setzte durch, was er 
als richtig erachtete, und das schon als 
junger Mann auch seinen Vorgesetzten 
gegenüber. Flierl widersetzte sich, nicht 
selten mit einem Anflug von Humor, 
wenn ihm eine Vorgabe unsinnig er-
schien, er ergriff Partei, kritisierte und 
widersprach, hielt zornige Reden und 
verfasste unermüdlich Briefe, Telegram-
me, Eingaben, Mahnschriften, Broschü-
ren, Bücher, Aufsätze und Leserzu-
schriften. Dabei bewies er Umsicht, 
Zähigkeit und Mut. Für jemanden, der 
als einfacher Bauernjunge zu strengem 
Gehorsam erzogen worden war, ist es ein 
überaus bemerkenswerter Zug, wie 
selbstsicher Flierl politischen, kirch-
lichen oder wissenschaftlichen Autori-
täten gegenüber aufzutreten wusste. 

Fundamentalkritik leistete er jedoch 
nicht. Flierl, der sich als Gewissen der 
Kolonialregierungen sah, war definitiv 



evangelische missiologie 31[2015]2 87 

kein Revolutionär. Es kam ihm natürlich 
nicht im Entferntesten in den Sinn, das 
Kolonialsystem als solches zu hinter-
fragen, dessen Teil die Mission war. 
Auch seine Tätigkeit selbst, die Mis-
sionierung von Nichtchristen, würde in 
der heutigen Gesellschaft kontrovers 
beurteilt werden. Für Johann Flierl aber 
stand eine solche Grundsatzdiskussion 
völlig außer Frage. Unter den politischen 
Gegebenheiten einer kolonialen Gesell-
schaft kritisierte Flierl einzelne Miss-

stände, war aber grundsätzlich bereit, die 
jeweilige Obrigkeit zu akzeptieren und 
zu unterstützen. 33  In dieser Haltung 
konnte er sich in lutherischer Tradition 
auf den Apostel Paulus berufen.34 

                                                           

33 Ähnlich zwiespältig war später seine Haltung 
zum Nationalsozialismus (siehe dazu das entspre-
chende Kapitel meiner Einleitung der „Erinne-
rungen“, I XXXIV–XL). 

34 Siehe „Erinnerungen“ II 351. 

 
 

 

 

Bericht: 11. Forum Bibelübersetzung – Fachtagung 

05.–06. Mai 2015 Tagungshotel Herrenberg Evangelische 
Diakonieschwesternschaft Herrenberg–Korntal e.V. 

Am 11. Forum Bibelübersetzung – Fachtagung – vom 05.–06. Mai 2015 trafen sich 
ca. 20 Experten aus der Missiologie, Theologie, und Linguistik, um über 
Entwicklungen im Bereich der Wissenschaft der Bibelübersetzung zu diskutieren. Das 
Forum Bibelübersetzung ist eine Kooperation der Deutschen Bibelgesellschaft (Dr. 
Rösel und Dr. Jahr), des Forum Wiedenest (Prof. Dr. Stenschke), und Wycliff 
Deutschland (Dr. Werner). Letzterer trägt auch die planerische Verantwortung dieser 
Fachtagung. Dieses Jahr standen zwei praktische Projekte zur Bibelübersetzung von 
Wycliff Deutschland e. V. im Vordergrund. Dr. Ursula Peter, die zusammen mit ihrem 
Ehemann an der Übersetzung zu einer Sprache der Sinti arbeitet, stellte dieses Projekt 
vor. Ebenso Dr. Wolfgang Stradner, der an der Elfenbeinküste das Projekt der Djimini 
startete. Bei beiden Vorträgen stand die Verantwortung der Projektinitiatoren, im 
Hinblick auf die enge Zusammenarbeit mit muttersprachigen Bibelübersetzern im 
Vordergrund. Die Revision der Hoffnung für Alle wurde von Urs Stingelin (STH 
Basel) vorgestellt, der auch die Entwicklungs- und Traditionsgeschichte der HfA, als 
kommunikative Bibelübersetzung, ausführlich darstellte. Dr. Martin Dreytza 
(Studienzentrum Krelingen) berichtete aus seiner nunmehr mehr als 20jährigen 
Erfahrung an Wortstudien und der Entwicklungen zu dem hebräischen Begriff ruach, 
der meist mit Geist, Wind übersetzt wird. Wolfgang Loest (Lippische Landeskirche) 
und Olaf Schmidt-Wischhöfer (wissenschaftlicher Berater) stellten das Online-Projekt 
Offene Bibel vor. Es teilt sich in eine Studien-, eine Lese- und eine Leicht-Sprache 
Fassung, die online bearbeitet werden. Beeindruckt haben dabei die ökumenische 
Beteiligung an diesem Projekt und die bisherige sehr unkomplizierte Konsensfassung. 
Prof. Dr. Christof Sauer (Evangelische Fakultät Leuven) lenkte die Aufmerksamkeit 
der Teilnehmer auf den sehr aktuellen Bereich der Verfolgung und des Martyriums 
von Christen, wie es in der Heiligen Schrift sehr ausführlich dokumentiert wird. 



88 evangelische missiologie 31[2015]2 

Insbesondere die sprachlichen Wortfelder zu diesem sehr spannenden Thema wurden 
hervorgehoben. Dr. Rolf Schäfer (Deutsche Bibelgesellschaft) führte in die neueste 
textkritische Forschung zur Hebräischen Bibel/Altes Testament im Rahmen der Biblia 
Hebraica Quinta ein. Nicht nur die geschichtliche Bedeutung der starken Beteiligung 
von Deutschen an der internationalen Forschung auf diesem Gebiet beeindruckt,  
beeindruckt, sondern auch die immer neuen Erkenntnisse, die zu diesem antiken Text 
gemacht werden. Mathias Jeschke (Deutsche Bibel Gesellschaft) führte in die Welt 
und das Genre der Kinderbibel ein. Dabei veranschaulichte er sehr plastisch die 
religionspädagogische und kinderpsychologische Seite von Kinderbibeln zur 
Vermittlung christlicher Inhalte. Die nächste Fachtagung wird als Internationales 
Forum Bibelübersetzung vom 26. – 30. Mai 2016 in Oslo an der Fjellhaug-
Hochschule stattfinden. Sie wird in die Festivitäten zum 200-jährigen Bestehen der 
Norwegischen Bibelgesellschaften eingebunden sein. Drei Beiträge aus dem Kreis der 
deutschen Veranstalter konnten bereits gewonnen werden. Informationen bei Eberhard 
Werner (eberhard.werner_1@t-online.de).  

Dr. Eberhard Werner, Institut für evangelische Missiologie, Gießen 
 

 

 

 

Abschied von Detmar Scheunemann  
(20.06.1932– 08.04.2015) 

Wir nehmen Abschied von unserem langjährigen AfeM-Mitglied Detmar Scheune-
mann. Aufgrund seiner Erfahrungen und seines Lehrdienstes in Indonesien und eines 
umfangreichen Reisedienstes in Asien beschäftigte er sich vor allem mit dem 
Verhältnis von Mission und Erweckung sowie damit verbunden mit der Ausein-
andersetzung mit okkulten Kräften in der Mission, so in seinen Büchern „Ruf aus 
Indonesien“ (Hänssler/Telos) 1972; „Und führte uns hinaus ins Weite: Studien über 
den Heiligen Geist in Indonesien und anderswo“ (Brockhaus) 1980; 5. Aufl. 1982 – 
Englisch „The Ministry of the Holy Spirit“ (YPPII) 1984; „Wo Gottes Feuer brennt: 
Elemente der Erweckung“ (Brockhaus) 1999. Daneben erschienen viele Bücher auf 
Indonesisch, so etwa „Romantika kehidupan suamiistri“ (YPPII) 1987. 1994 war 
Hauptreferent der AfeM-Jahrestagung 1994 („Mission als Kampf mit den 
Mächtigen“. Referate der Jahrestagung 1993 des AfeM (idea) 1993). Zudem steuerte 
er den Beitrag „Bibeltreue als Motiv der Weltmission“ zur vom AfeM verlegten 
Festschrift für Helmuth Egelkraut bei (VKW 1998). Als Konrektor und Studienleiter 
der damaligen Akademie für Weltmission prägte er zusammen mit Prof. George W. 
Peters viele Missionare. Mich prägte er bereits als Schüler und Student durch unsere 
Kontakte zum WEC International, seiner Missionsgesellschaft, dann besonders, als 
ich 1979 einen langen Sommer in Batu verbrachte, wo er wirkte.  

Ich danke seinem Bruder, Volkhard Scheuemann, für die Erlaubnis, seine Trauer-
Ansprache im Folgenden abzudrucken (mit kleinen Kürzungen).  

Thomas Schirrmacher, Vorsitzender des AfeM. 



evangelische missiologie 31[2015]2 89 

Ansprache von Volkhard Scheunemann bei der Trauerfeier für Detmar 
Scheunemann, am 15.04.2015 in Korntal 
Lassen Sie mich einige persönliche Worte in Wertschätzung meines Bruders Detmar 
sagen. Ich tue es im Namen von uns Geschwistern.  

Detmar war ein Pionier – mit einem Tief- und Weitblick begabt. Als Ältester von uns 
Geschwistern ging er uns in vielem voran: in der Schule, beim Spielen und vor allem 
im Glauben. Während eines Englandaufenthalts fand er 1951 im Umkreis des WEC 
International in London zu einer persönlichen Beziehung zu Jesus Christus. Das 
revolutionierte nicht nur sein persönliches Leben, sondern auch unsere evangelische 
Jugend. Sein missionarisches Herz steckte unseren Freitagskreis an. Er übernahm die 
Jugendarbeit in einem Flüchtlingslager, organisierte einen Krankenhauschor und 
kümmerte sich um Randgruppen unserer Gemeinde – damals Sinti und Roma. Er 
nahm Kontakt zum Missionshaus Bibelschule Wiedenest auf, studierte Theologie 
unter E. Schrupp und E. Sauer und brachte dessen heilsgeschichtliche Schau des Alten 
und Neuen Testaments im Lehrplan des Batuer Bibelinstituts in Indonesien ein.  

Nach einer Fernverlobung mit Gisela geb. Juch wurden beide 1961 von unserem Vater 
in Lübeck getraut. Trautext war das Jesuswort: „Wen da dürstet, der komme zu mir 
und trinke. Wer an mich glaubt, wie die Schrift sagt, von dessen Leibe werden Ströme 
lebendigen Wassers fließen“ (Joh 7,37–38). Detmar war schon 1957 als einer der 
ersten deutschen WEC Missionare nach Indonesien ausgereist und hatte sich der für 
einen Missionar so wichtigen Phase der Anpassung an Kultur und Sprache sowie an 
das tropische Klima in Ostjava gestellt. Schon hier begann er an einer örtlichen 
Bibelschule zu unterrichten und erkannte als strategische Lebensberufung, sich in 
junge Indonesier zu investieren.  

Nach der Heirat zurück in Indonesien übernahm er die Leitung des Bibelinstituts in 
Batu und ertrug manche Spannungen mit Kollegen, die seinen inter-kirchlichen 
Dienst nicht verstehen konnten. Als Rektor war er verantwortlich für Lehrplan und 
Ausbildungskonzept des Instituts, das von vielen Praktika gekennzeichnet war. Pfr. 
Sven Findeisen erwähnte in seinem Beileidsbrief, er habe bei seinem Besuch in Batu 
eine ganz andere, eine alternative, theologische Ausbildungsform kennengelernt: 
alternativ, d.h. von wo anders her, von oben empfangen und geboren. Detmar prägte 
zusammen mit Gisela über 30 Jahre eine ganze Generation von indonesischen 
Pastoren und Missionaren. Hautnah erlebte er 1965 die Erweckung auf der Insel 
Timor, von der er als kranker Mann zurückgeflogen werden musste. Er nutzte die 
lange Genesungszeit von einer hartnäckigen Hepatitis, um den Grundstein für die 
Hausordnung der Indonesischen Missionsgemeinschaft auf internationaler und 
integraler Grundlage zu legen. Sie war aus dem Bibelinstitut erwachsen.  

1989 zurück in Deutschland wurde Detmar die Tätigkeit als Konrektor und 
Studienleiter der heutigen Akademie für Weltmission in Korntal übertragen. Hier 
konnte er seine mannigfache Kenntnis im kulturübergreifenden Dienst weitergeben. 
Auch hier wieder erkannte er in einer Begegnung mit dem Russlanddeutschen Peters 
aus Bishkek in Kirgistan die strategische Stunde, machte sich nach der Wende mit ihm 
auf den Weg und rief hin und her in den Häusern die ersten kirgisischen Gemeinden 
ins Leben. Später unterrichtete er an der dortigen Bibelschule die ersten kirgisischen 
Pastoren, nachdem er zur Verstärkung indonesische Missionare nach dort gerufen 
hatte. Wahrlich ein Pionier im Reiche Gottes, der vieles angestoßen hat! 

 



90 evangelische missiologie 31[2015]2 

Missio Dei (Teil 2)  

Rezeption in der ökumenischen und der evangelikalen Bewegung  

Hannes Wiher 

In diesem Folgeartikel zu dem in der letzten Ausgabe erschienenen ersten Teil werden 
die Entwicklungen des Missio Dei Begriffs in der ökumenischen Bewegung nach dem 
zweiten Weltkrieg und seine Rezeption in der evangelikalen Bewegung dargestellt. Bei 
seiner Wiederaufnahme durch die ökumenische Bewegung wurde der Begriff mit 
einem neuen Konzept der Mission verbunden, der sich vom alten Begriff mit seiner 
Verbindung zum Kolonialismus und einer kirchlichen Begründung der Mission 
abgrenzen sollte. Diese Umdeutung ohne direkten Bezug zur Trinitätslehre erlaubte es 
jeder theologischen Richtung, den Ausdruck mit ihrem Inhalt zu füllen. Das Interesse 
der evangelikalen Bewegung an einer trinitarischen Begründung der Mission ist erst in 
den letzten Jahren erwacht. Die Publikationen von drei Missiologen haben die alte 
Diskussion über die Missio Dei wiederbelebt. Christopher Wright’s The Mission of God 
(2006), Timothy Tennent’s Invitation to World Missions (2010), und Thomas 
Schirrmacher’s Missio Dei (2011) werden besprochen. Zum Schluss folgen eine 
Auswertung und eine praktische Anwendung.  

Dr. Hannes Wiher ist promovierter 
Mediziner und Theologe (Ph.D. in Mis-
siologie, Potchefstroom, South Africa). 
Er kommt aus der Schweiz und arbeitete 
22 Jahren als Missionar in Guinea. Seit 
2003 unterrichtet er Missiologie in 
Afrika, Asien und Europa und widmet 
sich dem Aufbau der Missiologie in der 
französisch-sprachigen Welt. Email: 
hannes.wiher@bluewin.ch. 

Zusammenfassung von Teil 1  

Im ersten Teil 1  haben wir die linguis-
tische Entwicklung des Begriffs Missio 
Dei bei den Kirchenvätern verfolgt. Wir 
haben festgestellt, dass die patristische 
Reflexion über die Trinität die Ent-
wicklung eines Konzeptes wie dasjenige 
der Missio Dei nicht gefördert hat. Denn 
bezüglich der Sendung des Sohnes und 
des Geistes (missio Filii, missio Spiritus 
Sancti) kommt hauptsächlich der objek-
tive Genitiv vor (d.h. Gott als Objekt der 
Sendung). Der trinitarische Gott kann 
jedoch nicht derjenige sein, der gesandt 
wird, sondern nur derjenige, der sendet. 
Die Bedeutung des Ausdrucks Missio 
                                                           

1 Evangelikale missiologie 2015/1, 38-49.  

Dei muss deshalb vor allem diejenige 
eines genitivus auctoris und damit eines 
subjektiven Genitivs annehmen. Georg 
Vicedom geht darüber hinaus und fol-
gert: „Der Begriff der Missio Dei muss 
aber, wenn wir der biblischen Kon-
zeption gerecht werden wollen, zugleich 
als attributiver Genitiv verstanden wer-
den, durch welchen Gott nicht nur zum 
Sendenden, sondern zugleich zum Ge-
sandten wird.“2 

Anschliessend haben wir die Reflexion 
über die Trinität bei den katholischen 
Theologen Augustin und Thomas von 
Aquin analysiert. Beide führen einen 
Unterschied zwischen immanenter und 
ökonomischer Trinität ein, indem sie das 
Konzept der Hervorgehung (processio) 
einführen und die Hervorgehung des 
Sohnes und des Geistes der immanenten 
Trinität zuordnen, die Sendung (missio) 
derselben aber der ökonomischen Trini-
tät. Damit dient die Sendung nur dem 
Erkennen Gottes, gehört aber nicht zu 
seinem Sein in aller Ewigkeit. Hans Urs 
                                                           

2 Georg F. Vicedom, Missio Dei – Actio Dei, Hg. 
Klaus W. Müller, Nürnberg: VTR, 2002, 33 (meine 
Hervorhebung).  



evangelische missiologie 31[2015]2 91 

von Balthasar auf katholischer Seite und 
Karl Barth auf protestantischer Seite 
nehmen diese ontologische Unterschei-
dung nicht in ihre theologische Reflexion 
auf. Für Barth ist der Gott, welcher sich 
in seinen Werken und in Jesus Christus 
offenbart, kein anderer als der ewig 
seiende Gott, der Gott an sich.  

Indem sich Barth von der Dichotomie 
zwischen immanenter und ökonomischer 
Trinität distanziert, wertet er indirekt die 
Sendung des Volkes Gottes auf. Diese 
Gewichtsverlagerung betrifft zunächst 
Gott selbst: Er wird zu einem „missio-
narischen“ Gott; 3  durch die Gemein-
schaft mit ihm wird die christliche 
Gemeinde zu einer missionarischen Ge-
meinde; schließlich wird für Barth Theo-
logie zu einer trinitarischen und mis-
sionarischen Theologie.4 Barth scheint es 
zu gelingen, verschiedene bisher getrennt 
gedachte Konzepte zusammen zu den-
ken: Gottes Sein und Handeln, Gemein-
de und Mission, Gott und Mensch 
zusammen in der Aufgabe der Ver-
söhnung. Barths dialektische Theologie 
mit ihrer kategorischen Ablehnung einer 
natürlichen Theologie und weit weg von 
den Realitäten der Mission wahrge-
nommen, scheint trotz allem eine 
trinitarische Begründung der Mission zu 
ermöglichen.5 

Entwicklungen in der 
ökumenischen Bewegung  

Übliche Darstellungen der Ereignisse, 
welche zur Annahme des Begriffs Missio 
Dei in der ökumenischen Bewegung ge-
führt haben, beginnen mit Karl Barths 
                                                           

3  Barth selber benützt diesen Begriff ganz im 
Gegensatz zu anderen bekannten Theologen nie. 
4 KD IV/4, 110. 
5 Für eine detailliertere Diskussion von Karl Barths 
Theologie in der Perspektive der Missio Dei siehe 
die Ph.D. Thesis von John G. Flett, The Witness of 
God: The Trinity, Missio Dei, Karl Barth, and the 
Nature of Christian Community, Grand Rapids, MI: 
Eerdmans, 2010. 

Rede an der Brandenburgischen Mis-
sionskonferenz in Berlin am 11.4.1932. 
Der Titel seines Vortrags war: „Die The-
ologie und die Mission in der Gegen-
wart.“6 Gemäß der gängigen Sicht diente 
diese Rede als Basis für die Einführung 
der trinitarischen Begründung der Mis-
sion in der ökumenischen Bewegung. 
Aber Barth entwickelt in seinem Vortrag 
einfach die im ersten Teil dieses Artikels 
dargelegte Konzeption der missionari-
schen Gemeinde als Entsprechung von 
Gottes missionarischem Handeln. Ganz 
in dieser Perspektive macht er folgende 
Aussage: 

[M]uss nicht der treuste und überzeugteste 
Missionar ernsthaft über die Tatsache 
nachdenken, dass das Wort missio in der 
alten Kirche ein Begriff aus der Trinitäts-
lehre war, die Bezeichnung für die göttliche 
Selbst-Sendung, die Sendung des Sohnes 
und des Heiligen Geistes in die Welt?7 

Es muss betont werden, dass Barth in 
seiner ganzen Rede den Begriff Missio 
Dei oder eine Idee, welche dem Begriff 
nahe käme, nie erwähnt. Außerdem ent-
wickelt er diese Konzeption 
in der Kirchlichen Dog-
matik erst nach der Kon-
ferenz des Internationalen 
Missionsrates (IMC) in 
Willingen (1952). Gewöhn-
lich wird angenommen, 
dass Barth Karl Hartenstein 
(1894-1952), der von 1926 
bis 1939 Direktor der Bas-
ler Mission war, beeinflusst hat. Auch 
wenn Hartenstein von Barth beeinflusst 
worden ist, so ist es doch wahrschein-
licher, dass Oscar Cullmann und Dietrich 
Bonhoeffer mehr Einfluss auf ihn hatten. 
In einem Vortrag von 1927 über die 
Frage: „Was hat Karl Barths Theologie 
der Mission zu sagen?“ schreibt Harten-
                                                           

6 Karl Barth, „Die Theologie und die Mission in 
der Gegenwart,“ Zwischen den Zeiten 10, 3, 1932, 
189-215. 
7 Ibid., 204. 

Dass  
ein Schüler  
von Barth 
Mission fördert, 
sei ein 
Widerspruch in 
sich selbst. 



92 evangelische missiologie 31[2015]2 

stein, dass Barth „kein enger Freund der 
Mission war.“ 8  Und Walter Freytag 
(1899-1959), Professor für Missiologie 
in Kiel und Hamburg, bemerkt über 
Hartenstein, dass ein Schüler von Barth, 
welcher die Mission fördere, nichts 
anderes als ein Widerspruch in sich 
selbst sei.9 Schließlich folgte Hartenstein 
nicht der vorherrschenden Position der 
deutschen Missionswissenschaft, welche 
einen besonderen Akzent darauf legte, 
dass tief in der einheimischen Kultur 
(dem Volkstum) verwurzelte Gemeinden 
gegründet werden. In der Folge von 
Cullmann und Freytag entwickelte Har-
tenstein eine heilsgeschichtlich orientier-
te Missionstheologie, in die er gewisse 
Ideen Barths integrierte, besonders die 
grundlegende Idee, dass Gott selbst der 
souverän Handelnde in der Mission sei. 

Es wird allgemein anerkannt, dass die 
Wende in der Missionstheologie auf der 
Konferenz in Willingen (1952) stattfand. 
Ihr Thema war „Die missionarische Ver-
pflichtung der Kirche“. Verschiedene 
Faktoren können erwähnt werden, wel-
che die Einführung des Begriffs Missio 
Dei gefördert haben. Nach den zwei 
Weltkriegen während des 20. Jahrhun-
derts und dem Hinauswurf der Missio-
nare aus China im Jahre 1950 hatten die 
christlichen Kolonialmächte ihre Glaub-
würdigkeit verloren. Dies war auch die 
Zeit der Unabhängigkeit vieler Staaten in 
der südlichen Hemisphäre, als die „jun-
gen“ Kirchen sich ihrer Reife und ihrer 
Dynamik bewusst wurden. Es war eine 
Zeit der radikalen Infragestellung, eine 
„Grundlagenkrise der Mission.“ Da es 
nun auf allen Kontinenten christliche Ge-
                                                           

8 Karl Hartenstein, „Was hat die Theologie Karl 
Barths der Mission zu sagen?“ Zwischen den Zeiten 
6, 1928, 59. 
9  Walter Freytag, „Mitglied im Deutschen 
Evangelischen Missionsrat und Missionstag und 
bei den Tagungen der Ökumene,“ in Karl 
Hartenstein: Ein Leben für Kirche und Mission, 
Hg. Wolfgang Metzger, Stuttgart: Evangelischer 
Missionsverlag, 1953, 296. 

meinden gab, war die geographische De-
finition der Mission gemäß dem Schema 
„Vom Westen in den Rest“ (from the 
West to the rest) obsolet. Das moralische 
Versagen der westlichen Kirchen stellte 
ebenfalls die ekklesiozen-
trische Konzeption der Mis-
sion in Frage. Es wurde 
unabdingbar, eine neue Be-
gründung der Mission zu 
finden. Eine trinitarische Be-
gründung schien den zwei 
einflussreichsten Gruppen an 
der Konferenz von Willingen 
am geeignetsten. Einerseits 
war es die amerikanische 
Vorbereitungsgruppe unter 
der Leitung von Paul Lehmann, Profes-
sor am Princeton Theological Seminary, 
welche den Bericht „Why Missions?“ 
veröffentlichte. 10  Diese Gruppe war 
unter dem starken Einfluss von H. 
Richard Niebuhr (1894-1962), Professor 
an der Yale Divinity School. Niebuhr 
vertrat eine realisierte Eschatologie und 
einen theologischen Standpunkt, wel-
chen er als „trinitarisch, d.h. weder chri-
stozentrisch noch spiritualistisch noch 
kreativistisch, aber all diese zusammen 
... [nämlich] theozentrisch” charakteri-
sierte. 11  Seine Nebeneinanderstellung 
von Christozentrismus und Trinitarismus 
scheint eine Reaktion auf Barth zu sein. 
Helmut Rosin und David Bosch nehmen 
an, dass dieser amerikanische Bericht 
zusammen mit der ÖRK-Studie „Die 
missionarische Struktur der Gemeinde“ 
                                                           

10 „Why Missions? Report of Commission I on the 
Biblical and Theological Basis of Missions, “ Paul 
L. Lehmann Collection, Princeton: Princeton 
Theological Seminary, 1952. Der komplette Text 
des Berichts wurde nie publiziert. Eine abgekürzte 
Version ohne die strittigen Elemente wurde ver-
öffentlicht in Paul L. Lehmann, „The Missionary 
Obligation of the Church,“ Theology Today 9, 1, 
1952, 20-38. 
11  Später veröffentlicht in H. Richard Niebuhr, 
„An Attempt at a Theological Analysis of 
Missionary Motivation, “ Occasional Bulletin of 
Missionary Research 14, 1, 1963, 1. 

Die Spannung 
zwischen der 
liberalen 
amerikanischen 
Gruppe und der 
pietistischen 
württembergi-
schen Position. 



evangelische missiologie 31[2015]2 93 

unter der Leitung von Johannes 
Hoekendijk entscheidend waren für die 
Einführung der Missio Dei Formel.12 Auf 
der anderen Seite war die deutsche Grup-
pe unter der Leitung von Hartenstein und 
Freytag mit ihrem heilsgeschichtlichen 
Ansatz und einer eher wohlwollenden 
Haltung gegenüber Barth. Diese Gruppe 
fürchtete den starken Einfluss der li-
beralen amerikanischen Gruppe. Diese 
Spannung zwischen der liberalen ame-
rikanischen Gruppe und der pietistischen 
württembergischen Position war nicht 
neu. Sie bestand seit den ersten Kon-
ferenzen des Internationalen Missions-
rates. Hartenstein umschreibt diese Be-
rührungsangst in seinem Bericht über die 
Konferenz in Tambaram 1938, wenn er 
sagt, dass die amerikanische Orien-
tierung auf das Reich Gottes hin ein 
„allgemeines Passwort“ bietet, mit dem 
man den Kampf für die Verwirklichung 
des Reiches Gottes in allen Bereichen 
des sozialen und politischen Lebens 
führen kann.13 Die trinitarische Begrün-
dung der Mission, wie sie von der ameri-
kanischen Gruppe vorgeschlagen wurde, 
erlaubte es, andere Themen auf ihrer 
Agenda einzuschließen, wie Reich Got-
tes Theologie, Gottes Handeln in der 
Schöpfung und die missionarische Ge-
meinde. 

Die Spannung wurde so groß, dass wäh-
rend der Konferenz und in der Gruppe, 
die den Schlussbericht verfassen sollte, 
in der Russell Chandran, Hartenstein, 
                                                           

12 Rosin, Missio Dei, 23; David J. Bosch, Witness 
to the World: The Christian Mission in Theological 
Perspective, London: Marshall, Morgan & Scott, 
1980, 179f. Vgl. ÖRK, Kirche für andere und 
Kirche für die Welt: Eine Studie über Strukturen 
für missionarische Gemeinden, Genf: ÖRK, 1967). 
13 Karl Hartenstein, „Tambaram, wie es arbeitete,“ 
in Das Wunder der Kirche unter den Völkern der 
Erde: Bericht über die Weltmissionskonferenz in 
Tambaram, Hg. Martin Schlunk, Stuttgart: 
Evangelischer Missionsverlag, 1939, 41f, zitiert in 
Wilhelm Richebächer, „Missio Dei: The Basis of 
Mission Theology or a Wrong Path?“ International 
Review of Mission 92, 4, 2003, 603, n. 24. 

Lehmann und Hoekendijk waren, kein 
Konsens gefunden werden konnte. 14  In 
„ökumenischer“ Sprache ausgedrückt 
wurde der Bericht „entgegengenommen, 
aber nicht angenommen.“ In dieser aus-
weglosen Situation wurde schließlich 
Lesslie Newbigins Text angenommen. Er 
bekräftigt die missionarische Berufung 
der Kirche im dreieinen Gott, vermeidet 
aber die strittigen Elemente. Die wichtig-
ste Erklärung der Konferenz ist folgende: 

„Es gibt keine Teilnahme an Christus ohne 
Teilnahme an Seiner Mission in der Welt. 
Das, wodurch die Kirche ihre Existenz 
empfängt, ist es auch, wodurch ihr die 
Weltmission aufgegeben ist. ‚Wie mich der 
Vater gesandt hat, so sende auch ich 
euch.‘“15  

Gemäß dieser Erklärung, welche auf 
dem sehr weiten Missionsbefehl des 
Johannes Evangeliums (Joh 20,21) ba-
siert, wird Mission als das Handeln des 
dreieinen Gottes in der Welt definiert. 
Diese Position ist weitgehend jene von 
Hoekendijk und verbirgt den Konflikt 
mit der heilsgeschichtlichen Sicht der 
deutschen Gruppe.16 

Es ist bemerkenswert, dass in der ganzen 
Diskussion (so weit sie in den Konfe-
renz-Dokumenten verfolgt werden kann) 
und im Schlussbericht der Ausdruck 
Missio Dei nicht vorkommt. Wie konnte 
der Begriff denn der Konferenz in Wil-
lingen zugeordnet werden? Er erscheint 
erstmals in einem Bericht, den Harten-
stein nach der Konferenz schrieb. In 
diesem Bericht bestätigt er seine Position 
vor der Konferenz und drückt seine tiefe 
Sorge darüber aus, die heilsgeschicht-
liche Perspektive zu retten. 17  Seine 
                                                           

14 Norman Goodall, ed., Missions under the Cross, 
London: Edinburgh House, 1953, 244. 
15 Goodall, Missions under the Cross, 190. 
16 L. A. Hoedemaker, „The People of God and the 
Ends of the Earth,“ in Missiology: An Ecumenical 
Introduction, ed. F. J. Verstraelen et al., Grand 
Rapids: Eerdmans, 1995, 165. 
17  Karl Hartenstein, „Übergang und Neubeginn: 
Zur Tagung des Internationalen Missionsrats in 



94 evangelische missiologie 31[2015]2 

hauptsächliche Aussage verbindet das 
Handeln des dreieinen Gottes mit dem-
jenigen der Kirche:  

Von der ‚Missio Dei‘ allein kommt die 
‚missio ecclesiae.‘ Das ortet die Mission im 
weitesten denkbaren Rahmen der Heils-
geschichte und von Gottes Heilsplan.18  

Sein vorzeitiger Tod einige Wochen nach 
der Konferenz von Willingen lässt viele 
Fragen in Bezug auf die spätere Ent-
wicklung seines Denkens offen. Es ist 
aber nicht sein Bericht, der den Missio 
Dei Begriff verbreitet hat, sondern das 
Missio Dei betitelte Buch von Georg 
Vicedom (1903-1974), welches eine 
evangelisch-lutherische Missionstheolo-
gie in der Perspektive der Heilsge-

schichte und des Reiches 
Gottes formuliert. 19  Georg 
Vicedom war 1956–1972 
Professor für Missionswis-
senschaft an der lutheri-
schen Augustana Univer-
sität in Neuendettelsau. Um 
das klassische Missions-
mandat zu retten, führt Vi-
cedom als interessante 

Neuerung eine Unterscheidung zwischen 
der (allgemeinen) Missio Dei und der 
Missio Dei specialis ein. Die erstere um-
schreibt Gottes Handeln in Schöpfung 
und Geschichte, während die letztere das 
                                                                   

Willingen,“ Zeitwende 24, 4, 1952, 334-345; idem, 
„Theologische Besinnung,“ in Mission zwischen 
gestern und morgen, Hg. Walter Freytag, Stuttgart: 
Evangelischer Missionsverlag, 1952, 51-72. Für 
eine Evaluation siehe Bosch, Transforming 
Mission, 391f. 
18 Hartenstein, „Theologische Besinnung,“ 62. 
19  Georg F. Vicedom gab zunächst Missio Dei: 
Einführung in eine Theologie der Mission, 
München: Kaiser, 1958, heraus und behandelte 
später die Weiterentwicklung der Theologie der 
Mission (ökumenischer und evangelikaler Aus-
richtung): Actio Dei: Mission und Reich Gottes, 
München: Kaiser, 1975. Kombinierte Ausgabe 
herausgegeben durch Klaus W. Müller: Missio Dei 
– Actio Dei, Nürnberg: VTR, 2002. Die folgenden 
Zitate sind der kombinierten Ausgabe entnommen. 

spezifische Heilshandeln des Sohnes und 
des Geistes betrifft.20 

Die ersten beiden Missiologen, welche 
den Ausdruck Missio Dei eingeführt ha-
ben, waren also konservative deutsche 
Missiologen. Ihr Hauptanliegen war, die 
traditionelle Perspektive der Mission zu 
retten und ihr gleichzeitig einen breiteren 
Rahmen zu geben. Trotz dieser Tatsache 
ist für Helmut Rosin der neue Begriff 

... ein trojanisches Pferd, durch welches die 
(noch nicht aufgenommene) amerikanische 
Vision in die gut bewachten Wälle der 
ökumenischen Missionstheologie hinein-
geholt wurde.21  

Für John Flett bedeutet die Einführung 
dieses neuen Begriffs für die Missions-
theologie rückblickend eine “kopernika-
nische Revolution.“ 22  Für Hoedemaker 
symbolisiert die Formel  

... die Tatsache, dass der präkritische und in 
einem gewissen Sinn prätheologische Dis-
kurs über Mission (der sogenannten ‚War-
neck Ära‘) nun Geschichte ist. Und effektiv 
war die Grenzlinie in Willingen. … Alles in 
allem war die Ausbeute minimal. Die 
Missio Dei Formel … ist in alle Rich-tun-
gen zu offen, um für eine Behandlung der 
anstehenden Probleme fruchtbar zu sein.23  

Die Entwicklungen nach der Konferenz 
von Willingen bestätigen die Tatsache, 
dass der Ausdruck Missio Dei eine Art 
„umfassendes Passwort“ ist. Wenn der 
Ausdruck einen Konsens ausdrückt, so 
ist dieser auf die Terminologie begrenzt. 
Was den Inhalt betrifft, bestehen sehr 
verschiedene Vorstellungen. Wir haben 
oben bereits die heilsgeschichtliche Sicht 
von Hartenstein, Freytag und Cullmann 
erwähnt. Aus dieser Perspektive wird 
Missio Dei in einem abgeschwächten 
und abgeleiteten Sinn ein Synonym für 
die Heilsgeschichte von Gottes Erwäh-
lung Abrahams bis zur Kirche. Dieser 
                                                           

20 Vicedom, Missio Dei – Actio Dei, 59-62. 
21 Rosin, Missio Dei, 26. 
22 Flett, Witness of God, 157. 
23 Hoedemaker, „The People of God,“ 164f. 

Vicedom  
führte die 
Unterscheidung 
von Missio Dei 
und Missio Dei 

specialis ein.  



evangelische missiologie 31[2015]2 95 

Sicht nahe ist eine, welche häufig von 
Evangelikalen vertreten wird und die 
eine fundamentale Unterscheidung 
macht zwischen Heilsgeschichte und 
Weltgeschichte. Georg Sautter ist ein 
Vertreter dieser Position. 24  Missio Dei 
kann auch den dynamischen Bezug zwi-
schen dem Reich Gottes und der Welt 
bezeichnen, in dem die Kirche nicht 
mehr ist als eine Funktion des Apostolats 
und eine Botin des Schalom. Als Haupt-

vertreter kann hier Hoeken-
dijk erwähnt werden.25 Ein 
ähnlicher Ansatz ist derje-
nige, welcher in der Missio 
Dei den Ausdruck von 
Gottes Handeln in der 
Geschichte sieht. Für diese 
Sicht haben wir bereits den 

amerikanischen Vorbereitungsbericht für 
Willingen mit H. Richard Niebuhr als 
Hauptvertreter erwähnt. Man kann auch 
die katholische Konzeption der Kirche 
als Sakrament der Einheit und als In-
stitution des Heils erwähnen. Zusam-
menfassend kann man sagen, dass Missio 
Dei als „Passwort“ für all diese Strömun-
gen und Ansichten dient. 

Neben dieser negativen Seite hatte der 
Ausdruck Missio Dei auch eine sehr 
positive Wirkung auf die systematische 
Missionswissenschaft, indem er der Mis-
sion eine trinitarische Begründung gab. 
Diese theologische Begründung der Mis-
sion ersetzt die historischen Definiti-
onen: die geographische und die ekkle-
siozentrische. Missio Dei setzt ihren Ak-
zent auf die Tatsache, dass Gemeinde 
und Mission ihren Ursprung in der Sen-
dung des dreieinen Gottes haben. Bosch 
formuliert das zusammenfassend so: 
„Mission hat ihren Ursprung im Herzen 
                                                           

24  G. Sautter, Heilsgeschichte und Mission, 
Gießen: Brunnen, 1985. 
25 Z.B. Johannes C. Hoekendijk, „Zur Frage einer 
missionarischen Existenz,“ Anhang in Kirche und 
Volk in der deutschen Missionswissenschaft, Mün-
chen: Kaiser, 1967, 297-354. 

Gottes.“26 Die Herausforderung ist nicht 
die Ausbreitung der „Kirche“ (ekklesio-
zentrische Definition) oder des „Chris-
tentums“ (geographische Definition), 
sondern die Teilnahme an der Beziehung, 
welche Gott mit der Welt hat. Die Kehr-
seite dieser Konzeption ist, dass Mission 
ihre Substanz verlieren kann. In einer 
„horizontalen“ Perspektive kann sie mit 
einem historischen Prozess oder histo-
rischen Bewegungen identifiziert wer-
den, wie es die ökumenische Bewegung 
in der 1960er Jahren mit der „Humani-
sierung“ oder der „Revolution“ und in 
den 1970er Jahren mit der „Befreiung“ 
gemacht hat. In einer universalistischen 
Perspektive kann sie auch als allge-
meiner Bezug Gottes zur Menschheit ge-
sehen werden, was jegliches missiona-
rische Engagement gegenstandslos wer-
den ließe. In einer „vertikalen“ Per-
spektive könnte Missionswissenschaft 
ihren christozentrischen Akzent verlieren 
und in der Pneumatologie, Eschatologie 
oder Ekklesiologie oder in einem dif-
fusen Trinitarismus aufgehen.27 Trotz all 
dieser Nachteile haben die verschiedenen 
christlichen Konfessionen (Katholiken, 
Orthodoxe, Ökumenische, Protestanten 
und Evangelikale) den Ausdruck Missio 
Dei in den folgenden fünfzig Jahren in 
ihre grundlegenden Texte aufgenom-
men, 28  so dass dadurch für einige ein 
                                                           

26 Bosch, Transforming Mission, 392. 
27 Vgl. Hoedemaker, „The People of God,“ 164f.  
28 Die Grunddokumente der verschiedenen Kon-
fessionen zeugen von dieser Tatsache: Mehrere 
Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils 
(1962-1965), z.B. Ad Gentes (1965), § 2 und 9; 
Adam Wolanin, „Trinitarian Foundation of 
Mission,“ in Following Christ in Mission: A 
Foundational Course in Missiology, ed. Sebastian 
Karotrempel et al., Boston: Pauline, 1996; 
Anastasios of Androussa, „Orthodox Mission – 
Past, Present, Future,“ in Your Will Be Done: 
Orthodoxy in Mission, Genf, ÖRK, 1989; David J. 
Bosch, Witness to the World: The Christian 
Mission in Theological Perspective, Atlanta: John 
Knox, 1980, 179f, 239-248; „The Iguas-
su Affirmation,“ in Global Missiology for the 21st 

Missio Dei  
als „Passwort“ 
für viele 
Strömungen 
und Ansichten.  



96 evangelische missiologie 31[2015]2 

Konsens zwischen den verschiedenen 
theologischen Richtungen besteht. 29  So 
ist Willingen wirklich zu einem Wende-
punkt für die Missionstheologie gewor-
den. 30  Nun wollen wir sehen, wie die 
Evangelikalen den Ausdruck Missio Dei 
aufgenommen haben. 

Rezeption durch die 
evangelikale Bewegung 

Die Entwicklungen in der ökumenischen 
Bewegung nach der Missionskonferenz 
in Willingen haben bei der Mehrheit der 
Evangelikalen Besorgnis hervorgerufen. 
Auf dem Höhepunkt der theologischen 
Abweichungen, welche oben dargestellt 
wurden, trennte sich die evangelikale 
Bewegung von der ökumenischen.31 Der 
Startpunkt war der erste Lausanner Kon-
gress im Juli 1974. 

Nachdem sie sich während mehreren 
Jahrzehnten gegenüber dem neuen Aus-
druck in Distanz gehalten hatten, haben 
die englischsprachigen Evangelikalen 
den englischen Ausdruck „mission of 
God“ und damit die unkompliziertere 
Haltung der nicht evangelikalen Theo-
logen aufgenommen. Damit haben auch 
sie den „neuen Konsens“ still über-
nommen. Die trinitarische Begründung 
der Mission hielt ihren Einzug in den 
Text der Iguassu Erklärung (1999),32 die 
aus einem Treffen der Missionskom-
mission der Weltweiten Evangelischen 
Allianz hervorgegangen ist, und eben-
falls in die Kapstadt Verpflichtung 
                                                                   

Century: The Iguassu Dialogue, ed. William D. 
Taylor, Grand Rapids: Baker, 2000, 15-21. 
29  Bosch, Transforming Mission, 390f; Engels-
viken, „Convergence or Divergence?“ 202-207. 
30 Für eine detailliertere Diskussion der Ereignisse 
um die Missionskonferenz in Willingen siehe Flett, 
Witness of God, 123-162.  
31  Jacques Matthey spricht von „kontextuellen 
Interpretationen“ welche zu der Trennung der 
evangelikalen von der ökumenischen Bewegung 
führten. Matthey, „God’s Mission Today“, 580. 
32  „The Iguassu Affirmation,“ in Global 
Missiology for the 21st Century, 17. 

(2010),33 die Erklärung des dritten Lau-
sanner Kongresses. In beiden Texten 
wird aber der lateinische Ausdruck 
Missio Dei vermieden. Die Evangeli-
kalen sind damit die letzten, welche die 
trinitarische Begründung der Mission in 
ihre Grundlagentexte aufge-
nommen haben. Diese Zu-
rückhaltung drückt sich nicht 
nur in einer zeitlichen Ver-
spätung aus, sondern auch in 
einem Mangel an theolo-
gischer Reflexion. Trotz dem 
in den letzten Jahren er-
wachten Interesse an einer 
Reflexion über die Trinität34 
haben nur drei evangelikale 
Missiologen substantielle Veröffentli-
chungen über das Thema einer trinita-
rischen Begründung der Mission vor-
gelegt:35 Christopher Wright, gleichzeitig 
Alttestamentler und Missiologe, Direktor 
von Langham Partnership (vorher John 
Stott Ministries) und Koordinator der 
theologischen Kommission der Lau-
                                                           

33  „Kapstadt Verpflichtung (2010).“ Text online: 
www.lausanne.org/de. 
34  Siehe Sexton, „The State of the Evangelical 
Trinitarian Resurgence“. 
35 Vgl. Einige andere Publikationen über Trinität 
und Mission: Carl Braaten, „The Triune God: The 
Source and Model of Christian Unity and Mission“, 
Missiology 18, 4, 1990, 415-478; David E. Bjork, 
„Toward a Trinitarian Understanding of Mission in 
Post-Christendom Lands“, Missiology 27, 2, 1999, 
231-244; Stephen R. Holmes, „Trinitarian Missio-
logy: Towards a Theology of God as Missionary“, 
IJST 8, 2006, 72-90; John R. Franke, „God is Love: 
The Social Trinity and the Mission of God“, in 
Trinitarian Theology for the Church: Scripture, 
Community, Worship, ed. Daniel J. Treier and 
David Lauber, Downers Grove: InterVarsity, 2009, 
105-119; Robert K. Lang’at, „Trinity and Missions: 
Theological Priority in Missionary Nomenclature“, 
in Trinitarian Theology for the Church, 161-81; 
Sexton, „The State of the Evangelical Trinitarian 
Resurgence“, 803; John Jefferson Davis, „Practis-
ing Ministry in the Presence of God and in 
Partnership with God – The Ontology of Ministry 
and Pastoral Identity: A Trinitarian-Ecclesial 
Model“, Evangelical Review of Theology 36, 2, 
2012, 115-136.  

Die 
Evangelikalen 
nahmen die 
trinitarische 
Begründung 
der Mission  
als letzte auf.  



evangelische missiologie 31[2015]2 97 

sanner Bewegung, Timothy Tennent, 
Präsident des Asbury Theological Semi-
nary und Professor für Weltmission, und 
Thomas Schirrmacher, systematischer 
Theologe und Missiologe, Chairman der 
theologischen Kommission der Welt-
weiten Evangelischen Allianz.  

Hermeneutische Perspektive 
von Christopher Wright 

Christopher Wrights Buch The Mission 
of God (2006) ist eines der ersten Bücher 
evangelikaler Theologen, welches das 
Konzept der Missio Dei thematisiert, al-
lerdings ohne den lateinischen Begriff zu 
benutzen. Vom Teil über die Mission der 
Gemeinde gibt es eine populäre Version: 
The Mission of God’s People: A Biblical 
Theology of the Church’s Mission.36  

Christopher Wright schreibt als alttesta-
mentlicher Exeget, nicht als systema-
tischer Theologe. Er bezieht sich auf 
frühere Diskussionen um die Missio Dei, 

entwickelt aber seine eige-
ne Konzeption der „Mis-
sion Gottes“. Der Untertitel 
„Die große Geschichte der 
Bibel aufschließen“ (Un-
locking the Bible’s Grand 
Narrative), zeigt, dass es 

das Ziel des Buches ist aufzuzeigen, dass 
die Mission Gottes den roten Faden 
darstellt, welcher durch die ganze Bibel 
hindurchgeht. Im ersten Teil des Buches 
schlägt Wright vor, die Bibel mit einer 
„messianischen und missionalen Herme-
neutik“ zu lesen. 37  Nach seiner Defi-
nition  

                                                           

36 Grand Rapids: Zondervan, 2010. 
37 Christopher Wright definiert den neuen Begriff 
„missional“ wie folgt: „Missional ist ein Adjektiv, 
das etwas bezeichnet, welches einen Bezug hat zur 
Mission oder die Qualitäten, Attribute oder Dyna-
miken der Mission hat. Missional verhält sich zum 
Begriff Mission, wie instrumental zu Instrument.“ 
Wright, The Mission of God, 24 (Hervorhebung im 
Original; meine Übertragung im letzten Satz. 
Dieser lautet im Englischen: „Missional is to the 

... geht eine missionale Hermeneutik von 
der Annahme aus, dass die ganze Bibel die 
Geschichte von Gottes Mission erzählt, 
welche er mit Seinem Volk in Seiner Welt 
um Seiner ganzen Schöpfung willen 
ausführt.38  

Mit dieser missionalen Hermeneutik geht 
er bewusst über eine „biblische Be-
gründung der Mission“ 39  und ebenfalls 
über eine trinitarische Begründung hin-
aus, hin zu einer missionalen Christus-
zentrierung. Christus, der Sohn Gottes, 
ist nicht nur Herr und Retter, sondern 
auch der Gesandte Gottes und der die 
Gemeinde Sendende. Nach Wright muss 
deshalb eine christozentrische Theologie 
notwendigerweise auch missional sein. 
Ganz im Sinne der missionalen Herme-
neutik spricht Wright im zweiten Teil 
von „Gott mit einer Mission“ und von 
„Jesus mit einer Mission,“ und im dritten 
Teil von „Israel mit einer Mission“ und 
von der „Gemeinde mit einer Mission.“ 
Der vierte Teil beschreibt dann den 
„Schauplatz der Mission“: die Erde, die 
Menschheit und die Völker. 40  Wright 
schreibt auch der Menschheit eine Mis-
sion zu, den Kulturauftrag (1Mose 1,28; 
2,15).41  

Wrights Ansatz ist „holistisch“, ohne 
klare Unterscheidung zwischen den zwei 
von den Reformatoren formulierten 
Aufträgen: dem Kultur- oder Schöp-
fungsauftrag und dem Missionsauftrag. 
Seine Definition der Mission ist sehr 
weit gefasst, so dass das Risiko besteht, 
dass alles zu Mission wird und schließ-
lich nichts mehr Mission ist. 42  Eine 
                                                                   

word mission what covenantal is to covenant or 
fictional to fiction.“  
38 Wright, The Mission of God, 51. 
39  Ibid., 34 (Titel des ersten Unterkapitels von 
Kapitel 1). 
40  Alle Aussagen sind Titel in Kapitel 2 und 
werden später im Buch wieder aufgenommen. 
41 Ibid., 65. 
42 Wir nehmen Bezug auf den bekannten Satz des 
anglikanischen Bischofs Stephen Neill: „If every-
thing is mission, nothing is mission.“ Stephen 

... der rote 
Faden, der  
die ganze Bibel 
durchzieht.  



98 evangelische missiologie 31[2015]2 

ähnliche Entwicklung mit erheblichen 
Konsequenzen wurde in der ökume-
nischen Bewegung in den 1960er und 
1970er Jahren beobachtet.43 Weiter stellt 
Wright die Kontinuität zwischen AT und 
NT in den Vordergrund. Unterschiede 
zwischen den zwei Testamenten treten in 
den Hintergrund, wie z.B. die Unter-
schiede in der Konzeption des „Volkes 
Gottes“ vor und nach Tod und Aufer-
stehung Jesu Christi, und die unter-
schiedlichen Sendungen in den zwei 
Testamenten. 

Weiterentwicklung durch 
Timothy Tennent 

Wie Christopher Wright nimmt Timothy 
Tennent Bezug auf ältere Diskussionen 
über die Missio Dei, entwickelt aber 
seine eigene Konzeption der „Mission 
Gottes.“ Dabei hat er im Gegensatz zu 
Wright einen systematischen Ansatz und 
braucht den lateinischen Begriff. Wie der 
Titel seines Buches Invitation to World 
Missions: A Trinitarian Missiology for 
the Twenty-first Century44 zeigt, ist sein 
Ziel, die ganze missiologische Reflexion 
trinitarisch zu begründen. Vom ersten 
Teil an stellt er einen Bezug zwischen 
der Missio Dei und der Trinität her, was 
der Missionskonferenz in Willingen 
nicht gelungen ist. 45  In diesem Sinne 
baut er seine Reflexion auf jene von 
Georg Vicedom auf. 46  Er nimmt eben-
falls Bezug auf Wrights „missionale 
                                                                   

Neill, Creative Tension, London: Edinburgh House 
Press, 1959, 81.  
43 Jacques Matthey spricht von einer grenzenlosen 
Erweiterung (boundless widening) des Verständ-
nisses von Mission. Matthey, „God’s Mission 
Today“, 580. 
44 Timothy Tennent, Invitation to World Missions: 
A Trinitarian Missiology for the Twenty-first 
Century, Grand Rapids: Kregel, 2010. 
45 Tennent, „A Trinitarian Missional Theology“, 
und „A Trinitarian Framework for Missions“, in 
Invitation to World Missions, 53-73, 74-101. 
46 Ibid., 55 und 56, n. 8. 

Hermeneutik,“ 47  was ihm erlaubt, die 
Bibel als die Geschichte der Mission 
Gottes und seines Volkes zu sehen. Er 
schlägt vor, Mission als eine freudige 
Einladung zur Teilnahme am Heils-
handeln Gottes zu sehen. Diese Sicht der 
Bibel kommt Kevin Van-
hoozers Konzept des „Theo-
drama“ nahe. 48  Für Tennent 
ist es wichtig, die Mission 
der Gemeinde nicht von der 
Mission Gottes zu trennen, 
sondern die beiden eng 
verbunden zu sehen: 

Den Missionsdienst im größeren Rahmen 
der Missio Dei zu sehen, bewahrt die Ge-
meinde vor einer unberechtigten, reduk-
tionistischen Sicht der Soteriologie, welche 
Heil mit Rechtfertigung gleichsetzt und das 
umfassendere, holistische Handeln des 
dreieinen Gottes in der Wiedergeburt, der 
Rechtfertigung, der Heiligung und der 
schließlichen Verherrlichung nicht sieht, 
welche alle in der neuen Schöpfung 
gipfeln.49 

Im zweiten Teil seines Buches prä-
sentiert Tennent Gott den Vater als 
Ursprung und Ziel der Missio Dei. 
Dieser Ansatz erlaubt es ihm, eine Theo-
logie der Schöpfung, der Offenbarung 
und der Kultur zu entwickeln. Er legt 
Wert auf die Tatsache, dass der Gott der 
Schöpfung auch der Gott der Offen-
barung ist. Ein origineller Aspekt des 
Buches ist seine trinitarische Theologie 
der Kultur in der Perspektive der neuen 
Schöpfung. 50  Gott der Vater ist der 
Schöpfer, der Erlöser und das Endziel 
der Kultur. Gott der Sohn ist in die 
sündhafte, menschliche Kultur hinein 
Mensch geworden. Damit wertet Gott 
die menschliche Kultur trotz des 
Sündenfalls auf. Diese Tatsache schützt 
                                                           

47 Ibid., 60f. 
48  Ibid., 61. Vgl. Vanhoozer, The Drama of 
Doctrine. 
49 Ibid., 73. 
50 Ibid., „A Trinitarian ʻNew Creationʼ Theology 
of Culture“, 159-190. 

... die ganze 
missiologische 
Reflexion 
trinitarisch 
begründen.  



evangelische missiologie 31[2015]2 99 

gleichzeitig vor einer Säkularisierung 
und einer Vergöttlichung der Kultur. So 
wie Gott der Sohn das Modell der neuen 
Schöpfung ist, ist der Heilige Geist 
derjenige, welcher die Kultur auf die 
neue Schöpfung hin verändert. Die 
Perspektive der neuen Schöpfung im-
pliziert, dass sie die primäre kulturelle 
Identität der Christen wird, dass der 
letzte Sinn jeder Kultur / Religion im 
dreieinen Gott gegründet ist, dass in 
jeder Kultur die Gemeinde die Zeugin 
der neuen Schöpfung ist, und dass in 
ihrer Relativität und Sündhaftigkeit Kul-
tur nicht Quelle absoluter Wahrheit sein 
kann. Kultur ist vielmehr der Kontext, in 
welchem wir „Anknüpfungspunkte“ für 
die Kommunikation der biblischen 
Wahrheit suchen können, so dass die 
Botschaft für die Zuhörer verständlich 
und relevant wird. In dieser Perspektive 
kann Tennent im dritten Teil die Mis-
sionsgeschichte und die interkulturelle 
Kommunikation des Evangeliums als 
Hinweis (reflection) auf die Inkarnation 
Jesu sehen. Der Heilige Geist rüstet die 
Gemeinde aus, ihre neue, durch die neue 
Schöpfung geprägte Identität zu leben 
(Thema des vierten Teils). 

In seiner Reflexion über die göttlichen 
Personen geht Tennent weiter als die 
Reformatoren, welche großen Wert auf 
die Unteilbarkeit der äußeren Werke der 
Trinität legten. Tennent warnt aber auch 
vor dieser Gefahr. Für ihn ist es wichtig, 
dass Gott sein Werk in und durch die 
Gemeinde ausführt. Sein Leitsatz ist: 
„Eine Gott-zentrierte und Gemeinde-
fokussierte Mission.“ 51  Als Evangelika-
ler insistiert er darauf, dass „wir nicht 
weiter die Soteriologie von der Pneuma-
tologie und der Eschatologie isolieren.“52 
Damit hat Tennent einen zu Wright 
komplementären Ansatz vorgelegt. 

                                                           

51  God-centered and Church-focused Missions. 
Ibid., 58f. 
52 Ibid., 101. 

Thomas Schirrmachers 
biblisch-theologische Reflexion 

In seinem Buch Missio Dei: Mission aus 
dem Wesen Gottes (2011), setzt Thomas 
Schirrmacher den Akzent auf eine 
biblisch-theologische Begründung der 
Missio Dei. Denn für Schirrmacher ist 
Missio Dei ein „Modeschlagwort“ und 
eine leere „Worthülse.“ Die bei der Ein-
führung „unerledigten Hausaufgaben“ 
müssten unbedingt nachgeholt werden.53 

In einem ersten missio-
logiegeschichtlichen Teil 
zeichnet er die Entwicklung 
des Missio Dei-Begriffs 
ähnlich wie in diesem kur-
zen Artikel, aber viel gründ-
licher, auf. In einem zwei-
ten biblisch-systematischen 
Teil geht er auf die ver-
schiedenen Problembereiche der Missio 
Dei ein und holt damit nach, was 
Hartenstein, Vicedom und Barth, und 
nach ihnen die ökumenische Bewegung, 
nicht geleistet haben. Schirrmacher 
schreibt über Vicedoms Publikationen:  

Es fehlen […] exegetische und syste-
matische Ausführungen über die Drei-
einigkeit, über das innertrinitarische Sen-
dungsverhältnis, über die Verbindung von 
Gott als Gesandtem zum Menschen als 
Gesandter, über das Verhältnis des Geistes 
Gottes, der seit Pfingsten Mission betreibt, 
zum missionalen Handeln der Kirche und 
ihrer Glieder. Auch fehlt eine Begründung, 
wie man von der Missio Dei zum Thema 
Reich Gottes gelangt.54 

Im biblisch-systematischen Teil werden 
nacheinander die Sendung im Alten und 
im Neuen Testament besprochen, Gott 
als der erste Missionar, Jesus als der 
Missionar schlechthin, der Heilige Geist 
als der erfolgreichste Missionar, und 
Pfingsten als „Missio Dei pur“. Dabei 
werden immer viele Bibelstellen ange-
                                                           

53 Schirrmacher, Missio Dei, 19f. 
54 Ibid., 13f. 

... die 
verschiedenen 
Problem-
bereiche des 
Mission Dei-
Begriffes.  



100 evangelische missiologie 31[2015]2 

führt und die Nuancen konkordanzartig 
belegt. Dann wird aufgezeigt, wie Gott 
sich dem Menschen in einem Dreischritt 
nähert: In einem ersten Schritt kommt 
Gott den Menschen nahe, indem er ihre 
Sprache spricht, sich ihnen offenbart und 
ihnen seinen Willen auch in schriftlicher 
Form übergibt (2Tim 3,14–17). In einem 
zweiten Schritt kommt Gott den Men-
schen noch näher, indem er selbst in 
Christus Mensch wird und sich den Men-
schen unmittelbar offenbart (Joh 1,1+14; 
14,9). In einem dritten Schritt inten-
siviert sich die Nähe Gottes zu den 
Menschen nochmals, indem er durch 
seinen Geist in allen wohnt, die an Jesus 
Christus glauben (Röm 8,9-14). Darin 
bestehe ein großer Unterschied zum 
Islam und zum Judentum.55  

Unter den Titeln „Wir sind 
beteiligt – nicht trotz, 
sondern wegen des Geistes,“ 
„Der ungeeignete Mensch,“ 
„Der Glaube kommt aus der 
Predigt: Römer 10,14–17,“ 
greift Schirrmacher in hilf-
reicher Weise das Thema der 
Verbindung von Gott als 
Gesandtem zum Menschen 

als Gesandten, d.h. die Problematik der 
„Analogie“ respektive der Korrespon-
denz, auf. Der souveräne und allmäch-
tige Gott integriert in seiner gnädigen 
und barmherzigen Art den sündigen 
Menschen in seine Mission, indem er 
ihm vergibt, ihn begabt und bemächtigt, 
verständlich und überzeugend Zeuge zu 
sein. Dabei bleibt der Heilige Geist der 
Kommunikator und der dreieine Gott der 
Initiator und der Hauptakteur der Mis-
sion. Damit ist der Missionsbefehl mehr 
als nur Befehl, nämlich auch Ver-
heißung. 56  Schirrmacher sieht den Ur-
grund der Missio Dei in der Liebe Gottes 
und plädiert mit Wrogemann für den 
                                                           

55 Ibid., 49f. 
56 Ibid., 53. 

Ausdruck „Missio amoris Dei.“57 Er dis-
kutiert auch das heiße Eisen des Apostel-
begriffs im Neuen Testament. 

In einem dritten konfessionskundlichen 
Teil nimmt Schirrmacher die Proble-
matik des „filioque“ auf und stellt die 
Interpretationen des Missio Dei-Begriffs 
in der katholischen und der orthodoxen 
Kirche vor. Somit leistet Schirrmacher in 
der Tat einen allzu lange hängigen 
Beitrag zur biblischen Begründung und 
zur Reflexion über die ungelösten Pro-
bleme des Missio Dei-Konzeptes, d.h. 
zur „Erledigung der Hausaufgaben,“ 
welche jene gelassen haben, die den 
Begriff in der Mitte des 20. Jahrhunderts 
wieder aufgenommen haben.  

Auswertung 

Der vorwiegend passive Gebrauch des 
Begriffs missio bei den Kirchenvätern 
und die Vorherrschaft der Ausdrücke 
missio Filii und missio Spiritus Sancti 
mit ihrer objektiven Genitivkonstruktion 
scheinen darauf hinzudeuten, dass die 
Entwicklung eines Begriffs mit einer 
aktiven Bedeutung und im Sine eines 
subjektiven Genitivs nicht sehr wahr-
scheinlich war. Dies umso mehr, als 
Augustins Definition eine Dichotomie 
zwischen Gottes Sein und Handeln 
hinzufügt. Die Entwicklung in der scho-
lastischen Theologie konzentriert sich 
auf die „göttlichen Prozessionen“ und 
akzentuiert so diesen Prozess. Zusätzlich 
fügt sie eine Dichotomie zwischen dem 
Handeln Gottes und der Kirche hinzu.  

Die Wiederaufnahme des Begriffs in 
einer spezifischen politischen und theo-
logischen Konstellation um die Mis-
sionskonferenz in Willingen (1952) und 
ohne jeglichen Bezug zur Trinitätslehre 
hat dazu geführt, dass die verschiedenen 
                                                           

57 Ibid., 63. Vgl. Henning Wrogemann, „‚Gott  ist  
Liebe‘: Zu einer trinitarischen Begründung 
‚Missionarischer Identität‘ im Kontext des 
Pluralismus“, Zeitschrift für Mission 29, 4, 2003, 
295-313. 

Der souveräne 
Gott integriert 
in seiner 
gnädigen Art 
den sündigen 
Menschen in 
seine Mission. 



evangelische missiologie 31[2015]2 101 

theologischen Richtungen dem vagen 
Begriff die Bedeutungen zuschrieben, 
welche für sie wichtig waren. Wegen 
dieser Tatsache nennt Flett den Missio 
Dei Begriff einen Rorschach Test58 und 
fasst die Entwicklungen um die Ein-
führung des Begriffs folgendermaßen 
zusammen: 

Die unklare Herkunft des Missio Dei 
Begriffs führt zu einer unklaren theo-
logischen Bedeutung. Das Interesse an einer 
trinitarischen Begründung der Mission in 
Willingen ist eine zufällige Entwicklung. 
Dies disqualifiziert aber die Bedeutung 
dieses theologischen Schrittes nicht – das 
missionarische Handeln muss im dreieinen 
Wesen Gottes geortet werden. Es zeigt aber, 
dass die beklagenswerten heutigen Proble-
me der Missio Dei der ursprünglichen Form 
des Konzeptes anhaften und von seiner 
mangelhaften Bindung an die Trinitätslehre 
herstammen.59  

In Bezug auf die Herkunft des Begriffs 
kann die Verbindung, welche zwischen 
Barth, Hartenstein und Willingen gän-

gigerweise hergestellt wird, 
nicht bestätigt werden.60 Der 
Konsens, zu dem der Aus-
druck nach Willingen führte, 
betrifft eher den Begriff als 
den Inhalt. Themen wie das 
„Reich Gottes“ und die 
„missionarische Gemeinde,“ 
welche in bestimmten Grup-
pen des Internationalen Mis-

sionsrates um die Mitte des 20. Jahr-
hunderts im Gespräch waren, fanden in 
diesem allgemeinen Passwort einen 
willkommenen Hafen. Andere haben mit 
dem gleichen Begriff eine trinitarische 
Begründung propagiert, welche einen 
unabhängig von der Kirche in der Schöp-
fung aktiven Gott beinhaltete. Diese 
                                                           

58 Flett, Witness of God, 76. Der Rorschach Test 
ist ein psychologischer Test, bei dem es sich um 
die Interpretation von verschiedenförmigen Farb-
klecksen handelt.  
59 Ibid., 161. 
60 Ibid., 123-162, Zusammenfassung 161f. 

wurde anfänglich in der amerikanischen 
Vorbereitungsgruppe der Missionskonfe-
renz in Willingen diskutiert. Für noch an-
dere, besonders Hartenstein, konnte die-
ser neue Begriff die heilsgeschichtliche 
Perspektive in der Missionstheologie, 
Gottes Primat im missionarischen 
Handeln und die enge Verbindung zwi-
schen dem Handeln Gottes und demjeni-
gen der Kirche bewahren. All dies führt 
Rosin dazu, dass er von der Missio Dei 
als einem „trojanischen Pferd“ spricht, 
durch welches verschiedene theologische 
Abweichungen in die Theologie der 
Mission eindrangen.61  

Eine Grundfrage in unserer Debatte 
betrifft das Thema, das schon am Ende 
der Konferenz in Willingen diskutiert 
wurde: Muss die missionarische Ver-
pflichtung der Kirche primär vom 
Handeln Gottes oder vom Wesen Gottes 
selbst abgeleitet werden? 62 Diese Frage 
skizziert die beiden Optionen, welche 
von Hartenstein und Lehmann an der 
Konferenz präsentiert wurden. Ist Mis-
sion eine funktionale Aktivität (die heils-
geschichtliche Gruppe) oder ein Reflex 
des Glaubens (die amerikanische Grup-
pe)? Der Hintergrund dieser Frage ist die 
Dichotomie, welche von den Kir-
chenvätern zwischen Gottes Sein und 
Handeln, zwischen immanenter und 
ökonomischer Trinität eingeführt wurde. 
Die Dichotomie zwischen Gottes Sein 
und Handeln zieht eine entsprechende 
Dichotomie in der menschlichen Antwort 
nach sich. In Willingen stimmten alle 
darin überein, dass die Kirche ihrem 
Wesen nach missionarisch ist. 63  Die 
Spannung betraf die Definition dieser 
missionarischen Natur. Flett fasst diese 
Problematik folgendermaßen zusammen: 

                                                           

61 Rosin, Missio Dei, 26. 
62 Goodall, Missions under the Cross, 244.  
63  Ibid. Siehe auch die Definitionen in späteren 
katholischen und ökumenischen Dokumenten: Ad 
Gentes (1965), § 2; ÖRK, Die Natur und Mission 
der Kirche (1982), § 9. 

Der Konsens 
nach Willingen 
hinsichtlich 
„Missio Dei“ 
betrifft eher  
den Begriff  
als den Inhalt.  



102 evangelische missiologie 31[2015]2 

Ging die Sendung aus Gottes Wesen hervor 
und resultierte in einem missionarischen 
Handeln, welches sich in einem historischen 
Prozess entfaltete? Oder ging sie aus Gottes 
Handeln hervor und resultierte in einem 
missionarischen Handeln, welches sich im 
institutionellen Leben der Kirche entfaltete? 
Auch wenn diese Positionen sehr ver-
schieden erscheinen, so haben sie ihren 
Ursprung doch im tiefen Bruch (breach) 
zwischen dem Sein und Handeln Gottes. 
Während die eschatologische Gruppe ers-
teres in den Vordergrund stellt, setzt der 
ekklesiologische Ansatz den Akzent auf 
letzteres. Dadurch, dass Missio Dei die 
Mission in der Trinitätslehre zu begründen 
sucht, greift die Lehre jeglichen solchen 
Bruch an. Sie erlaubt die Aktivitäten, 
welche in der natürlichen Theologie be-
gründet werden, nicht und scheint so, 
menschliches Handeln nicht zu erlauben. 
Missio Dei bekämpft in anderen Worten 
sich selbst. Das Grundproblem ist trini-
tarisch, und jede Lösung muss dort 
beginnen. Es ist ein Problem von Gott 
selber.64 

Wie kann man das Problem der Dicho-
tomie zwischen Sein und Handeln lösen 
und die Mission in der Trinität be-
gründen? Es scheint, dass Barth einen 

guten Weg gezeigt hat. Er 
hat die strikte Unter-
scheidung zwischen imma-
nenter und ökonomischer 
Trinität aufgehoben. Dieser 
Ansatz erlaubt es, im 
ewigen Gott den Gott zu 

sehen, der sich in der Schöpfung und in 
der Sendung des Sohnes und des 
Heiligen Geistes geoffenbart hat, und 
damit den Schöpfergott und den 
Erlösergott, Kirche und Mission zu-
sammen zu sehen. Wright und Tennent 
haben versucht, Barths Ansatz weiter zu 
entwickeln. Sie schlagen vor, die Bibel 
zu lesen als die Geschichte von Gottes 
Handeln in der Welt durch Jesus Christus 
                                                           

64 Flett, Witness of God, 162 (Hervorhebung im 
Original). 

und sein Volk (eine christozentrische und 
missionale Hermeneutik). So kann man 
von der Mission Gottes und derjenigen 
seines Volkes sprechen. 
Aber Marc Spindler warnt 
uns davor, dieses göttliche 
und menschliche gemein-
same Handeln allzu naiv zu 
sehen. Er weist darauf hin, 
dass diese doppelte Dimen-
sion der Mission ein Ge-
heimnis bleiben wird. Da 
der Mensch Sünder ist und 
bleibt, kann er für die Mission, wie Gott 
sie sieht, leicht ein Hindernis werden.  

Es ist wahrscheinlich aus diesem Grund, 
dass man sich einer naiven Identifizierung 
von Kirche und Mission nicht anschließen 
kann. Die Kirche ist nicht nur Mission, 
sondern sie kann auch ein Hindernis für 
Mission sein.65  

Mit Calvin stellt Schirrmacher fest, dass 
es ein Geheimnis ist und bleibt, warum 
Gott, welcher seine Mission sehr gut 
selber zum Ziel bringen könnte, lieber 
sein gefallenes Geschöpf, seine Gemein-
de, miteinbezieht.66  

Andererseits hat Barth, indem er sich 
gegen das „Social Gospel“ seiner Zeit 
und die natürliche Theologie mit ihren 
„Anknüpfungspunkten“ stellte, keine be-
friedigende Lösung dafür gefunden, die 
Beziehung zwischen Gott und Mensch, 
zwischen Offenbarung und Religion, 
zwischen Suprakulturellem und Kulturel-
lem zu denken. Die katholische Kirche 
hat darüber in den Kategorien der 
Analogie, Barth in denjenigen der 
Korrespondenz nachgedacht. Es ist aber 
nötig, über diese Ansätze hinauszugehen. 
Es genügt nicht zu sagen, dass Religion 
eine Form von Unglauben sei.67  

                                                           

65  Marc Spindler, La mission: Combat pour le 
salut du monde, Paris: Delachaux et Niestlé, 1967, 
94f. 
66  Schirrmacher, Missio Dei, 53; vgl. Johannes 
Calvin, Institutio Christianae Religionis, IV, 3, 1. 
67 KD I/2, § 17, 2. 

„Die Kirche  
ist nicht nur 
Mission,  
sie kann auch 
ein Hindernis 
für Mission 
sein.“ 

Wie kann man 
die Dichotomie 
zwischen Sein 
und Handeln 
lösen? 



evangelische missiologie 31[2015]2 103 

Über dieses Thema scheint Tennent mit 
seinem Vorschlag für eine „Theologie 
der Kultur in der Perspektive der neuen 
Schöpfung“ einen Schritt vorwärts 
gemacht zu haben. Sein Vorschlag kann 
aber nicht mehr als ein vorläufiger 
Entwurf sein. Der suprakulturelle Gott 
ist durch seinen Sohn in die gefallene 
Kultur hineingetreten und verändert sie 
durch seinen Geist. Ja, mehr noch: Der 
dreieine Gott will im Gläubigen wohnen 
(Joh 14, 17.23; 1Kor 6,19; Kol 1,27).68 
Und erstaunlicherweise drückt er sich 
während der historischen Perioden und 

in den geographischen Re-
gionen der Welt in verschie-
denen kulturellen Formen 
aus. Das neue Handbuch der 
theologischen Kommission 
der Weltweiten Evange-
lischen Allianz über Kontex-
tualisierung 69  denkt tiefer 
über diese Beziehung zwi-
schen göttlicher Offenbarung 
und menschlicher Kultur 

nach. Auch diese wird allerdings immer 
ein Geheimnis bleiben. Schließlich zeigt 
uns von Balthasar in seiner Trilogie 
einen theo-sozio-missiologischen Ansatz. 
Er beinhaltet eine theologische Reflexion 
und eine Kulturanalyse, welche histo-
rische, philosophische, literarische, so-
ziologische und anthropologische Werk-
zeuge benützt, und zu einer „theo-
logischen“ Synthese führt. 

Fragen wir zum Schluss: Ist es besser, 
den Begriff Missio Dei zu vermeiden 
oder können wir ihn problemlos 
gebrauchen? Sollten wir Barth und von 
Balthasar folgen und den Begriff ver-
meiden, wenn wir über eine trinitarische 
                                                           

68  Das katholische Dogma spricht von der 
unsichtbaren Mission des Sohnes und des Geistes 
in der Seele des Gläubigen, wo sie mit dem Vater 
wohnen kommen. ST Ia, q. 43, a. 5.  
69 Matthew Cook et al., ed., Local Theology for 
the Global Church: Principles for an Evangelical 
Approach to Contextualization, Pasadena: William 
Carey Library, 2010. 

Begründung des Handelns Gottes und 
der Gemeinde nachdenken? Sind 
Wrights und Tennents evangelikale Ver-
suche nützlich, die Trinität mit der 
Missio Dei zu verbinden. Können wir 
ihre Reflexion über eine trinitarische 
Begründung der Mission, und jenseits 
dieser Begründung, eine christologische 
und missionale Hermeneutik aufneh-
men? Bevor wir eine Schlussfolgerung 
wagen, wollen wir die Missio Dei auf 
einen bekannten Text, das unser Vater 
Gebet, anwenden. 

Das Unser Vater Gebet: Eine 
Anwendung 

Das Unser Vater, das Gebet, das Jesus 
seinen Jüngern gab, als sie ihn baten, sie 
das Beten zu lehren, öffnet in den ersten 
drei Bitten eine Perspektive, die man 
„missionarisch“ nennen könnte: „Dein 
Name werde geheiligt. Dein Reich 
komme. Dein Wille geschehe wie im 
Himmel so auf Erden“ (Mt 6,9–10; Lk 
11,2). Die ähnliche Form dieser drei 
Bitten, deren zwei den Imperativ der 
dritten Person Singular im Aorist Passiv, 
und eine im Aorist Aktiv verwenden, 
lässt denken, dass sich die drei Bitten auf 
die gleiche heilsgeschichtliche Realität 
beziehen. Gerhardsson und Hagner 
interpretieren die Dreierbitte als hebrä-
ischen Parallelismus (parallelismus 
membrorum). 70  Typischerweise deutet 
das „Passivum divinum“ Gottes Handeln 
an. Hier im Unser Vater ist der Beter 
aufgerufen, an Gottes Handeln teilzu-
nehmen. Die erste Dreierbitte des Unser 
Vater scheint ein Beispiel für die 
gegenseitige Durchdringung von Gottes 
Handeln mit demjenigen seines Volkes 
zu sein. Könnte das Konzept der 
                                                           

70 B. Gerhardsson, „The Matthaean Version of the 
Lord’s Prayer (Matt 6:9b-13): Some Observations,“ 
in The New Testament Age, FS B. Reicke, Bd. 1, 
Hg. W. C. Weinrich, Macon, GA: Mercer, 1984, 
210, zitiert in Donald A. Hagner, Matthew 1-13, 
WBC 33A, Dallas: Word, 1993, 148. 

... ein 
vorläufiger 
Entwurf für eine 
„Theologie der 
Kultur in der 
Perspektive  
der neuen 
Schöpfung“: 



104 evangelische missiologie 31[2015]2 

„Mission Gottes“ (Missio Dei) ein 
nützliches Modell zur Verfügung stellen, 
um die Beziehung zwischen Gott und 
seinem Volk zu denken? 

Schlussfolgerungen  

Sicherlich ist die Reflexion über die 
trinitarische Begründung der Mission ein 
großer Schritt vorwärts. Die christolo-
gische und missionale Hermeneutik der 
Bibel, die auf der Sendung des Sohnes 
Gottes basiert, wird sicher ein Dis-
kussionsgegenstand bleiben. Eine große 
Anstrengung wird nötig sein, um bessere 
Ansätze für die Korrespondenz (Ana-
logie) oder Nicht-Korrespondenz zwi-
schen Gott und dem Menschen, 

zwischen Offenbarung und Kultur zu 
finden. In Bezug auf den Begriff Missio 
Dei drücken wir einerseits unsere 
Genugtuung und andererseits unseren 
Vorbehalt aus: Der Missio Dei-Begriff 
hat eine tiefere und endgültigere, näm-
lich eine theologische Begründung der 
Mission ermöglicht. Wenn man den 
Begriff benutzen will, sollte man ihn in 
der Perspektive einer trinitarischen Be-
gründung der Mission erklären. Wenn 
man keine Möglichkeit für entspre-
chende Erklärungen hat, wäre es besser, 
dieses „Passwort“ zu vermeiden, denn es 
könnte leicht zu einem „trojanischen 
Pferd“ werden. 

 

 

 

 

 

Rezensionen  

Heinrich Balz, Der Anfang des 
Glaubens. Theologie der Mission und 
der jungen Kirchen, Neuendettelsau: 
Erlanger Verlag für Mission und 
Ökumene 2010, 465 Seiten, 34 Euro 

Heinrich Balz, Missionstheologie und 
Interkulturelle Theologie: Ein Post-
skript zu „Der Anfang des Glaubens: 
Theologie der Mission und der jungen 
Kirchen“, Neuendettelsau: Erlanger 
Verlag für Mission und Ökumene 
2014, 40 Seiten, 8 Euro 

Systematische Missionstheologie ist 
möglich und wichtig, weil kohärentes 
theologisches Denken über den „Anfang 
des Glaubens“ möglich und wichtig ist 
(vgl. 25). Mit dieser These – angesichts 
verbreiteter Skepsis in der Missions-

wissenschaft der letzten Jahrzehnte – 
beginnt Heinrich Balz, emeritierter Pro-
fessor für Religions- und Missionswis-
senschaft sowie Ökumenik an der Hum-
boldt-Universität zu Berlin, seinen mis-
sionstheologischen Entwurf, den Ulrich 
Dehn (in: Verkündigung und Forschung, 
2012, 104) als zukünftiges Standardwerk 
bezeichnet hat: „möglicherweise eben-
bürtig mit David Boschs ‚Transforming 
Mission‘“. Doch im inhaltlichen Ansatz 
unterscheidet sich Balz deutlich von 
Bosch und hält auch sonst einige Über-
raschungen bereit. 

Bereits der Titel macht klar, worum es 
Balz geht: Der Anfang des Glaubens, d.h. 
das Entstehen von (jungen) Kirchen, wo 
es sie vorher nicht gab, und die Mission 
als der Weg dorthin, sind „zwei Seiten 
der selben Sache“ – „das wichtigste Ge-



evangelische missiologie 31[2015]2 105 

schehen in der Welt“ (15). Hier liegt ein 
erster überraschender Unterschied zu 
Bosch, der gerade in der Zielausrichtung 
der Mission auf die „young churches“ 
ein Hauptproblem sah („ecclesiastical 
export trade“, Bosch, Transforming, 5). 
Während Bosch bei der Krise der Mis-
sion ansetzt und nach einem neuen 
Paradigma sucht, geht Balz vom histo-
rischen Erfolg der Mission aus, hält – 
nächste Überraschung – den alten Mis-
sionsbegriff Warnecks (mit Einschrän-
kungen) weiterhin für tragfähig und 
sucht nach einem klärenden Gespräch 
mit jungen Kirchen, biblischen Texten 
und neuen (missions-)theologischen Ent-
würfen. Eine weitere Überraschung: im 
Unterschied zu Bosch und anderen zeit-
genössischen Autoren will Balz sich 
nicht mit dem Herausarbeiten von 
Bausteinen und „Elementen“ begnügen, 
sondern sehen, ob sie sich „wirklich 
passend zusammenfügen lassen“, für 
„ein bescheidenes, bewohnbares Haus“ 
(21). Die gedankliche Struktur dafür 
liefert die von Ernst Fuchs aufgenom-
mene Unterscheidung zwischen dem 
„Entstehen“ und „Bestehen“ des Glau-
bens (vgl. 390), die Balz mit der 
Distinktion von Kommunikation und 
Hermeneutik weiterführt und in den vier 
Teilen entfaltet. Am Ende jedes Teils 
steht eine „biblische Verifikation“, was 
der Einsicht folgt, dass biblische Aussa-
gen zur Mission nicht ohne geschicht-
liche und gegenwärtige Erfahrungen 
zugänglich sind, aber für deren Ver-
ständnis eine normative Rolle spielen: 
„so hat die Bibel in der Mission nicht 
immer das erste, wohl aber das letzte 
Wort“ (383). Hier trifft sich Balz mit 
Bosch, der das Verhältnis von biblischer 
Theologie zur Missionstheologie eben-
falls nicht in einer unkritischen Zu-
ordnung von Grundlage und Anwendung 
verstanden wissen wollte.  

Teil I („Junge Kirchen: die neue Lage“) 
verortet auf ca. 100 Seiten die Mis-
sionstheologie zunächst bei den jungen 

Kirchen. Der Autor fragt, ob sich mit 
dem „shift“ des demographischen 
Schwerpunkts des Christentums vom 
Norden in den globalen Süden wirklich 
„das lebende Schaltzentrum“ verlegt ha-
be: „Wie, wenn der christliche Süden 
sich weiterhin als, wenn auch vergrößer-
te, Peripherie, versteht?“ (42–43). Im 
Mittelpunkt steht die Entfaltung mis-
sionstheologischer Ansätze in den jungen 
Kirchen Asiens und Afrikas, wobei Balz 
typisierende Einordnungen mit exempla-
rischen Analysen verbindet. In Asien, wo 
das Christentum in Minderheitskirchen 
lebt, folgt Balz regionalen Schwer-
punkten von Japan, Korea über China bis 
nach Indien und stellt eine „Aporie“ 
zwischen der Missionskritik der Theo-
logen Indiens und dem Missionseifer der 
Kirchen Chinas fest. Verbindend dazwi-
schen sieht er evangelikale asiatische 
Ansätze, die den „religiösen Pluralismus 
in Asien voraussetzen, dennoch aber 
Mission im herkömmlichen Sinne nicht 
aufgeben“ (75). Das besondere Interesse 
des Autors, der lange Jahre an kirch-
lichen Hochschulen in Kamerun, Tan-
sania und im Kongo gelehrt und Beiträge 
zur Afrikaforschung geleistet hat, liegt 
bei der afrikanischen Missionstheologie. 
Hier folgt Balz nicht geographischen 
Linien, sondern thematischen Strängen, 
die er entlang drei vorherrschender Ty-
pen konstruiert: dem Kulturtyp, dem Be-
freiungstyp und einem religionsge-
schichtlichen Typ, der die christliche 
Mission als positiven Faktor in der 
Identität und Geschichte Afrikas ver-
steht. Lateinamerikanische Missions-
theologien, z.B. die evangelikale Befrei-
ungstheologie, die sich selbst auch als 
Missionstheologie versteht, fehlen hier. 
Die Befreiungstheologie kommt dagegen 
in Teil III im Zusammenhang von Mis-
sion, Armut und Entwicklung vor. Die 
„biblische Verifikation“ handelt von der 
Apostelgeschichte des Lukas als „Buch 
der jungen Kirchen“. 



106 evangelische missiologie 31[2015]2 

Obwohl mit 70 Seiten am kürzesten, lie-
fert Teil II („Kirche, Mission, Glaube“) 
den missionstheologischen Schlüssel 
zum Verständnis des Buches. Von den 
jungen Kirchen herkommend bietet Balz 
hier im Gespräch mit der deutsch-
sprachigen (Missions-)Theologie des 20. 
Jahrhunderts eine ekklesiologisch orien-
tierte Klärung des Missionsbegriffs. Da-
bei sortiert er die missionstheologischen 
Diskussionsstränge anders als Theo Sun-
dermeier in seiner Unterscheidung des 
verheißungs- und heilsgeschichtlichen 
Modells. Die heilsgeschichtliche Mis-
sionstheologie (am Beispiel Freytag und 
Beyerhaus) wird hier nicht als Version, 
sondern als Gegenüber der missio Dei-
Theologie (am Beispiel Hartenstein und 
Vicedom) verstanden. Ausgehend von 
Gal. 3, 23-25 und im Gespräch mit 
Luthers Galaterbriefauslegung entfaltet 
der Autor sein Missionsverständnis als 
(An-)Kommen des Glaubens bei den bis-
her Unerreichten: In dieser „Erstverkün-
digung“ sieht Balz die eigentliche Mitte 
des Missionsverständnisses, in Unter-
scheidung von Reformation und Erneue-
rung. 

Teil III („Kommunikation: Momente 
missionarischen Handelns“) entfaltet nun 
auf etwa 150 Seiten die missionarische 
Praxis anhand vier wesentlicher „Mo-
mente“: 1. „Armut, Entwicklung und 
Mission“, 2. Inkulturation und Kommu-
nikation, 3. Bekehrung und der Anfang 
des Glaubens in interreligiöser und theo-
logischer Perspektive sowie 4. „Kirchen-
pflanzung: Ziel der Mission?“. Diese As-
pekte werden als relative „Momente“ der 
Gesamtaufgabe der Mission als „Mittei-
lung des Evangeliums in Wort und Tat“ 
(206) verstanden und im Gespräch mit 
der neueren Diskussion gründlich ent-
faltet. In biblischer Verifikation wird das 
Neue Testament „als Buch der Mission“ 
beleuchtet.  

Im abschließenden Teil VI („Herme-
neutik und Bestehen des Glaubens“) geht 
es auf knapp 90 Seiten um das Bestehen 

und Verstehen des neuen Glaubens im 
Umfeld alter Kultur und Religion. Be-
wusst wird nicht die Verwurzelung in der 
Kultur durch Inkulturation (vgl. Moment 
2 in Teil III), sondern – in eher kultur-
kritischer Sicht – die „Hermeneutik der 
Heiligen Schrift“ (389) als zentrale 
vertiefende Aufgabe verstanden. Kritisch 
grenzt sich Balz von den radikaleren 
Schlussfolgerungen der „Verstehenden 
Missionswissenschaft“ Sundermeiers ab. 
Abschließend geht es um das Johannes-
evangelium als Motivation zu ausdau-
erndem Glauben. Damit schließt sich der 
Bogen der Argumentation, die bei dem 
Ergebnis der Mission, den „jungen Kir-
chen“ angefangen hatte. 

Das Postskript, das Balz 2014 seiner 
Missionstheologie nachgeschickt hat, 
fragt nach der Rolle der Missions-
theologie in der neu aufgekommenen 
Interkulturellen Theologie, und zwar 
anhand der seit 2011 erschienenen 
Einführungen von Klaus Hock, Volker 
Küster und Henning Wrogemann. Hier 
ist der Grundton kritisch, auch wenn 
Balz einzelne Aspekte durchaus würdigt. 
Vor allem meint Balz die Tendenz einer 
„Flucht aus der Theologie in die Inter-
kulturalität“ (27) zu erkennen. Wroge-
manns auf drei Bände angelegte Ein-
führung würdigt Balz als „anspruchs-
vollste, weil umfassendste“, kritisiert 
aber eine zu ausschließliche Konzentra-
tion auf das „Aneignungsmodell“, man-
gelndes Verständnis für das Kommuni-
kationsmodell und „kein übergreifendes 
Ziel christlicher Mission“. Insgesamt 
rücke die Missionstheologie in der Inter-
kulturellen Theologie von einer zentralen 
an eine marginale Stelle. Inwieweit und 
ob diese Kritik den einzelnen Ansätzen, 
z.B. Wrogemann, wirklich gerecht wird, 
wäre zu diskutieren. Das 40-seitige 
Postskript weist auf wichtige Fragen hin, 
wirkt aber, im Unterschied zum dif-
ferenzierten und umfassenden missions-
theologischen Gespräch in Anfang des 



evangelische missiologie 31[2015]2 107 

Glaubens, manchmal ungeduldig und 
teilweise unnötig kritisch.  

Mit Der Anfang des Glaubens legt 
Heinrich Balz jedoch die reife Frucht 
jahrzehntelanger missionstheologischer 
Reflexion vor. Das Buch bietet einen 
höchst eigenständigen, klar strukturier-
ten, (nicht nur) lutherisch geprägten 
Entwurf, der zugleich intensiv, kritisch 
und konstruktiv im Gespräch steht „mit 
den lehrenden Kollegen in der evan-
gelischen Theologie“ (24) – auch der 
deutschsprachigen evangelikalen Missio-
logie (Beyerhaus, Peters, Fiedler, Scheu-
rer, Schnabel, Riecker, Wetzel, Blöcher 
u.a.). Diese intensive Literaturarbeit 
(Balz nennt sein Werk an einer Stelle 
eine „umfassende Großrezension“, 23) 
macht das Buch auch zu einem 
hilfreichen Referenzwerk. Den Anspruch 
der Vollständigkeit erhebt der Autor 
nicht. Während mit Bosch, Sundermeier 
u.v.a. eine intensive Auseinandersetzung 
stattfindet, wird der neuere katholische 
Entwurf von Bevans/Schroeder Cons-
tants in Context: A Theology of Mission 
for Today (2004) m.E. nur kurz kritisch 
gestreift (118). Dem eigenen Anspruch, 
mehr als nur „Elemente“ zu liefern, wird 
das Werk allerdings in besonderem Maße 
gerecht und hält dabei „die Lust am 
Weiterfragen“ (23) lebendig – nicht nur 
weil die Argumentation immer wieder 
sowohl evangelikalen als auch liberalen 
Klischees widerspricht, sondern auch, 
weil es vermeintlichen Hauptströmungen 
und Konsensbildungen in der Missions-
wissenschaft nicht allzu viel Respekt er-
weist, sondern das nüchtern-sachliche 
Gespräch und eigenständige Wege sucht 
und damit zum theologischen Selber- 
denken anregt.  

Bemerkenswert ist der theologisch klar 
reflektierte und praxisbezogene Begriff 
von Mission als dem Kommen des 
Glaubens, verstanden vor allem als 
Erstverkündigung und Pflanzung von 
Kirche, dort, wo sie noch nicht ist. Der 
Begriff liegt nahe am evangelikalen 

Konzept der „frontier mission“ unter 
„unreached peoples“, wie es auch für 
Craig Otts Encountering Theology of 
Mission, eine maßgebliche evangelikale 
Missionstheologie aus Nordamerika 
(ebenfalls 2010 erschienen), zentral ist. 
Balz´ Missionsbegriff unterscheidet sich 
allerdings kritisch sowohl von der 
evangelikalen Tendenz, Mission auch in 
traditionellen Kirchen unter (Namens-) 
Christen zu sehen und dabei historische 
Zusammenhänge und ekklesiologische 
Selbstverständnisse zu unterschätzen, als 
auch von der ökumenischen Tendenz, 
alles, was die Kirche in der Welt tut – 
von der Liturgie bis zur Theologie – als 
Mission zu verstehen und dabei die 
intentionale Mitteilung des Evangeliums 
an Nichtchristen zu unterschätzen. 

Aus Sicht des Rezensenten liegt ein 
Schwachpunkt des Missionsbegriffs da-
rin, dass er in der Konzeption des 
Buches scheinbar zur Ausblendung z.B. 
der protestantischen „jungen Kirchen“ 
Lateinamerikas (von lutherischer bis 
baptistischer oder pfingstlicher Prägung) 
führt. Diese wären nach Balz´ Missions-
begriff nicht eigentlich Ergebnis von 
Mission, sondern von Reformation und 
Erneuerung, schlimmstenfalls von Prose-
lytismus, sind aber ebenfalls im Rahmen 
der protestantischen Missionsbewegung 
des 19. und 20. Jahrhunderts entstanden, 
wie viele junge Kirchen in Afrika. Hier 
scheint der theologisch enger definierte 
Missionsbegriff nicht in der Lage, eben-
falls vorhandene missionshistorische 
Entwicklungen und missionstheologi-
sche Selbstverständnisse ausreichend zu 
berücksichtigen. Zumindest hier könnte 
David Boschs offener, christologisch 
zentrierter Missionsbegriff mehr Raum 
für die beschriebene spannungsreiche 
Vielfalt missionarischer Geschichte und 
Selbstverständnisse bieten.   

Insgesamt bleibt zu sagen: Der Anfang 
des Glaubens ist ein anspruchsvolles, 
tiefgründiges und sehr interessantes 
Buch. Es fordert den Leser, doch es 



108 evangelische missiologie 31[2015]2 

lohnt, sich auf die Herausforderung ein-
zulassen. Ausstattung und Druckbild sind 
solide und ansprechend, die Unterschei-
dung in Haupttext und kleiner gedruckte 
Exkurse sinnvoll, lediglich die Anord-
nung der Fußnoten an vier verschiedenen 
Stellen (nach jedem Hauptteil) ist etwas 
umständlich, hier wäre die Positionie-
rung am jeweiligen Fuß der Seite lese-
freundlicher gewesen. Das Buch enthält 
neben der Bibliographie ein Sach-, 
Namens- und Bibelstellenregister. 

Abschließend kann ich Ulrich Dehn nur 
zustimmen: Mit der Der Anfang des 
Glaubens hat Heinrich Balz ein maß-
gebliches Werk vorgelegt, das in die 
Reihe der großen Missionstheologien des 
späten 20. und frühen 21. Jahrhunderts 
gehört. Für evangelikale Leser und Mis-
sionstheologen bietet das Buch manch-
mal ungewohnte, aber wertvolle und 
selten zu findende Anstöße zum Weiter-
denken und für eine vertiefte weltmis-
sionarische Praxis; darüber hinaus ist es 
eine Fundgrube für die missiologische 
Lehre und Forschung. 

Prof. Dr. Friedemann Walldorf, Freie 
Theologische Hochschule, Gießen 

Henning Wrogemann, Theologie Inter-
religiöser Beziehungen. Religionstheo-
logische Denkwege, kulturwissenschaft-
liche Anfragen und ein methodischer 
Neuansatz. Lehrbuch Interkulturelle 
Theologie / Missionswissenschaft, Bd. 
3, Gütersloh: Gütersloher Verlags-
haus, 2015, Pb, 480 S., 39.99 € 

In diesem dritten Lehrbuch Interkultu-
relle Theologie / Missionswissenschaft 
wirft Wrogemann mit gewohnt differen-
zierter Fachkenntnis bereits im einlei-
tenden Abschnitt die Frage auf, inwie-
fern die Terminologie „Theologie der 
Religionen“ durch eine „Theologie Inter-
religiöser Beziehung“ zu ersetzen sei und 
formuliert dann einen Nachruf auf das 
seiner Meinung nach veraltete Schema: 
Exklusivismus, Inklusivismus, Pluralis-

mus. Entscheidend im interreligiösen 
Dialog sei letztlich nicht die christliche 
Beurteilung der Religionen, sondern die 
Beziehungs- und Dialogfähigkeit mit 
anderen Religionen. 

Im 1. Kapitel über neuere Entwürfe 
christlicher Religionstheologien unter-
sucht er die revisionistischen Ansätze 
von John Hick und Paul Knitter, die 
interpretative Konzepte von Michael von 
Brück und Mark Heim, die selegierenden 
Ansätze von Francis Clooney und das 
interaktionistische Konzept von Amos 
Yong. Mit sechs heuristischen Fragen 
(epistemologisch, hermeneutisch, sote-
riologisch, theologisch, ethisch und ge-
sellschaftspolitisch) vergleicht und hin-
terfragt er diese Konzepte, ohne aber ihre 
grundsätzliche Fragestellung einfach zur 
Seite zu schieben. 

Im 2. Kapitel stellt der Verfasser 
Entwürfe einer islamischen und buddhis-
tischen Theologie der Religionen vor. 
Zunächst versucht er Fragen im Span-
nungsfeld zwischen Letztgültigkeit des 
Koran und religiöser Pluralität aufzu-
zeigen, bevor er die befreiungstheolo-
gische Koranhermeneutik von Farik 
Esack und die völlig entgegengesetze 
islamistische Koranhermeneutik von 
Muhammead Shahrur thematisiert. Im 
zweiten Teil analysiert Wrogemann mit 
profunder Fachkompetenz Entwürfe 
buddhistischer Denker: die apologetische 
Hermenuetik von Anagārika Dharmapāla 
(1864–1933); die Hermeneutik der zwei 
Sprachen von Buddhadāsa Bhikku 
(1906–1993); die vermutlich im Ansatz 
interreligöse Hermeneutik von Masao 
Abé (1915–2006); die assimilative Her-
meneutik von Thich Nhat Hanh (geb. 
1926) und die kontrastive Hermeneutik 
von John Makransky (geb. 1950). Offen 
bleibt die Frage, ob von einer „Budd-
histischer Theologie der Religionen“ 
überhaupt gesprochen werden kann, 
wenn es doch im Buddhismus den 
Gottesbegriff weder im speziell christ-



evangelische missiologie 31[2015]2 109 

lichen noch im allgemein monotheis-
tischen Sinne gibt. 

Im 3. Kapitel werden anhand von vier 
Thesen Bausteine einer Theorie Interreli-
giöser Beziehungen gelegt. Nach Wroge-
mann diene sie nicht nur einem Dialog 
zwischen den Religionen, sondern auch 
der eigenen Wahrnehmungslehre als in-
terdisziplinäres Projekt, als Lernfeld und 
Inspiration der Beteiligten und als mögli-
ches Korrektiv. Darüber hinaus sei sie 
identitätsstiftend und fördere die Aner-
kennung, Wertschätzung und Multiper-
spektivität anderer Religionsformatio-
nen.  

Das 4. Kapitel weist hin auf Chancen des 
Dialogs in interreligiösen Beziehungen.  
Hier weist der Verfasser auf bekannte 
Dialogformen hin (Kontakt-Dialog, 
Informations-Dialog, Konsens-Dialog 
und Überzeugungsdialog). Das Kapitel 
wird abgerundet mit praktischen 
Beispielen wie die Diskurstheorie von 
Michel Foucault und der Problematik 
von Nähe und Distanz im Dialog. 

Im 5. Kapitel begibt sich Wrogemann auf 
den Weg zu einer „Theologie Inter-reli-
giöser Beziehungen“. Darin erkennt er 
den Vorteil einer Differenzhermeneutik 
gegenüber einem religionstheologischen 
Vereinnahmungsmuster in der traditio-
nellen „Theologie der Religionen“. Aus-
gehend vom biblischen Gottesbild einer 
sich dem Menschen verschenkenden 
Liebe, die auf Machtanspruch verzichtet, 
leitet er praktische Konsequenzen ab für 
einen methodischen Neuansatz einer 
„Christlichen Theologie Interreligiöser 
Beziehungen“. Dies werde an der Emo-
tionalität des Gottessohnes deutlich, 
indem er Feindesliebe predige und so 
Vorurteile und Aggressivität überwinde. 
Im 1. Petrusbrief erkennt er in der Ge-
meinschaft des Geistes ein Kontrast-
modell. Die auserwählten Fremdlinge 
mit ihrer authentischen Lebensführung 
bilden die Basis einer Ethik interreli-
giöser Anerkennung und dies trotz eines 

Klimas von Infragestellung, Leid und 
Verfolgung. In der Johannesoffenbarung 
sieht Wrogemann nicht nur ein dualis-
tisch geprägtes Weltbild, sondern auch 
eine politische Theologie. Christus über-
windet den Kaiserkult und die unter-
drückte Gemeinde die Sprache der 
Mächtigen. Höhepunkt dieses Kapitels 
ist Wrogemanns vom Luthertum be-
stimmtes Letztbegründungsmuster als 
Basis interreligiöser Beziehungen (das 
trinitarisch-doxologische Selbst-Entho-
bensein Gottes, die kreuzes-theologi-
schen Inversionen, die rechtfertigungs-
theologische Ent-Machtung und die da-
raus resultierenden pneumatologischen 
Konsequenzen).  

Im 6. Kapitel versucht der Verfasser eine 
Zuordnung der Disziplinen „Interkul-
turelle Theologie, Missionswissenschaft 
und Religionswissenschaft“. Dieses 
letzte Kapitel ist eine Zusammenfassung 
der gesamten Trilogie und ein Plädoyer 
für eine „Christliche Theologie Inter-
religiöser Beziehungen“ als einer neuen 
Fachdisziplin für das Theologiestudium. 
Das Lehrbuch schließt ab mit einem 
umfangreich konzipierten Literaturver-
zeichnis und einem weiterführenden 
Stellen-, Namen- und Sachregister. 

Das Buch ist ein absolutes Muss für den 
hauptamtlichen Dienst in Kirche und 
Mission, weil es wichtige Gegenwarts-
fragen der Theologie der Religionen de-
skriptiv auf den Tisch legt. Das ermög-
licht Informationsbeschaffung aus erster 
Hand und Hilfestellung zur persönlichen 
Beurteilung im Blick auf den inter-
religiösen Dialog. 

Ob eine Änderung der Terminologie 
„Theologie der Religionen“ zu „Theo-
logie der Beziehungen“ sich in der Fach-
welt durchsetzen wird, bleibt offen. 
Wrogemanns These, dass eine „Theo-
logie der Beziehung“ von entscheidender 
Bedeutung sei im interreligiösen Dialog 
kann nicht hoch genug eingeschätzt 
werden. Gerade in der liebevollen Be-



110 evangelische missiologie 31[2015]2 

gegnung mit Menschen aus anderen 
Religionen hat die Verkündigung des 
Evangeliums Kraft, das Leben zu ver-
ändern, damit Menschen aus „allen 
Heiden, Völkern, Sprachen den Weg zu 
Christus finden, ihn anbeten und ver-
herrlichen“ (Offb 7,9). 

Hans Ulrich Reifler,  
Dozent i.R. am Theologischen Seminar 

St. Chrischona 

Michael A. Rynkiewich, Soul, Self, and 
Society: A Postmodern Anthropology 
for Mission in a Postcolonial World. 
Eugene: Cascade 2011. 280 Seiten. 
29,70 US-Dollar 

Michael Rynkiewich ist Professor für 
Anthropologie am Asbury Theological 
Seminar und der E. Stanley Jones School 
of Mission and Evangelism. Rynkiewich 
verarbeitet in dieser Publikation seine 
Beobachtungen über die Anthropologie 
als Hilfsdisziplin der Missiologie. Seine 
Bewertung ist selbstkritisch und reflek-
tiert den gegenwärtigen Stand anthro-
pologischer Forschung in der Missio-
logie. Seiner Meinung nach tut sich eine 
tiefe Kluft auf zwischen der wissen-
schaftlichen Disziplin der Anthropologie 
und ihrer Anwendung als Hilfsdisziplin 
im Rahmen der Missiologie. 

In der Einleitung (Anthropologie, Theo-
logie und Missiologie) beschreibt Ryn-
kiewich das Leben eines Arbeiters 
namens Lakan aus Papua Neuguinea und 
dessen ökonomische Migration. Im Ver-
lauf des Narrativs wird deutlich, das 
Lakan, wie die meisten modernen Men-
schen, Mitglied vieler unterschiedlicher 
sozialer Netzwerke ist. Hinsichtlich 
dieser Entwicklungen relativieren sich 
die Begriffe Kultur, Muttersprache, Dia-
spora und Religion. In dem, was 
Rynkiewich als das „Standardmodell der 
Anthropologie“ in der Missiologie be-
zeichnet, würden die oben genannten 
Begriffe als statisch angenommen (S. 
65). Dies entspreche dem anthropologi-
schen Stand der 1950er und 1960er 

Jahre, seither hat sich jedoch die 
Menschheit aufgrund von Migration, 
Diaspora, Transnationalismus, Urbani-
sierung und Globalisierung erheblich 
verändert. Die entsprechende Weiterent-
wicklung anthropologischer Forschung 
habe jedoch nicht Eingang in die 
Missiologie gefunden. Dort herrsche 
weiter ein statisches Bild der Familie, 
der Individual- versus Kollektivgesell-
schaft und des Volkes als homogene 
Einheit (gemeinsamer Ursprung, ge-
meinsame Sprache, Heimatland). 

In 12 Kapiteln arbeitet sich Rynkiewich 
durch Gebiete wie Ethnozentrismus und 
Kontextualisierung (Kap. 2); Sprache 
(Kap. 3); Selbst und Gesellschaft (Kap. 
4); Familie (Kap. 5); Ökonomie (Kap. 6); 
Politik (Kap. 7) u.a. Kapitel 2 beginnt 
mit dem Selbstverständnis einer Gesell-
schaft und wie sie sich als „Kultur“ nach 
außen spiegelt. In der Ethnographie 
(ethnography) werden Kulturen nach 
außen beschrieben, in der ethnology 
(vergleichende Anthropologie; nicht zu 
verwechseln mit dem deutschen. Begriff 
Ethnologie) werden sie miteinander ver-
glichen. Im Verlaufe der Entwicklung 
der Kulturbeschreibungen (Ethnografien) 
hat sich ein „Kulturrelativismus“ gebil-
det. Dieser geht davon aus, dass eine 
„Kultur“ einzigartig, abgrenzbar und in 
sich homogen wäre (S. 27). Grundlage 
solcher Annahme bildet der Ethnozen-
trismus, der in seiner Konsequenz in den 
Rassismus führe. Als Korrektiv unter-
sucht er das Verhältnis von biblischer 
Nachricht (Evangelium) zur „Kultur“ im 
Rahmen der Kontextualisierung (Nie-
buhr, Carson, Menuge, Yoder). Kon-
textualisierung setzt er in Kontrast zum 
Ethnozentrismus. Sein Resultat: die Bot-
schaft muss zu den Menschen in ihrem 
Kontext gebracht werden, das heißt der 
eigene Ethnozentrismus zugunsten einer 
Enkulturation der Botschaft durchbro-
chen werden. Die Inkarnation Gottes in 
der Person Jesus von Nazareth ist ihm 
dabei theologische Basis (S. 41). 



evangelische missiologie 31[2015]2 111 

Im vierten Kapitel löst Rynkiewich dann 
das statische Verständnis von Kultur im 
Rahmen des Deconstructuralism auf (S. 
65) und zeigt, dass „Kultur“ ein Produkt 
menschlicher Enkulturation ist. Das 
Konstrukt „Kultur“ sei ein relativer und 
nicht fixierbarer Begriff, noch weniger 
seien „Kulturen“ miteinander vergleich-
bar. In gleicher Weise negiert er auch die 
Unterscheidung einer kulturellen Orien-
tierung an Ehre und Scham oder Sünde 
und Schuld, wie sie von Ruth Fulton 
Benedict (1946) eingeführt wurde.  

Im fünften Kapitel zur Ehe, Familie und 
Verwandtschaft beschreibt Rynkiewich 
familiäre und verwandtschaftliche Sys-
teme (Irokesen, Hawaiianer, Marshal-
lesen, Amerikaner). Er widmet sich auch 
der Polygamie. Die scharfe Kritik der 
frühen Missionare sei zum Teil dem 
westlichen Aufklärungsdenken geschul-
det. Er kommt zu dem Schluss, dass die 
jeweiligen Kirchen unterschiedliche und 
praktisch orientierte Strategien ent-
wickelt hätten, mit dieser Form mensch-
lichen Zusammenlebens umzugehen. (S. 
95-97). Im zehnten Kapitel über Kolo-
nialismus, Neo- und Postkolonialismus 
weist Rynkiewich auf die enge Ver-
zahnung von Anthropologie und Missio-
logie in der Kolonialgeschichte hin (S. 
169). Er macht deutlich, dass sich die 
christlich-biblische Hermeneutik über 
die Jahrhunderte hinweg durchaus fle-
xibel auf die Rechtfertigung des Kolo-
nialismus einließ (S. 186-188). Politische 
und kirchliche Interessen lassen sich im 
Rückblick kaum trennen. Als Ausweg 
aus dem Dilemma schlägt er einen 
kenotischen Ansatz (Kenosis = Selbst-
entleerung) vor (S. 197). Im Zeitalter der 

Verstädterung und Globalisierung sei die 
„Diaspora“ der Normalfall: Sie be-
schreibt den Menschen außerhalb seiner 
angestammten „Heimat“. Ein statisches 
Verständnis von „Kultur“, „Mutterspra-
che“, dem Individuum als „Person“ und 
sogar der Objektivität der Wissenschaft 
der Anthropologie sei nicht mehr haltbar. 
Vielmehr müssten intersubjektive und 
dekonstruktive Methoden der Gesell-
schaftsbeschreibung in den Vordergrund 
treten. Zuerst müsse die eigene Sub-
jektivität benannt, dann der Gegenstand 
der Untersuchung dekonstruiert und 
dann wieder im Hinblick auf die anthro-
pologische Beschreibung konstruiert 
werden (Derrida).  

Abschließend sei gesagt, dass die hier 
angerissene Kritik am Gebrauch der 
Anthropologie in der Missiologie nicht 
neu ist. Rynkiewich hat dabei auf Pro-
bleme hingewiesen, zeigt jedoch meines 
Erachtens keine ausreichenden Alter-
nativen auf. Hier ist die Anthropologie 
selbst schon weiter, wie die Ansätze des 
Intersubjektivismus und des Dekonstruk-
tivismus zeigen. Bernard in Research 
Methods in Anthropology (2006) und 
Barnard in History and Theory in 
Anthropology (2000) nähern sich in ihren 
Darstellungen der Missiologie mehr an. 
Gerade die praxisbezogene „angewandte 
Anthropologie“ lebt jedoch auch weiter-
hin vom Vergleich sozialer und kul-
tureller Eigenheiten, für den eine struk-
turalistische Perspektive nötig ist.  

Dr. Eberhard Werner,  
Institut für evangelische Missiologie 

(IfeM), Gießen. 

  



112  evangelische missiologie 31[2015]2 

Gustav Warneck.  
Evangelische Missionslehre:  

Ein missionstheoretischer Versuch. 
edition afem - mission classics Bd. 8, bearbeitet und hrsg. von Friedemann Knödler. 
mit einer Einführung von Thomas Schirrmacher. 2015. 2 Bände á 630 S., zus. 1260 S. 
97,00 €. ISBN 978-3-86269-098-5 (VKW)  

 

Der evangelische Pfarrer Gustav Adolf Warneck 
(1834-1910) gilt als Vater der deutschen  
Missionswissenschaft, nicht nur der evange- 
lischen, sondern auch der katholischen.  
1874 begründete er mit Christlieb und Grunde-
mann die Allgemeine Missions-Zeitschrift, die 
wesentlich zur Zusammenarbeit zwischen den 
Missionsgesellschaften durch Konferenzen usw. 
beitrug und schließlich in einen Zusammen 
schluss der deutschen evangelischen Missionen 
zu einem Dachverband mündete.  
Als pensionierter Pfarrer wurde Warneck 1866  
bis zu seiner Emeritierung 1908 zum Professor  
für Missionswissenschaft an der Universität Halle 
berufen, dem ersten Lehrstuhl dieser Art im 
deutschsprachigen Raum.  
Die seit 1892 erscheinende monumentale 
„Missionslehre“ ist die Frucht seines Lebens-
werkes und bis heute bahnbrechend.  

 

Der vollständige Klassiker der deutschen Missionswissenschaft,  
in moderner Schrift und mit neuen Überschriften und Registern. 

Zu bestellen direkt beim Verlag: info@vtr-online.com 
(Sonderkonditionen für AfeM-Mitglieder und em-Abonnenten bitte erfragen) 

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
Verlag: Evangelischer Arbeitskreis für Mission, Kultur und Religion e.V. (AfeM), www.missiologie.org, 
Geschäftsstelle, Rathenaustraße 5-7, D-35394 Gießen. Fax 0228-9650389, Email: info@missiologie.org. 
Herausgeber: Prof. Dr. Dr. Thomas Schirrmacher, Friedrichstraße 38, 53111 Bonn (viSdP). Schrift-
leitung: Meiken Buchholz, buchholz@missiologie.org oder über die Geschäftsstelle; Manuskripte zur Ver-
öffentlichung bitte bei der Schriftleitung einreichen. Rezensionen: Prof. Dr. Friedemann Walldorf, Wall-
dorf@fthgiessen.de, Bücher zur Rezension an: Rathenaustr. 5-7, D-35394 Gießen. Weitere 
Redaktionsmitglieder: Prof. Dr. Bernd Brandl, Brunnenweg 3, D-75328 Schömberg, BuD. Brandl@t-
online.de (Redaktionsleitung edition afem), Dr. Hanna-Maria Schmalenbach, Vöchtingstr. 4, 72076 
Tübingen (Lektorat). Verlag VTR/eda: Thomas Mayer, Gogolstr.33, 90475 Nürnberg, vtr@ 
compuserve.com. Redaktionsschluss: 6 Wochen vor Beginn des Erscheinungsquartals. Beiträge für em 
werden mit Belegexemplaren honoriert. Bestellungen und Korrespondenz betr. Versand und Abonne-
ments bitte an die Geschäftsstelle richten. Bezugspreis: Jährlich (4 Ausgaben) € 17,– (Studenten die Hälf-
te). Für AfeM-Mitglieder ist der Bezugspreis im Mitgliedsbeitrag inkl. Luftpost enthalten. Konten für em-
Abonnenten: Konto des AfeM bei der EKK, IBAN: DE 24 5206 0410 0000 416673, BIC-Code 
GENODEF1EK1. In der Schweiz: Konto CH81 0023 5235 5789 1940M bei der UBS (Postkonto-Nr. 80-2-
2). Mit Namen gezeichnete Beiträge müssen nicht unbedingt mit der Meinung der Schriftleitung und 
Redaktion übereinstimmen. 


