ISSN 0177-8706

31. Jahrgang 2015
2. Quartal

2/15

evangelische missiologie

Mission in Zeiten des Nationalismus
und Kolonialismus

Im Gesprach mit Prof. Dr. Klaus W. Miiller 58
Bernd Brandl|
Biblische Grundlagen evangelikaler Missiologie 60

69 Thesen (Teil 4) (Thomas Schirrmacher)

Mission zwischen ,,nationalreligioser Eigenart” und
Internationalitat 67
Reaktionen im Verband der China Inland Mission wahrend

des Ersten Weltkriegs (Elmar Spohn)

Mission und Regierung bei Johann Flierl 78
Vom Hofprediger der Kolonialverwaltung zum Kampfer
gegen Sudseesitten und Sklavenhandel (Susanne Froehlich)

Bericht: 11. Forum Bibeliibersetzung (Eberhard Werner) 87
Abschied von Detmar Scheunemann 88
Missio Dei (Teil 2) 920

Rezeption in der 6kumenischen und der evangelikalen Bewegung
(Hannes Wiher)

Rezensionen 104
Warnecks Missionslehre neu aufgelegt! 112
7

‘a{eﬂ" Evangelischer Arbeitskreis fiir Mission, Kultur und Religion

g



Im Gesprach mit Prof. Dr. Klaus W. Miiller

Prof. Dr. Klaus W. Miiller wurde am 21.04.2015 70 Jahre alt —
Herzlichen Gliickwunsch!

Prof. Dr. Klaus W. Miiller, Ehrenvorsitzender des Evangelischen Arbeitskreises fiir
Mission, Kultur und Religion (AfeM, zuvor ,Arbeitskreis fiir evangelikale
Missiologie*), der vielen als langjdhriger Vorsitzender sowie als Herausgeber von
evangelikale missiologie (em, seit 2015 evangelische missiologie) bekannt ist, feierte
am 21.04.2015 im Kreise der Familie seinen 70. Geburtstag. Der Vorstand und alle
Mitglieder des AfeM begliickwiinschen ihn herzlich zu seinem Ehrentag und
wiinschen ihm und seiner lieben Gattin Gottes Segen, Bewahrung, Gesundheit und fiir
die Zukunft alles Gute.

Bernd Brandl fiihrte mit Prof. Miiller am 20.04. anlisslich dieses runden Geburtstages
ein Gesprich und stellte ihm einige personliche Fragen:

Natiirlich ist so ein 70. Geburtstag Anlass, auf die sieben Lebensjahrzehnte zuriick-
zuschauen und Bilanz zu ziehen. Was wiirde der Jubilar im Riickblick auf sein Leben
noch einmal genauso wieder tun? Was wiirde er, wenn er es noch einmal konnte,
anders machen? Miillers Antwort richtete sich zunéchst auf das Positive: Gepraigt
haben sein Leben die drei M: Mission, Musik, und erstaunlicherweise die Medizin.
Ihn interessiere innerhalb der Medizin beson-

ders die Chirurgie, vor allem die Sorgfalt mit

der ein Chirurg das Messer ansetzt, um zu ... ein offenes Ohr fur Gottes
operieren. Wenn er wihlen konnte, dann wiirde konkretes Reden und Fihren.
er das erste Leben der Mission, das zweite der

Musik und das dritte der Medizin widmen. Der Einsatz und die Hingabe fiir die
Mission waren fiir Miiller besonders wertvoll und lebenswert; wichtig wurde ihm als
Missionar, auf Gottes Hinweise fiir seinen Lebensweg zu achten und ein offenes Ohr
zu haben fiir Gottes konkretes Reden und Fiihren.

Allerdings gebe es auch Erlebnisse, vor allem in Bezug auf Begegnungen mit Men-
schen, da wiinschte sich Miiller, dass er Einiges ungeschehen machen konnte. Manch-
mal hitten starke Emotionen die Auseinandersetzung zu sehr mitbestimmt, da habe er
Menschen sicher auch wehgetan; das tue ihm heute leid!

Auf die Frage, an welchem missiologischen Projekt Prof. Miiller gegenwirtig arbeite
und was er noch fiir die Zukunft plane, erwiderte Miiller, dass auf seinem Schreibtisch
vor allem zwei Buchprojekte ligen. Auf der einen Seite, und das war fiir den
Interviewer eine Uberraschung, plant Prof. Miiller ein Kinderbuch, das in einfacher
und verstidndlicher Sprache die Weltmission erklédrt. Darin beschreibt er anhand der
Erfahrungen seines iiber 10-jahrigen Missionseinsatz gemeinsam mit seiner Frau, wie
der Weg in die Mission und der praktische Missionsdienst aussehen konnen. Das
Buch sei so etwas wie ein Vermichtnis an ihre Enkel. Ein weiteres, mehr wissen-
schaftliches Projekt sei ein neues Werk iiber den Einfluss der Postmoderne sowie der
Politik und Mission auf die Kultur besonders der Insel Pwolowat im Bereich der
Inselwelt Mikronesiens. Dort hat Prof. Miiller ja intensiv als Missionar der
Liebenzeller Mission gearbeitet und Land und Leute kennen und lieben gelernt.

Natiirlich interessierte den Interviewer auch die Meinung des Ehren-Vorsitzenden des
AfeM zum gegenwirtigen Weg des Arbeitskreises und iiberhaupt seine Einschitzung
zur Lage der Weltmission im 21. Jahrhundert. Darauf erwiderte Miiller, dass ihm

58 evangelische missiologie 31[2015]2



gewisse Entwicklungen im AfeM Sorgen bereiteten und er gerne dem AfeM ins
Stammbuch schreiben wiirde, ohne konservativ sein zu wollen: Er sidhe gegenwirtig
Tendenzen innerhalb des AfeM, neuen Stromungen zu schnell zu viel Raum zu geben
ohne besonnen abzuwarten und zu priifen, ob diese Stromungen wirklich schrift-
gemidl und im Evangelium eingebettet sind. Er hege den Verdacht, dass oftmals
fertige Ideen und Konzepte erst im Nachhinein mit heiler Nadel mit Bibelversen
verkniipft wiirden, diese dann aus dem Zusammenhang gerissen und so, wie sie zitiert
werden, nicht die biblische Gesamtlinie reflektierten. Die Verantwortung des AfeM
sei es ja gerade, das, was an neuen Tendenzen und Fragen innerhalb der Weltmission
aufbriche, zu reflektieren, kritisch zu begleiten aber auch Vordenker fiir die
Missionsgesellschaften zu sein. Dazu nihme man sich zu wenig Zeit. Manche
Tendenzen iiberschnitten sich auch und miissten analysiert werden, bevor man sich
auf diese Pferde setze — sonst konne man auch dazwischen herunter fallen. Es werde
auch zu wenig gefragt: Was fithrt wo hin? Themen wie ,,Soziale Verantwortung der
christlichen Gemeinde/Mission®, ,,Gemeinde ist Mission, sie hat nicht nur eine
Mission® u. 4. sind nach Miillers Meinung nicht neu; dariiber sei schon vor
Jahrzehnten in anderen Zusammenhingen diskutiert worden. Miiller habe sich auch
intensiv mit dem neuen Begriff ,,missionale Theologie* auseinandergesetzt. Er sehe
hier manche Gefahren, aber auch gute Ansitze und wiinsche sich gerade hier eine
differenzierte biblisch-exegetische und systematische Auseinandersetzung mit diesem
theologischen Konzept.

Wichtig sei es fiir den AfeM, die Person Jesu Christi als Herrn und Retter und mit ihm
das ganze Heilswerk Christi immer wieder in die Mitte zu riicken und dort zu
belassen sowie die verschiedenen Aspekte des Heils in Jesus zusammenzuhalten, so
dass sie nicht auseinanderfallen; Heilung und das soziale Handeln seien immer schon
im Heilshandeln Jesu inbegriffen gewesen. Jesus sei das Heil fiir die ganze Welt, aber
er sei nicht die Medizin, nicht das Allheilmittel, das die ganze gegenwirtige gefallene
Welt heil machen wiirde. Das werde die Christenheit nicht schaffen; sie konne und
solle jedoch Zeichen der Herrschaft Christi in dieser Welt setzen.

Auf den Beschluss zur Namensidnderung des AfeM (Evangelischer Arbeitskreis fiir
Mission, Kultur und Religion) angesprochen, zeigte sich Miiller skeptisch. Ihm sei
dieser Name zu lang, nicht griffig genug und schlecht zu kommunizieren. Er
bevorzuge Arbeitskreis fiir evangelische Missiologie. Der Begriff , Missiologie* sei
immer noch ,,aktiv* und schliee Kultur und Religion ein.

Am Schluss gab Miiller den Lesern von em die Notwendigkeit mit auf den Weg,
Mission neu zu denken. Seiner Einschidtzung nach seien die Missionsgesellschaften,
so wie sie heute aufgestellt sind, immer weniger in der Lage, sich zu finanzieren. Hier
miissten neue Wege gegangen und erprobt werden. Er wiinsche sich sehr, Wege zu
finden, die Anliegen der Weltmission in der jungen Generation weiter wach zu halten;
er freue sich iiber jeden jungen Missiologen, der sich einbringe und mitdenke. Miiller
regte weiterhin an, einen Austausch anzustoen zwischen den alten und den jungen
Missiologen — da freue er sich, dass hier auf der letzten Tagung ja schon einiges in
Gang gekommen sei. Wie wire es, so Miiller, einmal die alten, erfahrenen
Missionstheologen in einer gesonderten Tagung anzusprechen und zusammenzu-
bringen — sie selber brauchten den Austausch, damit sie sich nicht als altes Eisen
fiihlten, und sie konnten wertvolle Impulse aus ihrer Erfahrung in die aktuellen
Diskurse hineinbringen.

Das Interview fiihrte Prof. Dr. Bernd Brandl, 2. Vorsitzender des AfeM, 20.04.2015

evangelische missiologie 31[2015]2 59



Biblische Grundlagen evangelikaler Missiologie:
69 Thesen (Teil IV)

Thomas Schirrmacher
Diese Thesen mdochten in finf Teilen die Grundlagen christlicher Mission zusammen-
fassen, wie sie sich aus dem biblischen Zeugnis und christlichen Bekenntnis ergeben.
AnschlieBend an die in den beiden vorangehenden Ausgabe erschienenen Teile | bis
IIl zur Verankerung der Weltmission in den zentralen christlichen Glaubensinhalten
und in dem Gesamtzeugnis der Bibel (em 4/2014) sowie zur Mission angesichts
kultureller Vielfalt (em 1/2015) erscheint in dieser Ausgabe der Teil IV zur
Religionsfreiheit. Der abschlieBende Teil zur sozialen Veranderung folgt in der

nachsten Ausgabe.

Prof. Dr. phil. Dr. theol. Thomas Schirr-
macher (geb. 1960) ist Rektor des Martin
Bucer Seminars (Bonn, Innsbruck, Prag,
Ziirich, Istanbul), wo er Missions- und
Religionswissenschaft und Ethik lehrt,
Professor fiir Religionssoziologie an der
Staatlichen Universitit Timisoara, Ru-
mdnien, Distinguished Professor of
Global Ethics and International Deve-
lopment an der William Carey Universi-
ty, Shillong, Meghalaya, Indien, Direktor
des Internationalen Instituts fiir Religi-
onsfreiheit der Weltweiten Evangelischen
Allianz sowie Vorsitzender der Theologi-
schen Kommission dieses weltweiten Zu-
sammenschlusses von etwa 600 Millio-
nen. evangelischen Christen. Email: drth
schirrmacher@me.com.

Diese Thesen sind die iiberarbeitete
Fassung der Jubildumsthesen zum zehn-
Jjdhrigen Bestehen der Zeitschrift Evan-
gelikale Missiologie (em) 10 (1994) 4:
112-120 und ihrer Nachdrucke."

1 Niederldndische Fassung in ,,Bijbelse Principes
van evangelische Missiologie®. Informatie Evan-
gelische Zendings Alliantie 26 (1995) 5 (okt/nov):
20-21 + 6 (decfjan): 21-22 + 27 (1996) 1
(febr/maart): 18-20 + 2 (apr/mei): 24-26 + 3
(jun/jul): 19-20 + 4 (aug/sep): 20-21 + 5 (okt/nov):
21-22 + 6 (dec/jan): 20-21. Englische Fassung in:
Thomas Schirrmacher. God Wants You to Learn,
Labour and Love. Reformatorischer Verlag Beese:
Hamburg, 1999.

60

IV. Teil: Mission und Religions-
freiheit — Zwei Seiten einer
Miinze

42, These: Dialog im Sinne von
friedlicher Auseinandersetzung,
ehrlichem und geduldigem Zuhéren,
selbstkritischer Reflexion, gewinnen-
der und demiitiger Darlegung der
eigenen Sichtweise und Lernen von
anderen ist eine christliche Tugend.
Ein Dialog zwischen iiberzeugten Chris-
ten und Anhédngern anderer Religionen
und Weltanschauungen ist in dem Sinne
moglich, dass Christen gerne friedlich
mit anderen iiber ihren Glauben sprechen
(,,Rechenschaft ..., aber mit Sanftmut
und Ehrerbietung®, 1Petr 3,15-16), an-
deren gerne zuhoren (Jak 1,19), in vielen
Bereichen aus der Lebenserfahrung an-
derer lernen (siehe das ganze Buch der
Spriiche) und bereit sind, sich selbst und
ihr Verhalten immer wieder neu in Frage
stellen zu lassen.

43. These: Dialog im Sinne von
Aufgabe des christlichen Wahr-
heitsanspruches oder von Aufgabe
der Weltmission ist undenkbar, ohne
das Christentum selbst aufzulésen.
Wenn unter Dialog verstanden wird, dass

der innerste Wahrheitsanspruch Jesu
Christi (Joh 14,6), des Evangeliums

evangelische missiologie 31[2015]2



(Rom 1,16-17; 2,16) und des Wortes
Gottes (2Tim 3,16-17; Hebr 4,12-13; Joh
17,17) oder das missionale Wesen des
christlichen Glaubens im Gesprich mit
Anhingern anderer Religionen voriiber-
gehend oder prinzipiell aufler Kraft ge-
setzt werden soll und die biblische Of-
fenbarung mit den Offenbarungen ande-
rer Religionen ganz oder teilweise auf
eine Stufe gestellt wird, ist ,Dialog’
weder mit christlicher Mission noch
iiberhaupt mit dem Wesen des Christen-
tums zu vereinbaren.

Der Wahrheitsanspruch des christlichen
Glaubens kommt vor allem in der Lehre
vom Endgericht und vom ewigen Leben
zum Ausdruck. Hebr 6,1-2 spricht von
der ,,Totenauferstehung und dem ewigen
Gericht* als von zweien der sechs wich-
tigsten Grundlagen des Glaubens. Daran
hat die Kirche aller Zeiten festgehalten,
wie das Glaubensbekenntnis zeigt: ,,von
dannen er kommen wird zu richten die
Lebenden und die Toten™.

Das bedeutet aber auch: Wir Christen
iiberlassen das Urteil Gott, und wir ken-
nen es nicht schon vorab. Christen sind
froh, dass Gott selbst der Richter ist und
sich selbst jedes endgiiltige Urteil vorbe-
halten hat. Nur Gott selbst kann Men-
schen ins Herz schauen und sein Urteil
am Ende kennen wir nicht, denn: ,.Ein
Mensch sieht, was vor Augen ist; der
HErr aber sieht das Herz an.“ (1Sam
16,7)

44. These: Die Rede des Paulus in
Athen zeigt, wie gut und wichtig es
ist, andere Religionen und Weltan-
schauungen und ihre Texte zu
studieren und sich denkerisch und
sprachlich auf ihre Anhénger
einzustellen.

Die Apostel setzten gemill der Apostel-
geschichte mit der Diskussion dort ein,
wo sich die Wege schieden, und haben
dabei jedoch die gemeinsamen Denk-
voraussetzungen akzeptiert. Deswegen

evangelische missiologie 31[2015]2

diskutierten sie mit jiidischen Gesprichs-
partnern nicht mehr iiber die Schopfung
oder die Inspiration des Alten Testamen-
tes, sondern stiegen direkt mit der Dis-
kussion um Jesus Christus ein. Dagegen
gingen sie im Gesprich mit Heiden
wesentlich weiter zuriick und diskutier-
ten auch die Schopfung, wobei sie aber
das voraussetzten, was in der jeweiligen
Kultur iiber den Schopfer genauso ge-
lehrt und gesehen wurde wie im bibli-
schen Zeugnis (z. B. Apg 14,8-18; 17,16-
34). Aus diesem Grund konnte Paulus
die Existenz des Schopfers in seiner
beriihmten , Areopagrede® in Athen (Apg
17,16-34) anhand von Zitaten griechi-
scher Philosophen belegen, ohne aus-
driicklich auf das biblische Zeugnis
zuriickzugreifen.

Diese Rede zeigt, dass Paulus die grie-
chischen Philosophen intensiv studiert
und die Rede speziell fiir seine Zuhorer
geplant hat. Er hat also nicht einfach auf
allgemein bekannte gefliigelte Worte zu-
riickgegriffen, sondern auch auf entlege-
ne Texte. Dafiir spricht vor allem, dass
Paulus in Tit 1,12 den in Apg 17 ange-
sprochenen Epimenides zitiert, und zwar
einen Satz, der in unmittelbarem Zusam-
menhang mit dem Zitat von Epimenides
in Apg 17,28 steht. Paulus greift die
Philosophen kritisch auf und paraphra-
siert ihre Gedanken, wenn er etwa darauf
verweist, dass Gott keine Hilfe von Men-
schen notig hat (Apg 17,25), ein Ge-
danke, der zwar der griechischen Reli-
gionspraxis widersprach, aber fast wort-
lich bei Plato, Euripides und anderen
griechischen Philosophen zu finden ist.

Die Rede des Paulus wird so zum Mus-
terbeispiel der Missionspredigt schlecht-
hin, die auch dem Missionar heute nicht
nur inhaltlich, sondern auch im Vorgehen
viel zu sagen hat. Paulus ist in Apg
14,15-17 gegeniiber Verehrern des Zeus
ganz @hnlich vorgegangen, wenn uns
auch dort — wohl wegen des weniger ge-
bildeten Publikums oder auch einfach
nur wegen der knappen Berichterstattung

61



— keine Zitate von Philosophen begeg-
nen. Viele Ausleger haben darauf hinge-
wiesen, dass die Rede in Apg 17 ledig-
lich eine praktische Umsetzung der
ersten Kapitel des Romerbriefes (Rom
1,17-32) ist.

45. These: Ethik und Mission
gehdéren zusammen. Das christliche
Zeugnis ist kein ethikfreier Raum; es
braucht eine ethische Grundlage,
damit wir wirklich das tun, was
Christus uns aufgetragen hat.

In 1Petr 3,15-17 findet sich eine Kom-
plementaritit einerseits der Notwendig-
keit des christlichen Zeugnisgebens, ja
der Apologetik (im griechischen Text
steht ,,apologia®, urspriinglich eine Ver-
teidigungsrede vor Gericht), und ande-
rerseits der Notwendigkeit von ,Sanft-
mut und Ehrerbietung®, also des Re-
spekts vor der Wiirde des anderen Men-
schen:

Seid aber jederzeit bereit zur Verantwortung
jedem gegeniiber, der Rechenschaft [griech.
,apologia‘] von euch iiber die Hoffnung in
euch fordert, aber mit Sanftmut und Ehr-
erbietung.

Die Wiirde des Menschen lisst uns nicht
unsere Hoffnung verbergen, sondern sie
klar aussprechen, erkldren und auch ver-
teidigen, doch selbst Antworten auf sol-
che Fragen, hinter denen iible Absichten
stecken, konnen uns nie gestatten, die-
selbe Wiirde unserer Gespridchspartner
mit Filen zu treten. Beide Seiten er-
génzen einander, so wie auch beide uner-
ldssliche Grundbausteine unseres Glau-
bens darstellen.

GemidBl 1Petr 3,15-17 sprechen Men-
schen nicht direkt mit Gott, wenn sie mit
uns sprechen. FEinerseits konnen wir
durchaus Gottes Botschafter sein und
Zeugnis ablegen iiber die Hoffnung, die
in uns ist. Doch andererseits sind wir
auch nur Menschen, die nicht durch ihre
eigene Tugendhaftigkeit, sondern allein
durch die Gnade Gottes gerettet sind.

62

Wir wollen, dass Menschen Frieden mit
Gott finden, seine Vergebung empfangen
und Gott als der einzigen Wahrheit ver-
trauen, aber sie haben nicht gegen uns
gesiindigt, sie sollen sich nicht vor uns
beugen, es sind auch nicht wir, die die
Wahrheit sind noch sind wir in allem,
was wir sagen, im Besitz der Wahrheit.
Christen sind nicht ,Doktor Allwissend®,
sondern normale Menschen, die nur
insofern iiber ein besonderes Wissen ver-
fiigen, als sie iiber die offenbarte Wahr-
heit in Jesus Christus und deren Ge-
schichte, wie sie in der Bibel nieder-
geschrieben ist, und iiber ihre person-
lichen Erfahrungen damit Zeugnis
ablegen.

Wer davon ausgeht, dass er in Jesus die
,Wahrheit* gefunden hat und dies vor
allem die Wahrheit {iber unsere Bezie-
hung zu Gott ist und wie wir durch
Gnade, Vergebung und Erlosung Frieden
mit Gott finden, und wer sich dafiir auch
auf die schriftlich niedergelegte Offenba-
rung der jiidisch-christlichen Tradition
beruft, muss zugleich aber alles beriick-
sichtigen, was fiir das Gesprich mit An-
dersdenkenden hinsichtlich des Inhaltes
und der Art und Weise gewichtige Ein-
schrinkungen bewirkt: ,,Wahrheit und
Liebe* (Eph 4,15) gehoren eben zusam-
men, gerade auch im Dialog und im mis-
sionarischen Zeugnis.

46. These: Die Sanftmut ist nicht nur
eine zwingende Folge davon, dass
Christen den Gott der Liebe verkiin-
digen und ihren Néchsten lieben
sollen und wollen, sondern auch
eine Folge des Wissens, dass
Christen selbst nur begnadigte
Siinder und nicht Gott sind.

Unser Gespriachspartner muss also mit
seinem Schopfer versohnt werden, nicht
mit uns. Deswegen kdnnen wir demiitig
immer wieder zuriicktreten, unsere eige-
ne Begrenztheit und Unzulidnglichkeit
zugeben und deutlich darauf verweisen,

evangelische missiologie 31[2015]2



dass wir gegeniiber dem anderen nur in-
sofern Autoritit beanspruchen konnen,
als wir unverfilscht und fiir ihn verstind-
lich die Frohe Botschaft verkiindigt ha-
ben. Ehrerbietung ist eine Folge davon,
dass wir Menschen mit Gottes Augen se-
hen, also als seine Geschopfe, als Eben-
bilder Gottes. Das verbietet uns, irgend-
jemanden als Untermenschen oder als
geistig beschrinkt zu behandeln, wenn er
uns widerspricht.

Ein Christ hat nicht auf alle Fragen eine
Antwort, sondern kann nur dort Gottes
Botschaft vertreten, wo Gott sich ihm im
Laufe der Geschichte im Wort und in
Christus geoffenbart hat. Gottes Gebot
und die Menschengebote der jeweiligen
religiosen Tradition und Kultur werden
von Jesus strikt auseinandergehalten (z.
B. Mk 7,1-15; siehe Thesen 33 und 34).
Ein Christ darf nicht mit dem Anspruch
auftreten, in allem die Wahrheit zu ken-
nen und zu vertreten, sondern kann als
fehlbarer Mensch nur dort von einem
Wabhrheitsanspruch sprechen, wo Gott
diesen wirklich autorisiert, was immer
und immer neu zu priifen ist (Rom 12,2).
Deswegen kann ein Christ viel von
seinem Gesprichspartner lernen, ohne
deswegen in den zentralen Glaubens-
fragen automatisch Abstriche machen zu
miissen.

47. These: Mission achtet Menschen-
rechte und will die Wiirde der
Menschen nicht missachten,
sondern hochachten und fordern.

Christen sehen andere Menschen immer
als Ebenbilder Gottes (1Mose 1,26-27,
5,1), auch wenn diese génzlich andere
Ansichten haben. Im Christentum leiten
sich die Menschenrechte nicht daraus ab,
dass jemand an Gott glaubt oder Christ
ist, sondern daraus, dass jeder gleicher-
maflen von Gott geschaffen ist, der den
Menschen nach seinem Ebenbild schuf,
und zwar alle als gleichwertig, auch
Mann und Frau. Deswegen sollen alle

evangelische missiologie 31[2015]2

Menschen ohne Ansehen der Person be-
handelt werden (Rom 2,11; Jak 2,9). Es
gibt Religionen, die nur ihren eigenen
Anhidngern Menschenrechte zugestehen.
Doch Christen verteidigen auch die Men-
schenrechte ihrer Feinde — und beten fiir
sie und lieben sie (Mt 5,44 =Lk 6,27).

48. Es ist verwerflich, Bekehrungen
durch Zwang, Arglist, Betrug oder
Bestechung herbeizufiihren, einmal
ganz davon abgesehen, dass das
Ergebnis per Definition keine echte
Umkehr und Hinwendung des
Menschen zu Gott aus tiefstem
Herzen in Glauben und Vertrauen
sein kann.

Eine Bekehrung ist (bzw. sollte sein)
eine zutiefst personliche, durchdachte
Regung des Herzens des Menschen Gott
gegeniiber. Wenn uns also Menschen
sagen, dass sie sich bekehren wollen,
miissen wir ihnen immer Entscheidungs-
raum und -zeit gewdhren und sie nicht
bedringen. Wir sollten sie nicht unge-
priift und iibereilt taufen, sondern sicher
gehen, dass sie wirklich wissen, was sie
tun, und dass sie es aus Uberzeugung
und Glauben wollen.

Es sollte auch Aufrichtigkeit und Trans-
parenz dariiber herrschen, was der christ-
liche Glaube ist und was von Christen
nach ihrer Bekehrung erwartet wird. Das
Christentum ist kein geheimer Zirkel,
sondern es steht der Allgemeinheit offen
und will transparent fiir alle sein. Chris-
ten haben nichts zu verbergen (Mt 10,26-
27) oder vorher zu verheimlichen und
erst hinterher zu offenbaren. Jesus sagte
zu denen, die seine Nachfolger werden
wollten:

Denn wer ist unter euch, der einen Turm
bauen will und setzt sich nicht zuvor hin
und iiberschligt die Kosten, ob er genug
habe, um es auszufiihren? (Lk 14,28; siehe
auch die Verse 27-33).

63



Christen miissen Menschen helfen, die
Kosten zu iiberschlagen, und sie nicht
vorschnell in christliche Kirchen ,stop-
fen‘, nur damit sie spiter merken, dass
sie getduscht worden sind.

49. These: Friedliche Mission ist als
Menschenrecht grundlegend
verankert.

Mission ist ein mehrfach verankertes
Menschenrecht. Das Menschenrecht auf
Mission ergibt sich sowohl aus dem
Recht auf freie MeinungsdufBerung (samt
Pressefreiheit usw.) als auch aus dem
Recht auf Gewissensfreiheit und schlief3-
lich natiirlich auch dem Recht auf
Religionsfreiheit, wie sie alle etwa in der
Allgemeinen Erkldarung der Menschen-
rechte der Vereinten Nationen von 1948
fest verankert sind.

Mission ist einerseits nichts anderes als
freie Meinungsidullerung. So wie Partei-
en, Umweltbewegungen, aber auch die
Werbung und die Medien ihre Sicht der
Dinge frei in einem Land veroffentlichen
diirfen und versuchen, Menschen zu
iiberzeugen, so gilt das auch fiir die
Anhénger von Religionen. Daneben steht
die offentliche Religionsausiibung, zu es
auch gehort, im offentlichen Raum fiir
die eigenen Uberzeugungen werben zu
diirfen, auch etwa durch Medien aller
Art.

50. These: Man muss zwischen dem
Eintreten fiir die Menschenrechte
und der Religionsfreiheit von Anhéan-
gern anderer Religionen oder Men-
schen ohne Religionszugehorigkeit
einerseits und dem GutheiBen ihrer
Wabhrheitsanspriiche anderseits
unterscheiden.

Es ist ndmlich moglich, fiir die Freiheit
und Religions- und Gewissensfreiheit
anderer einzutreten ohne deren Glau-
bensiiberzeugung fiir wahr zu halten oder
zu teilen. Und umgekehrt leitet sich

64

daraus, dass man in Wahrheitsfragen
nicht iibereinstimmt, nie das Recht ab,
den anderen zu unterdriicken.

Christliche Verkiindiger mogen bluten-
den Herzens bedauern, dass andere
Menschen das Angebot der Erlosung in
Christus ablehnen, sie haben nie das
Recht, sie dafiir zu Unmenschen zu er-
kldren, zu beschimpfen, den Staat auf sie
zu hetzen oder das Gericht iiber sie
herbeizuflehen oder es gar auszufiihren.

Umgekehrt lehrt die historische Erfah-
rung: Dieselbe Wahrheit zu teilen oder in
Fragen der Religion iiberwiegend iiber-
einzustimmen, verhindert nicht von
selbst, Religionskriege gegeneinander zu
fithren. Viele grofe Religionskriege fan-
den innerhalb von Religionen statt, wo-
bei das Christentum geschichtlich keine
Ausnahme bildet.

51. These: Religionsfreiheit gilt fiir
alle Menschen, nicht nur fiir
Christen.

Das ist fiir Christen nicht nur eine
politische Vorgabe, sondern ergibt sich
aus dem christlichen Glauben selbst.
Denn — wie schon gesagt — Gott hat alle
Menschen als seine Ebenbilder geschaf-
fen (1Mose 1,26-27; 5,1), nicht nur die
Christen. Gott will nun — wie schon das
Alte Testament immer wieder besagt —
von ganzem Herzen geliebt werden und
nicht aus Zwang. Die innerste Orientie-
rung des Gewissens und Herzens des
Menschen darf und kann demnach nicht
erzwungen werden.

Gott hat uns untersagt, irgendeine Art
von Strafurteil iiber unsere Kritiker zu
vollziehen und Menschen fiir ihren ,Un-
glauben® zu strafen. Schon Jona musste
erleben, dass Gott barmherziger mit dem
,gottlosen® Ninive war als Jona selbst,
der lieber das Gericht iiber Ninive ge-
sehen hétte (Jona 4,1-10). Und Jesus ver-
warf den Gedanken seiner Jinger deut-
lich, auf ablehnende Dorfer Feuer vom
Himmel herabfallen zu lassen (Lk 9,51-

evangelische missiologie 31[2015]2



56). Damit ist es Christen fiir alle Zeiten
verwehrt, andere Menschen dafiir zu
bestrafen, dass sie Jesus oder das Evan-
gelium (geschweige denn unsere eigenen
Uberzeugungen) ablehnen.

52. These: Da der Staat keiner
Religion gehért und auch nicht das
Evangelium verkiindigen soll,
sondern das Gute und Gerechte fiir
alle Menschen will, und weil die
Menschenwiirde allen Menschen
von Gott verliehen worden ist, da er
alle geschaffen hat (1Mose 1,26-27;
5,1), arbeiten Christen mit den
Anhéangern aller Religionen und
Weltanschauungen zum Guten der
Gesellschaft zusammen — sofern
diese das zulassen bzw. erwidern.

Dies gilt unmittelbar fiir die Aufrecht-
erhaltung der Religionsfreiheit, das gilt
fiir alle Menschenrechte, und das gilt
grundsitzlich fiir Frieden und Gerech-
tigkeit. Christen werden auch immer zu-
sammen mit Anhingern anderer Reli-
gionen und Weltanschauungen gemein-
sam einen Staat bilden, indem sie sich
gemeinsam engagieren. In Rom 13,1-7
setzt Paulus gerade nicht voraus, dass die
,Obrigkeit‘ sich nur aus Christen zusam-
mensetzt. Im Gegenteil, er unterstellt
Christen dem Staat, der der Gerechtig-
keit verpflichtet ist, gleich welche Reli-
gion oder Weltanschauung seine Repri-
sentanten haben.

Paulus ermahnt Christen: ,Seid auf
Gutes bedacht gegeniiber jedermann.
Haltet, so weit es an euch liegt, mit allen
Menschen Frieden.” (Rom 12,18) Damit
folgt er Jesus nach, der sagte: ,,Selig sind
die Friedensstifter” (Mt 5,9) und: ,,Wenn
ihr in ein Haus kommt, sprecht zuerst:
Friede sei diesem Hause!™ (Lk 10,5).
Jakobus, der Bruder Jesu, ldsst ganz
richtig die Worte seines Bruders anklin-
gen, wenn er sagt: ,Die Frucht der
Gerechtigkeit aber wird gesét in Frieden

evangelische missiologie 31[2015]2

fiir die, die Frieden stiften* (Jak 3,18). In
1Tim 2,1-2 dehnt Paulus dieses Gebot
auf die Welt der Politik aus:

So ermahne ich nun, dass man vor allen
Dingen tue Bitte, Gebet, Fiirbitte und
Danksagung fiir alle Menschen, fiir die
Konige und fiir alle Obrigkeit, damit wir ein
ruhiges und stilles Leben fithren konnen in
aller Frommigkeit und Ehrbarkeit.

Christen bauen Beziehungen des Ver-
trauens und der Liebe zu allen Men-
schen, religiosen und nichtreligidsen,
auf, die Voraussetzungen fiir ein fried-
liches und funktionierendes Zusammen-
leben sind. Spannungen und Konflikte
konnen zwischen Menschen nur gelost
werden, wenn sie miteinander reden.

53. These: Der Staat hat Religions-
freiheit zu schiitzen und nicht
unseren Glauben zu verbreiten.

Wer sich anschaut, welche Aufgaben das
Neue Testament dem Staat zuweist, sieht,
dass die Ausbreitung oder Forderung
einer bestimmten Religion nicht dazu-
gehort, dafiir aber Frieden und Gerech-
tigkeit fiir alle. Christen unterstehen in
Sachen weltlicher Gerechtigkeit dem
Staat, ja Paulus kann den nichtchrist-
lichen Staat geradezu als ,.Diener Got-
tes* beschreiben, wenn er Christen be-
straft, die Boses tun (R6m 13,1-7). Dass
Christen dies in sogenannten ,christ-
lichen® Staaten in der Geschichte oft
ganz anders gehandhabt haben, &dndert
nichts daran, dass ein Christ seinen Glau-
ben nicht verbiegen muss, wenn er fiir
Religionsfreiheit eintritt, sondern sich
diese organisch aus seinem Glauben
ergibt.

Das Gewaltmonopol hat nach biblischem
Verstindnis nur der Staat inne, der aber
weder die Aufgabe hat, das Evangelium
zu verkiindigen, noch die christliche
Kirche zu vergroBern, ja iiberhaupt sich
aus Fragen des Gewissens und der Reli-
gion heraushalten soll (in Rém 13,1-7
geht es immer um das bose ,,Tun®, nicht

65



das ,,Denken*), weswegen er im Gegen-
zug sogar ausdriicklich als ,,Gottes Die-
ner Christen bestrafen muss, die Boses
tun (R6m 13,1-7).

Der Staat hat Christen nur insofern zu
beschiitzen, als er alle beschiitzen soll,
die Gutes tun. Und er hat Christen nur
insofern zu beschrianken oder zu bestra-
fen, als er im Einsatz fiir Gerechtigkeit
und Frieden alle hindern und bestrafen
muss, die Gewalt planen oder ausiiben,
ganz gleich ob und wie sie religios
motiviert sind. Christen beanspruchen
also fiir sich kein groferes Anrecht auf
Religionsfreiheit als fiir andere. Und sie
wollen ,,mit allen Menschen in Frieden*
(Rom 12,18) leben, nicht nur mit
ihresgleichen.

54. These: Religionsfreiheit schlieBt
die Religionsfreiheit der eigenen
Kinder ein.

So bitter die Erfahrung sein mag, wenn
die Kinder iiberzeugter Christen den
christlichen Glauben nicht oder zunichst
nicht zur eigenen Lebensmitte machen
wollen und so selbstverstidndlich in der
Bibel Erziehung eine Erziehung auf die
Liebe zu Gott und zum Néachsten hin ist
(5Mose 5,6-9), so sehr ist sie auch eine
Erziehung zum Erwachsen- und Selb-
staindigwerden (2Tim 3,17; Eph 4,11-16),
was den Glauben einschlie3t (2Tim 3,14-
17; SMose 31,12-13). Jeder Zwang, der
auf die nédchste Generation ausgeiibt
wird, damit sie ,die Kirche‘ nicht ver-
lasst, ist unbiblisch, gehe er von den
Eltern aus, der Umwelt, der Kirche oder
dem Staat. Glaube an Gott kann nicht
erzwungen werden, sondern ist die tief-
ste und personlichste Entscheidung und
Einstellung des Herzens des Einzelnen,
der sich in Liebe an den ihn liebenden
Schopfer und Erloser wendet.

Die Téufer der Reformationszeit und die
spiteren baptistisch ausgerichteten Frei-
kirchen brachten dies direkt dadurch zum
Ausdruck, dass sie die Kindertaufe ver-

66

warfen und nur die Taufe eines ,reli-
gionsmiindigen® Menschen akzeptierten,
wie auch sonst die Freiwilligkeit des
Glaubens und der Kirchenmitgliedschaft
fiir sie zentral war und ist. Da die Evan-
gelikalen nur zum Teil aus solchen
Kirchen kommen, ist diese Sicht der
Taufe fiir sie nicht allein verbindlich ge-
worden, und sicher kann man die Not-
wendigkeit einer eigenstindigen Ent-
scheidung der nichsten Generation auch
bei Beibehaltung der Kindertaufe auf
anderem Wege deutlich machen, etwa
durch die von Martin Bucer erfundene
und von den Pietisten stark geforderte
Konfirmation. Aber die damit ver-
bundene Thematik ist allen Evangeli-
kalen gemeinsam: So sehr sie ihre
Kinder durch Vorbild und iiberzeugendes
Gespriach und Lehre auf Christus hin
erziehen wollen, so zentral ist die eigene
personlich durchdachte und auf eigenem
Glauben gegriindete Entscheidung (,Be-
kehrung‘) im Mittelpunkt und gilt des-
wegen auch fiir die eigenen Kinder. Das
hebt die Notwendigkeit einer bewusst
christlichen Erziehung nicht auf (siehe
These 65).

Deswegen war es nur folgerichtig, dass
sich die (internationale) Evangelische
Allianz bei ihrer Griindung 1846 fiir die
radikalste Form der Religionsfreiheit
aussprach, die bis heute eine Religion
kennt, ndmlich die der eigenen Kinder,
die eine Erziehung durch eine Staats-
kirche, eine kulturell verordnete Vererb-
barkeit von christlichem Glauben, aber
auch eine Kindererziehung durch Zwang
ausschlieft.

55. These: Wir brauchen eine neue
Sicht derer, die staatliche Gesetze
um der Verkiindigung des
Evangeliums willen ibertreten.

Petrus und die Apostel evangelisierten
trotz des staatlichen Verbotes (Apg 4,19-
20; 5,29) und wurden hiufiger verhaftet
und bestraft (z. B. Apg 12,1-2; 12,3). Die

evangelische missiologie 31[2015]2



Christen nannten Jesus trotz des staat-
lichen Verbotes , HErr* (griechisch ,ky-
rios‘) und ,,Konig“ (,,entgegen den Erlas-
sen des Kaisers®, Apg 17,6-7; vgl. 4,12).
,,Man muss Gott mehr gehorchen als den
Menschen* (Apg 5,29) bedeutet, dass
Christen durchaus Menschen gehorchen,
wenn diese ihre Autoritdt zu Recht und
gerecht ausiiben. Wenn aber diese Auto-
rititen Christen verbieten wollen, was
Gott ihnen aufgetragen hat, und sie

zwingen wollen, etwas zu tun, was Gott
ihnen ausdriicklich verboten hat, geht
Gott vor, der ja die menschlichen Au-
torititen liberhaupt erst legitimiert (R6m
13,1) und dessen Gerechtigkeit mensch-
liche, auch staatliche Ungerechtigkeit,
entlarvt.

Wird die Religionsfreiheit unterdriickt
und die christliche Mission verboten,
diirfen Christen friedlich ungehorsam
sein.

Mission zwischen ,,nationalreligioser Eigenart“ und

Internationalitat.

Reaktionen im Verband der China Inland Mission wahrend des

Ersten Weltkriegs

Elmar Spohn

Am Ende des 19. Jahrhunderts entstanden die Deutsche China-Allianz-Mission und
die Liebenzeller Mission in Verbindung mit der von Hudson Taylor gegriindete eng-
lischen China Inland Mission. In gemeinsamer international ausgerichteter Missions-
arbeit wollte man Chinesen mit dem Evangelium erreichen. Als dann der Erste
Weltkrieg ausbrach, kam es zwischen den deutschen und britischen Missionsleitern zu
heftigen Spannungen. Die deutschen Missionsvertreter begriiBten den Krieg und hetz-
ten gegen England. Zwar stellte man die geistliche Einheit mit den englischen Mis-
sionspartnern nicht grundsétzlich in Frage, allerdings nahm man mit den kriegs-
begeisterten und nationalistischen Auf3erungen Irritationen bei der China Inland Mis-
sion billigend in Kauf. Demgegeniiber versuchten die Missionsvertreter der China In-
land Mission die geistliche Einheit mit den Vertretern der deutschen Missionen zu
erhalten.

Dr. (Unisa) Elmar Spohn ist Dozent an
der Akademie fiir Weltmission (European
School of Culture and Theology) in
Korntal und Gastdozent fiir missions-
wissenschaftliche Ficher an der Bib-
lisch-Theologischen Akademie Wiedenest
(Akademisches Aufbauprogramm) und
an der Theologischen Hochschule

evangelische missiologie 31[2015]2

Ewersbach (THE). Von 2000 bis 2008
war er als Missionar der Allianz-Mission
in Tansania im Bereich der theologi-
schen Ausbildung tditig. Nach dem Mis-
sionsdienst promovierte er liber die
Glaubens- und Gemeinschaftsmissionen
in der Zeit des Nationalsozialismus. Er
lebt mit seiner Frau und seinen zwei

67



Tochtern in  Waiblingen.  E-Mail:

MuESpohn@gmx.de

Die Auseinandersetzung mit dem Thema
dieses Artikels wurde durch die Auf-
einanderfolge zweier Gedenkjahre ange-
regt: Das 2014 begangene Gedenkjahr
,,100 Jahre Ausbruch des Ersten Welt-
kriegs® und das diesjdhrige Jubildum des
150-jdhrigen Besehens der China Inland
Mission (CIM) bzw. Uberseeischen
Missionsgemeinschaft (UMG). Der Ver-
fasser hatte sich schon in fritheren Ar-
beiten mit diesem Thema befasst (Spohn
2009:323-336; Spohn 2011:50-53).

1. Einleitung

Die am Ende des 19. Jahrhunderts ent-
standenen Glaubensmissionen unter-
scheiden sich vom Haupt-

sionen griindeten ihre Missionsgesell-
schaften in dem Bewusstsein, dass sie
Teil einer internationalen Gemeinschaft
waren. Als verbindende Kategorie hatten
sich geistliche Erfahrungen erwiesen.
Diese Erfahrungen waren ein Bekeh-
rungserlebnis und dazukommend oft ein
spiteres Heiligungs- oder Heilungserleb-
nis (Spohn 2009:325). Auf internatio-
nalen Konferenzen wurde diese From-
migkeit gepflegt und propagiert. Dazu
kam, dass es in diesen Kreisen charis-
matische Fiihrergestalten gab, die als
Integrationsfiguren diese Bewegung iiber
Landes- und Konfessionsgrenzen hinweg
zusammenhielten. Eine bedeutende Inte-
grationsfigur damals war sicherlich
Hudson Taylor selbst. Er wurde in
Kreisen des erwecklichen Protestantis-
mus sehr geschitzt. Nicht umsonst gilt

Internationalitat  strom evangelischer Mis- ,y16rg Aufruf zur Missionierung Chinas

wurde zu zlonshbelﬁegupg ‘éor allem ¢ Initialziindung fiir die Entstehung der
einem festen urc i 1nre dln_ter eno_mlnail- Glaubensmissionen in Deutschland. Be-
Bestandteil tionelle und internationale  peirwillig schlossen sich eine ganze

Ausrichtung (Fiedler 1994:
32-69). Fiir Hudson Taylor,
Griinder der China Inland

Reihe dieser neu entstandenen Missionen
Taylors CIM an und unterstellten sich

der Grundsatze
HudsonTaylors.

Mission (CIM), war die
Internationalitidt der CIM sehr wichtig.
Bei der Griindung der CIM war ihm
allerdings dieser Gedanke noch fremd.
Als spidter aber in anderen Lindern
Zweige der CIM entstanden,1 wurde die
Internationalitit zu einem festen Be-
standteil seiner Grundsitze.? Auch die
LViter der deutschen Glaubensmis-

1 Nach Andreas Franz (1993:24) muss man zwei
verschiedene Formen der Zusammenarbeit bzw.
des Zusammenseins unterscheiden: Zum einen die
Zweige der CIM und zum anderen die assoziierten
Missionen. Zu den offiziellen Zweigen der CIM im
deutschsprachigen Raum zéhlt er ,den China-
Zweig der Pilgermission St. Chrischona (bis 1953),
die Kieler Mission (bis 1899) und die Liebenzeller
Mission (bis 1906)“ (Franz 1993:24).

2 ,Die Grundsitze, auf denen die Arbeit ruht,
haben nach allen Seiten hin erprobt werden
konnen; denn Mission, die von Anbeginn ohne
denominationelles Geprige war, ist jetzt auch
international geworden (...)* (Taylor 1892:vi).

68

seiner Autoritit. > Das war neu. Zwar
hatten sich Missionare auch schon in
fritheren Zeiten englischen Missionen
angeschlossen und unter englischer
Leitung gearbeitet. Allerdings war die
Angliederung ganzer Missionswerke an
eine englische bzw. internationale Mis-
sion neu und ist nur durch die
gemeinsame geistliche Erfahrung und
durch die Ausblendung von denomina-
tionellen und nationalen Unterschieden
erkldrbar (Spohn 2009:325). Man kann
von einem regelrechten englisch-deut-
schem Netzwerk ausgehen, wobei die
neuen geistlichen Anstoe meist von

3 Den Anfang machte 1889 die Deutsche China-
Allianz-Mission; ihr folgte 1899 die Liebenzeller
Mission und dann vollzog 1906 der Chinazweig
der Pilgermission St. Chrischona diesen Schritt.
Spiter dann folgten die Friedenshort-Mission, der
Deutsche Frauen-Missionsgebetsbund, die MBK-
Mission und die Yiinnan-Mission in den Verband
der China Inland Mission.

evangelische missiologie 31[2015]2



England nach Deutschland iiberschwapp-
ten (Holthaus 2005:237-241). Insbeson-
dere die sogenannten ,,Glaubensprin-
zipien* kamen von dort und wurden von
den Griindern der deutschen Glaubens-
missionen bereitwillig aufgenommen
(Franz 1993:1-64). Der Griinder der
Liebenzeller Mission, Heinrich Coerper,
weist in diesem Zusammenhang darauf-
hin, ,,dass wir unseren Geschwistern aus
England nicht nur [...] die erste Anre-
gung zum Beginn unserer Arbeit, son-

dern auch viele Belehrun-

Mission (LM) aufgezeigt,’ wie man sich
wihrend des Krieges im Spannungsfeld
von Internationalitit und Nationalismus
positionierte.

2. Die DCAM zwischen ,,natio-
nalreligiose[r] Eigenart“’ und
Internationalitat

2.2 Spannungen wéahrend des
Krieges
Die deutschen Glaubensmissionen, die

sich der CIM angeschlossen hatten,

Man fu.hlte gen l.md V.iel Licht iibpr die  \aren der internationalen Leitung in
3gnrr;gﬁweges $:)S§;0321f(lisacnhlfen§i?rfllt:‘srr;:; Shanghai ugterstellt. Dort hatten Briten
britischen 1993:198). Jedenfalls war das Sagen.” Zwar bekam jede Mission

eine gewisse Autonomie und ein eigenes
Arbeitsfeld, eine enge Zusammenarbeit
mit den internationalen Missionaren war

man in den Anfangzeiten
fiir die Impulse aus dem

Evangelikalismus
sehr verbunden.

angelsdchsischen Bereich

sehr dankbar und fiihlte
sich mit den Vertretern des britischen
Evangelikalismus sehr verbunden (Rail-
ton 2014:7-47).

Durch den Ausbruch des Ersten Welt-
kriegs allerdings verdnderte sich diese
Situation dramatisch. Zwischen deut-
schen und angelsichsischen Protestanten
kam es zu erheblichen Spannungen.*
Diese hatten ihre Ursache in einem iiber-
hohten Patriotismus und einer Kriegs-
begeisterung, die auch vor den deutschen
Glaubensmissionen nicht Halt machte.
Eigentlich war das Anliegen der Glau-
bensmissionen die Verbreitung der
rettenden Botschaft von Jesus Christus.
Politische Meinungsbildung war nicht
ihr Metier. Wie sich dies jedoch @nderte,
verdient der Darstellung.

Nun wird im Folgenden an den Bei-
spielen der Deutschen China-Allianz-
Mission (DCAM)® und der Liebenzeller

4 Innerhalb der frithen okumenischen Missions-
bewegung kam es wihrend des Ersten Weltkriegs
zu heftigen Spannungen zwischen deutschen Mis-
sionsvertretern und John Mott (Pierard 1986:600-
620).

5 Die DCAM nennt sich heute Allianz-Mission und

evangelische missiologie 31[2015]2

jedoch kaum zu vermeiden und wurde
erwiinscht. Doch schon von Beginn an
und in vermehrter Weise nach Taylors
Tod, strebten die Missionspartner der
CIM nach mehr Selbststindigkeit. In den
Jahren nach dem Jahrhundertwechsel, als
der Nationalismus in Deutschland zu-
nahm, wurde eine Zusammenarbeit im-
mer schwieriger und der Ruf nach mehr

ist die AuBenmission des Bundes Freier evange-
lischen Gemeinden. Sie hat ihren Sitz im hessichen
Ewersbach-Dietzholztal.

6 Der Verfasser stiitzt sich vor allem auf die
damaligen Veroffentlichungen in den Missions-
bléttern. Im Archiv der Allianz Mission konnten zu
diesem Thema keine Archivalien gefunden werden,
da das Archiv durch einen Bombenangriff im
Zweiten Weltkrieg vollig zerstort wurde. Eine
Archiveinsicht bei der Liebenzeller Mission war
nicht moglich. Die in diesem Aufsatz verwendeten
archivarischen Quellen beziiglich der LM konnten
im Hauptstaatsarchiv Stuttgart eingesehen werden.
7 Im Liebenzeller Missionsblatt Chinas Millionen
wird dieser Begriff zustimmend verwendet: ,,Die
nationalreligiose Eigenart ist gewifl etwas Be-
rechtigtes und Gottgewolltes” (Anonym 1915:99).
8 Der Engldnder Hudson Taylor leitet bis 1900 die
China Inland Mission. Spiter iibernahm der Brite
Dixon Edward Hoste die Gesamtleitung. Thm folgte
1935 Frank Houghton. Zur Geschichte der CIM
und zu den mit ihr verbundenen Missionen
informiert Andreas Franz (1993).

69



Unabhiéngigkeit lauter. Daraufhin er-
wirkte man im Verband der CIM fiir die
deutschen  Glaubensmissionen  mehr
Selbstbestimmung (Franz 1993:110-111).
Als dann der Erste Weltkrieg ausbrach,
wurde die Beziehung der deutschen
Glaubensmissionen zur englischen bzw.
internationalen CIM auf eine schwere
Probe gestellt. Da die Integrationsfiguren
gestorben waren, iiberwogen plotzlich
nationale Gefiihle. Die Stimmen in den
Missionsblittern wurden schérfer.

deutsche Heilsarmee, die Gemeinschafts-
bewegung und die deutschen Missions-
gesellschaften tiefgehenden Schaden
erlitten (Spohn 2011:51).

Interessant in diesem Zusammenhang
sind dhnliche Entwicklungen in Kreisen
der Evangelischen Allianz. Dort bearg-
wohnte man die Beziehungen der Frei-
kirchen zu den Kirchen Englands und
verdichtigte sie deswegen einer ,,man-
gelhaften vaterlindischen Gesinnung*
(Voigt  1990:127). Diesem Vorwurf

Zu erheblichen Spannungen  wollte man sich wahrscheinlich auch in

Als die zwischen englischen und der DCAM nur ungern ausgesetzt sehen.
Integrations- deutschen Christen fithrte Deswegen wird man auch dort patrioti-
figuren der offentliche Aufruf vom sche Tone angeschlagen haben. Im
gestorben 4. September 1914, in dem  Missionsblatt der DCAM China-Bote
waren, namhafte deutsche Theo- wird dann auch die Politik und Kriegs-
tiberwogen logen und Missionsdirek- fithrung der englischen Regierung aufs
nationale toren die englische Politik  Schirfste verurteilt. Einige meinten so-
Gefiihle. kritisierten. Daraufhin folg-  gar, man miisse englischen Christen ihre

te von englischer Seite eine

Antwort. Neun bedeutende
britische Kirchen- und Missionsleute
widersprachen diesem Aufruf und wie-
sen Deutschland die Schuld am Aus-
bruch des Krieges zu (Ludwig 2004:12).
In diese Auseinandersetzungen wurde in
gewisser Weise auch die DCAM hin-
eingezogen. Der Direktor fiir das
britische Biiro der CIM, Walter B. Sloan
schrieb an die Leitung der DCAM, dass
man sich als CIM auf die Seite der
englischen Regierung stellen miisse.
Dies konnte von den Verantwortlichen
der DCAM nicht nachvollzogen werden
(Spohn 2011:50). Karl Engler, der
damalige Missionsinspektor der DCAM’
reagierte verdrgert auf Sloans Brief. Er
meinte, dass nun die Zeit gekommen sei,
sich von den geistlichen Einfliissen der
englischen Christenheit reinigen zu
miissen, denn durch die Nachahmung der
englischen Art hitte beispielsweise die

9 Karl Engler (1874-1923), der urspriinglich Lehrer
war, leitete die Deutsche China-Allianz-Mission
von 1910 bis zu seinem Tod im Jahr 1923. Uber
Engler informiert Hartmut Weyel (2011:159-187).

70

,QOotteskindschaft* absprechen, da diese
unkritisch der ,satanischen englischen
Politik” zustimmten (Engler 1914b:179).
Engler weist diesen Gedanken ab und
bestitigt, dass ,.die Gldubigen in Eng-
land, d.h. die wirklichen Gotteskinder,
trotz ihrer bedauerlichen Verwirrung un-
sere Briider in Christo sind und bleiben
(1914b:179). Andererseits ist es ihm
unerklarlich, wie ,die entschiedenen
Gotteskinder” der ,hinterlistigen und
liignerischen Politik der englischen Re-
gierung® zustimmen konnten (1914b:
180). Dass auch ,die leitenden Briider
unserer China-Inland-Mission dabei
keine Ausnahme machten, sei ,,eine sehr
betriibliche und peinliche Sache* (1914c:
180). Vorldufig schlieBe er jedenfalls
eine Verstindigung mit den englischen
Geschwistern aus. Allerdings diirfe man
die englischen Briider deswegen nicht
richten oder gar hassen, sondern ,.den
groBen Mangel“ ihrer bedauerlichen
»Stellungnahme in ernster Fiirbitte unse-
rem gemeinsamen Herrn und Heiland
befehlen (1914c¢:182). Wiirde ,der
Herr* Gelegenheit geben, dann wire
man durchaus bereit, den irrenden Brii-

evangelische missiologie 31[2015]2



dern mit ,,sanftmiitigem Geiste* zurecht-
zuhelfen (1914¢:182). Unverstindlich
bliebe das Verhalten ,,unserer englischen
Briider* trotzdem, da doch die Ge-
schichte zeige, dass ,.es von jeher nicht
Deutschland, sondern England gewesen
ist, das auf Eroberung ausging und dabei
vor keinem Unrecht und keiner Gewalt-
tat zuriickschreckte® (1914c¢:182). Darii-
ber hinaus frage man sich, warum den
englischen Briidern die Einsicht fehle,
dass Deutschland wegen seiner geo-
politischen Lage einer ,starken Wehr-
macht bedarf*? Offensichtlich sei doch —
so Engler — das unser Kaiser und unser
Volk wirklich friedliebend seien. Das
zeige die vierzigjihrige Friedenszeit, auf
die man in Deutschland zuriickblicken
konne. Zudem diirfe die englische Re-
gierung wegen des deutschen Uberfalls
auf Belgien ,,nicht iiber jeden Zweifel er-
haben sein®, denn schon seit langem
habe England ,Krieg in die Kolonien
getragen und dadurch der Mission unség-
lichen Schaden zugefiigt” (1914c:182).
Die chinesische Bevolkerung in den
Missionsgebieten wiirde jedenfalls diese
Sicht teilen. Um dies zu rechtfertigen,
druckte man im China-Boten (Mirz

1916:42) die antienglische

Der China-Bote
druckte die
antienglische
Position eines
,chinesischen
Gelehrten” ab.

Position eines ,,chinesi-
schen Gelehrten‘ ab. Dieser
schreibt alle ,,modernen
Ubel“ den Engldndern zu.
Die Deutschen hingegen
seien ,,die Personifikation

der Kraft und des Rechtes,

der Tapferkeit und der Ehr-
lichkeit. Deswegen wiinsche er sich,
dass Deutschland den Krieg gewinne und
die ,.englische Pest™ vernichte, ,die das
chinesische Volk mit den von England
und Frankreich importierten Filmen und
Romanen* zu verseuchen versuche.
Auch konne — so der ,,chinesische Ge-
lehrte” — die ,,niedertrichtige* englische
Propaganda gegen Deutschland nichts an
der Tatsache dndern, dass Deutschland
fiir China ein gutes Vorbild bleibe.

evangelische missiologie 31[2015]2

Ungeachtet dieser nationalistischen und
antienglischen AufBerungen, die meist
aus der Feder von Engler stammten, wird
zugegeben, dass ,,die englischen Briider
trotz des politischen Konflikts willig
sind, ,,mit den deutschen Gotteskindern
und Missionsarbeiten die Briiderlichkeit
festzuhalten und die Einheit des Geistes
zu bewahren® (Engler 1914c¢:82). Des-
wegen miisse man versuchen, die eng-
lischen Christen trotz ihrer ,,bedauer-
lichen Stellungnahme* zu verstehen. Das
Grundproblem sei die Andersartigkeit
der Engldnder. Sie machten sich keine
Miihe, andere Volker zu verstehen oder
auslidndische Berichte zu lesen. Sie miss-
deuteten die militdrische Aufriistung
Deutschlands als ,,Militarismus® und
verstiinden nicht, dass die Deutschen
eine starke Flotte als legitimes Mittel zur
ihrer militdrischen Verteidigung brauche
(1914¢:180-183). Des Weiteren seien die
englischen Christen von ihrer Regierung
nur einseitig informiert. Der zufolge
liege die Schuld des Krieges auf Seiten
der Deutschen, die die Neutralitit Bel-
giens missachtet hitten. Dies sei jedoch
nicht korrekt, denn Belgien hitte schon
zuvor seine Neutralitidt aufgegeben. We-
gen dieser Falschinformation der engli-
schen Regierung — so Engler — konne
man es den gliubigen Englindern nicht
nachtragen, dass sie den amtlichen Ver-
offentlichungen ihrer Regierung glauben
(1914c:180-183).

In diese nationalistische und antieng-
lische Berichtserstattung mischten sich
auch andere Tone. So meldet sich der
frithere Missionsinspektor der DCAM
Eduard Zantop '° im China-Boten zu
Wort. War es zu den Bliitezeiten der
Heiligungsbewegung kaum notig, die

10 Eduard Zantop (1865-1924) war ein Vertreter
der Heiligungsbewegung und Bibellehrer. Von
1903 bis 1910 wirkte er in der DCAM als
Missionsinspektor. Spéter wurde er Bibelschul-
lehrer in St. Chrischona, blieb aber bis zu seinem
Unfalltod im Leitungskomitee der DCAM titig
(Spohn 2014:1537-1540).

71



~Bruderschaft” der Gldubigen iiber na-
tionale und konfessionelle Grenzen
hinweg zu rechtfertigen, so hatte sich
dies wihrend des Ersten Weltkriegs
gedndert. Die gemeinsame Erfahrung der
Heiligungsbewegung, die sich als inte-
grative Kraft und Einheit stiftende Kate-
gorie erwiesen hatte, verlor an Be-

deutung. Doch fiir Zantop

blieb die Einheit aller aus

dann kam die deutsche Missionsarbeit in
den britischen Kolonien vollig zum
Erliegen, weil die deutschen Missionare
in Sammellagern interniert wurden. Aber
auch auf andere Missionsfelder hatte der
Krieg negative Auswirkungen. Zudem
wurde die Rekrutierung von Missions-
mitarbeitern zunehmend schwieriger, da
junge Minner als Soldaten gebraucht
wurden. Nach Richard Pierard (1996:

K auch”|ml h ,Gott Geborenen* trotz der  362) war der Erste Weltkrieg fiir die
direlzel?iesk;)eezjlc auch in Missionskreisen  Mission eine der grofiten Katastrophen

ihrer Geschichte. Zwar konnten das die
Verantwortlichen der DCAM nicht vor-

weitverbreiteten national-

den Glaubens-  peligisser Stimmung beste-

geschwistern

der feindlichen
Nationen
bewahren.” der

hen (Spohn 2009:331). In
einer christlichen Gemein-
schaft trete die Nationalitit
Glaubenden zuriick.

Dies zeige Gal. 3,28. Dort
werde deutlich, dass es nicht um Na-
tionalititen, sondern um Jesus Christus
ginge, in dem alle Glaubenden eins seien
(Spohn 2011:51). Natiirlich gebe es
Pflichten, die der Glidubige seinem Vater-
land gegeniiber zu erfiillen habe, diese
seien allerdings Pflichten irdischer Art
und miissten der Treue zum himmlischen
Vaterland nachgeordnet werden. Deswe-
gen solle sich auch im Krieg die Liebe
zu den Glaubensgeschwistern der feind-

lichen Nationen bewihren (Zantop
1915:74).
2.3 Kriegsrechtfertigung

Sowohl Deutsche als auch Briten freuten
sich tiber den Ausbruch des Krieges.
Jedenfalls galt der Krieg als unvermeid-
lich. Auch in Gemeinschaftskreisen
konnte man sich einer Kriegbegeisterung
kaum entziehen (Ohlemacher 2000:443-
445). So ist es nicht verwunderlich, dass
auch die Verantwortlichen der DCAM
von dieser allgemeinen Kriegsbegeis-
terung erfasst wurden. Allerdings gilt es
zundchst zu bedenken, wie verheerend
sich der Erste Weltkrieg auf die Mis-
sionsarbeit auswirkte. Schon bald brach
die Kommunikation mit den Missions-
feldern fast gédnzlich zusammen. Spéter

72

aussehen. Allerdings konnten sie ahnen,
dass sich der Krieg negativ auf die
Missionsarbeit und die Partnerschaft mit
der CIM auswirken wiirde. Doch anstatt
auf eine Bewertung des Krieges zu
verzichten, stimmte man in den Chor der
Kriegsbegeisterung ein. Nach Engler
(1914e:145) sei der Krieg
notwendig, weil man sich

gegen die ,.tiickischen, zahl- in den Chor

reichen und michtigen* '

. . K -
Feinde des Deutschen Rei- td)greigtefrin
ches zu verteidigen habe. eing 9

Deswegen hat er auch
keinerlei Skrupel, fiir die
Siege der deutschen Soldaten zu beten.
Engler wie auch andere damaligen Au-
toren gingen davon aus, dass Deutsch-
land keinen Angriffskrieg, sondern einen
Verteidigungskrieg fithre. Nach Joseph
Bender (1915:12), dem ersten Missionar
der DCAM, sei dieser ,morderische
Krieg® ,Deutschland aufgezwungen
worden®. Daher kidmpfe Deutschland
,fiir eine gerechte Sache®. Historisch ist
das natiirlich nur bedingt richtig. Die
militdrische ~ Aggression ging  von
Deutschland aus. In einer Blitzaktion
marschierte die deutsche Reichswehr in
das neutrale Belgien ein und {iiberfiel
Frankreich aus einer  strategisch
vorteilhaften Position (Erdmann 1985:
86-90). Von deutscher Seite wurde dieser
Schritt als Pri-ventivmaBnahme gedeu-
tet. Ein Krieg galt sowieso als unum-

evangelische missiologie 31[2015]2

... man stimmte



giinglich. Deswegen sei der Uberfall auf
das neutrale Belgien nicht zu vermeiden
gewesen, da Deutschland und seine Ver-
biindeten meinten, gegen die militirisch
iiberlegenen Feinde ohne Uberra-
schungsmoment nicht gewinnen zu kon-
nen. Somit glaubte man keinen Angriffs-
krieg zu fithren. Schon zu Beginn des

Krieges entfachte dariiber die

3. Die Liebenzeller Mission
zwischen nationalreligiéser
Eigenart und Internationalitat

3.2 Spannungen wéahrend des
Krieges

Ahnlich wie bei der DCAM hatte der
wirtschaftliche Aufstieg des deutschen

Kriegsschulddiskussion. Der  Kaiserreichs auch bei der LM die ,.na-

.. jedes Volk -

halé?e (;eass ? dahinterstehende ~ Gedanke,  tionalreligiose Eigenart” verstirkt. Als
sttliche Recht V&t die Uberzeugung, dass  dann der Erste Weltkrieg ausbrach, kam
guf Selbst- jedes Volk das gottliche es auch bei der LM zu erheblichen

Recht auf Selbstverteidigung  Spannungen mit der CIM. Zum 50-jih-

verteidigung.

habe. Dabei wurde immer
wieder auf die AuBerungen
des deutschen Kaisers Wilhelm II.
insistiert, der in seiner beriihmten Rede
zum Kriegsbeginn, Deutschland als
friedliebend darstellte (Besier 1984:11).
Auch den Vertretern der Glaubensmis-
sionen war der Frieden wichtig, nicht
aber der militdrische Frieden, sondern
der Herzensfriede. Er gehore in die indi-
viduelle Beziehung zwischen Gott und
Mensch (Zantop 1915a:118; 1915b: 70).
Gerade in der schrecklichen Kriegszeit
suchten ,,die trauernden, betriibten und
nach Trost schmachtenden Herzen nach
Frieden. Dieser Friede werde kommen,
wenn man bereit sei, sich ergebend unter
Gottes Schlige zu beugen (Zantop
1915a:118). Zu einer Verurteilung des
Krieges oder der inhumanen Kriegsfiih-
rung, wie beispielsweise der Kriegs-
verbrechen in Belgien'' und dem Einsatz
von Giftgas kam es nicht. Dabei hitte
man deutliche Signale an die inter-
nationale CIM senden und somit die
geistliche Einheit liber Nationengrenzen
hinweg stirken konnen.

11 Die deutsche Regierung leugnete die Kriegs-
verbrechen. Zu der ,umstrittenen Wahrheit* der
deutschen Grduel in Belgien sieche Horne &
Kramer (2004).

evangelische missiologie 31[2015]2

rigen Jubildum der CIM druckte man
einen Bericht ab, indem es heif3t, dass die
internationalen Beziehungen auf den
Missionsfeldern in ,,besonders schmerz-
voller Weise* durch den ,,gegenwirtigen
Krieg* beriihrt werden. Dennoch sei man
getrost, da alles ,,Toben der Holle* die
Missionsarbeit nicht hindern konne
(M.B. 1915:154). Zuvor schon hatte man
sich im Missionsblatt Chinas Millionen
ausfithrlich mit dem Krieg beschiftigt.
Dabei machte man auf den Sittenverfall
im deutschen Kaiserreich aufmerksam.
Deswegen habe man als Deutsche die
Rute Gottes verdient. Dann aber werden
die Ursachen des Krieges genauer ana-
lysiert. Geméil dieser Analyse sei eine
,internationale rduberische Verbriide-
rung® iiber Deutschland ,hergefallen®.
Der deutsche ,,Kaiser Wilhelm®, ,.ein
Mann von wirklicher Friedensliebe und
von ernster Frommigkeit“ habe nur
,hotgedrungen*“ den ,,Fehdehandschuh*
aufgehoben (Anonym 1915:93). Schuld
am Krieg seien Frankreich, Serbien und
Russland. Als dann Deutschland aus
~Notwehr* in Belgien einmarschieren
musste, habe England dies zum Anlass
genommen, dem Deutschen Reich
endlich den Krieg erkliren zu konnen
(:93+97). Schon seit Jahrzehnten habe
die englische Weltpolitik ,Mittel und
Wege“ gesucht, ,um Deutschlands
Macht und besonders seinen Handel zu
zerstoren® (:94). England habe eine

73



,schrankenlose Lindergier” und sei von
,skrupellosesten und krassesten Selbst-
sucht* beherrscht (:94). Dariiber hinaus
halte es sich nicht an internationale Ab-
machungen und mache ,gemeinsame
Sache mit Meuchelmoérdern® (:96). In
hinterlistiger Propaganda versuche es
Deutschland fiir den Ausbruch des
Krieges verantwortlich zu machen (:94).

Mit diesen antienglischen Ausfiihrungen
nahm man Irritationen bei den eng-
lischen bzw. internationalen Missions-
partnern billigend in Kauf. Auch gab
man zunehmend nationalreligitsen Stim-
mungen Raum. Zwar wurde darauf hin-
gewiesen, dass das Nationale nicht mit
dem Géottlichen zu vermischen sei.
Allerdings sei die Kultur-
aufgabe des deutschen Vol-

Dieser Einsicht folgte man jedoch nicht
immer. Ein Beispiel, das die Spannungen
zwischen der LM und der CIM zeigt und
das sogar auf Interesse der deutschen
Reichsregierung stie3, war ein Konflikt,
der sich im zweiten Kriegsjahr 1915
ereignete. Auf Druck der britischen
Regierung sollten sich die CIM von den
mit ihr assoziierten deutschen Glaubens-
missionen trennen. Dies wurde von der
LM mit ,,Genugtuung* aufgenommen, da
man ,auf diese Weise von jedem Ab-
hingigkeitsverhéltnis zur China Inland
Mission frei® komme und so zur ,,vol-
le[n] Selbststindigkeit gelange (Merk-
linghaus 1915a:1). Darauf intervenierte
der Generalsekretiar der CIM Dixon Ed-
ward Hoste bei der britischen Ge-
sandtschaft in Peking und erreichte, dass

Die Christen

kes, ,.gewisse kulturelle, die LM unter der Bedingung weiterhin
De_utst;hlands industrielle, wissenschaftli- im Verband der _CIM arbeiten. diirfe,
seien in che, sittliche und religiose ~ SOllte man von Liebenzeller Seite auf
beslonderer Werte den Vélkern® zu ,,‘]edwedeT Propaganda in deutschem Sin-
Weise zur vermitteln (Anonym 1915: ne* verzichten (Merklinghaus 1915b:1).
Weltmission 99). Die Christen Deutsch-  Diese Bedingung wurde jedoch von dem

pradestiniert. lands seien dabei in be-  Yorsteher der LM Heinrich Witt emport

sonderer Weise zur Welt-

mission pridestiniert. Im
Unterschied zu der oberflidchlichen und
geschiftsmidBigen Art des englischen
Christentums sei deutsches Christentum
von groflerer Gemiitstiefe. Auch wiirden
hiesige Christen die gottlichen Wahr-
heiten tiefergehend verstehen (Anonym
1916:82). Deswegen miisse man jetzt
Verantwortung fiir die Volkerwelt tiber-
nehmen. Dabei diirfe man nicht die
Fehler der englischen Christen wieder-
holen, die nach dem Grundsatz han-
delten: ,,Gehet hin in alle Welt und lehrt
alle Volker Englisch!“ (Anonym 1916:
82). Es diirfe nicht darum gehen,
deutschen Einfluss und deutsche Art
unter die Volker zu bringen (Anonym
1916:82). Denn Christentum — so der
Autor dieser Kolumne - sei weltum-
spannend und hétte in allen Volkern eine

unvergleichbare  eigene  Ausprigung
hervorgebracht  (Anonym  1916:81).
74

zuriickgewiesen. Die LM werde ,.sich
niemals von einer britischen Behorde
irgendwelche Vorschriften hinsichtlich
ihrer patriotischen Haltung oder poli-
tischen Propaganda‘® machen lassen, ge-
schweige denn einer solchen ,sich
fiigen (in Merklinghaus 1915b:1). Viel-
mehr wiirden ,die deutschen Kriegs-
nachrichten und Propagandablitter in
Chinesischer Sprache seitens der zahl-
reichen Stationen der Liebenzeller
Mission im Innern der Provinz Hunan
nach wie vor verbreitet, und die Mis-
sionsleitung hegt nicht den leisesten
Gedanken, darin eine Anderung eintreten
zu lassen® (Witt in Merklinghaus 1915b:
1-2). Zwar versuchte Hoste diesen Streit
beizulegen, da es besonders in der
Kriegszeit gelte ,,between us as children
of God and fellow-workers in the
Gospel* ein Zeugnis fiir die Einheit in
Christus darzustellen (Hoste in Merk-
linghaus 1915b:3). Es zeigte sich jedoch,

evangelische missiologie 31[2015]2



dass sich die Verantwortlichen der LM
damit schwer taten.

2.3 Kriegsbegeisterung

Dem Griinder und Leiter der LM
Heinrich Coerper ging es vor allem
darum, dass ,,die Auserwihlten aus den
Volkern herzugebracht wiirden und die
Zahl aus den Heiden bald voll werde*
(Buddeberg 1936:96). Es ging Coerper
um die Forderung der Missionssache. An
politischen Ereignissen war Coerper
zunichst nicht interessiert. Als dann der
Erste Weltkrieg ausbrach, dnderte sich
dies. Nun richtete er sein Interesse auf
die ,yvaterlindische Sache®. Coerper
wurde — so sein Biograph Ernst Budde-
berg — zu einem ,heiBe[n] Vaterlands-
freund®, der gerne selbst ,,zu den Fahnen
[ge]zogen [wire], um das Vaterland zu
schiitzen“ (in Buddeberg 1936:97-98).
Kurz nach Kriegsausbruch schrieb
Coerper an die Missionsgeschwister in
China, dass Gott dem deutschen Volk
eine grofe, nie geahnte und gehoffte
Einmiitigkeit und einen gewaltigen,
unwiderstehlichen Mut geschenkt™ habe
(in Buddeberg 1936:99). Beeindruckt
berichtete er von den ersten deutschen
Siegen. Besonders drgerte es ihn, dass
der Kriegsverlauf von der ausldndischen
Presse ,,vollig entstellt] ] wiedergege-
ben werde. Es stehe fest, dass das
deutsche Heer eine ,,sehr gute Strategie*
habe. Deswegen diirfe man mit Gottes
Segen auf einen Sieg Deutschlands
hoffen (Buddeberg 1936:99).

Von Beginn des Krieges an verfolgte
Coerper mit groBem Interesse die
Frontberichte in den Zeitungen und
freute sich iiber deutsche Gebietsge-
winne, die er der Gnade Gottes zuschrieb
(Buddeberg 1936:99). In einem Brief an
den beriihmten amerikanischen ,,Mis-
sionsmann® John Mott, schrieb er, dass
er den Respekt vor den Amerikanern
verloren habe, da diese an die Feinde
Deutschlands Munition lieferten. Als
kurz vor Ende des Krieges Stimmen laut

evangelische missiologie 31[2015]2

wurden, die forderten den Krieg sofort
zu beenden, schrieb Coerper an den
Generalfeldmarschall Paul von Hinden-
burg, dass man die ,,Rote, Goldene und
Schwarze Internationale'* durch mili-
tarische Zensur zum Schweigen bringen
sollte. Ein menschlicher Korper vertrage
nun mal nur eine gewisse Menge an
Fremdkorpern. Sollten diese aber iiber-
hand nehmen, wire das Selbstmord.
Jedenfalls sei diese Situation fiir ,,wahre
Patrioten, die nicht fremdes, sondern
deutsches Blut in den Adern haben und
nicht von internationalen Ideen vergiftet
sind“, ,,schier unertriglich (in Budde-
berg 1936:102). In patriotischer Begeis-
terung schrieb Coerper auch Gedichte fiir
den Kaiser. Er soll sogar das Schlacht-
feld bei Saarburg in Frank-
reich inspiziert haben (Bud-
deberg 1936:98). Aber bald
wurde die Begeisterung von
der grausamen Realitit des
Krieges eingeholt. Bald
drang nicht nur der ferne
Geschiitzdonner in die ,,stil-
le[n] Schwarzwaldtiler®,
sondern traurige Nachrich-
ten. Tausende junge Ménner
starben auf den Schlachtfeldern und
hinterlieBen verzweifelte Angehorige.
Wie konnte man diesen hohen Blutzoll
rechtfertigen? Coerper beantwortete
diese Frage mit dem Hinweis, dass der
Krieg ,,Schlige[ ] des Gerichtes Gottes*
seien, aus denen man lernen miisse
(Buddeberg  1936:97). Diese theolo-
gische Uberzeugung war ein weit-
verbreiteter Gedanke im Protestantismus
jener Zeit. Auch der anonyme Leit-
artikelschreiber der LM (vielleicht Coer-
per selbst) deutete den Krieg als

. ... wahre

sondern

haben.”

12 Dies war damals eine stereotype Bezeichnung
fir die Kommunisten (,,Rote Internationale®) und
das sog. Weltfinanzjudentum (,,Goldene Inter-
nationale®) sowie fiir den romischer Katholizismus
(,.Schwarze Internationale”). Diesen Gruppen un-
terstellte man Internationalismus und Vaterlands-
losigkeit.

75

Patrioten, die
nicht fremdes,

deutsches Blut
in den Adern



Zuchtrute Gottes zur moralischen Bes-
serung des Volkes (Anonym 1915:92).
Gott aber stehe auf Seiten Deutschlands.
Dies zeige sich an der Tatsache, dass er
zur rechten Zeit eingriff und dem
deutschen Volk Méinner schenkte, die in
gottgewollter Weise Krieg fithrten und
nach gewonnenen Schlachten nicht ver-
gallen, ihm die Ehre zu geben. Besonders
verehrungswiirdig sei der ,,Retter” Euro-
pas, der Generalfeldmarschall Paul von
Hindenburg (Anonym1916:77).

vorstellig geworden seien. Zu einer
Protestnote kam es nicht.*

Interessanterweise kam es in der LM
auch nach Kriegsende zu keiner Zisur.
Vielmehr meinte man nun, dass sich die
Deutschen wiéhrend des Krieges von
einer ,,vaterlandlose[n] Tagespresse* ma-
nipulieren lieBen. Diese hitte Kriegs-
verdruss, Revolutionsgeist und Empo-
rung in den Herzen der Menschen
geweckt (Anonym 1918:99). Nicht der
Kaiser und die Regierung seien fiir den

Trotz der offensichtlichen deutschen  Zusammenbruch  verant-
Eine Abkehr Hemmnisse des Krieges fiir ~ wortlich — so der anonyme Schriftleiter
von natio- die missionarische Arbeit, der LM —, sondern Friedensaktivisten
nalistischen suchte man dem Krieg Po- und Kriegsverdrossene. Diese hitten be-
und kriegs- sitives abzugewinnen. Als  dingungslosen Frieden gefordert und so

treiberischen
Positionen ist
nicht erkennbar.

Beispiel wurde in den Mis-
sionsbldttern immer wieder
die Tirkei genannt (Ano-

die Wehrhaftigkeit des deutschen Volkes
geschwicht (:99). Nun bekdme Deutsch-
land das, was es verdient hitte, nimlich

nym 1915:103-104; Ano-

nym 1916:80). Man dachte,
dass sich die Tiirkei als Biindnispartner
Deutschlands fiir das Evangelium 6ffnen
wiirde. Dann trat allerdings das Gegen-
teil ein. Die Tiirken begannen, die christ-
liche Bevolkerung, vor allem die Arme-
nier, brutal zu vernichten (Feigel 1989:
174-214). Da Deutschland die Tiirken als
Biindnispartner brauchte, konnte man
keinen allzu groflen politischen Druck
auf die Tiirkei ausiiben. Im Missionsblatt
Chinas Millionen (1916:80) wird der
Vorwurf, Deutschland unterstiitze mit
seiner Biindnispolitik die Armenierver-
folgung, nicht ernst genommen. Noch
1915 stritt man ab, dass Christen im
osmanischen Reich bedroht seien (1915:
104). " Spiter als die Armenierverfol-
gung offensichtlich wurde, meinte man
lakonisch, dass doch einige Christen bei
der deutschen Regierung in dieser Sache

13 Wortlich heilit es dort: ,,Tiirkische Christen
kdmpfen mit den Moslems zusammen gegen die
Unterdriicker des osmanischen Reiches, und seine
christlichen Untertanen sind keineswegs bedroht.*

76

eine von ,militdrische[r] Ordnung ge-
1oste* und ,.kaiserlose* Regierung (:99).
Gedanken wie diese wurden in der Wei-
marer Republik zur Dolchstosslegende.
Eine Abkehr von nationalistischen und
kriegstreiberischen Positionen ist nicht
erkennbar. Auch scheint es zu keiner
Versohnung mit der CIM gekommen zu
sein. So ist es kaum verwunderlich, dass
Coerper ,die entscheidende politische
Wendung des deutschen Volkes 1933,
die Machtergreifung Hitlers mit ,,dank-
barer Fiirbitte begleitete” (Buddeberg
1936:103).

3. Geistliche Einheit

Resiimierend kann man feststellen, dass
deutsche Glaubensmissionen beim Aus-
bruch des Ersten Weltkriegs sehr na-
tionalistisch gesinnt und vom Krieg
begeistert waren. Wie die tiberwiegende

14 Im China-Boten (1916:53-54) wurde die Pro-
testnote der deutschen evangelischen Mission
,Bitte fiir die Armenier* kommentarlos abgedruckt.
Allerdings wird in den darunter stehenden Gebets-
anliegen nicht zur Firbitte fiir die verfolgten
Armenier aufgefordert. Moglicherweise lag das an
den Zensurbestimmungen.

evangelische missiologie 31[2015]2



Mehrheit des damaligen Mainstream-
Protestantismus freuten sich die Verant-
wortlichen der DCAM und der LM iiber
den Kriegsausbruch. Getragen wurde
diese Gesinnung von nationalistischen
Hochgefiihlen. Obwohl man mit einem
internationalen Partner zusammenarbei-
tete, gelang es nicht, diese nationalisti-
schen Hochgefiihle von der biblisch-

theologischen Erkennt-

waren vorsichtig genug, die national-
religiose Eigenart nicht iiberzubetonen.
In Kreisen des konservativen deutschen
Protestantismus war es wihrend des
Krieges durchaus iiblich, das Deutsche
Reich zu Gottes Volk zu erheben oder
eine Analogie zwischen den Opfern des
Krieges und dem Opfer Jesu herzustellen
(Greschat 2014:19-23; Hammer 1971:
97). In Anbetracht dieser Stimmungslage

ist es bemerkenswert, dass die Vertreter
der DCAM und der LM grundsitzlich an
der Einheit der weltweiten Gemeinde
Jesu Christi festhielten. Jedenfalls druck-
te man diesbeziiglich Hostes werbenden
Appell im China-Boten ab (in Engler
1914c¢:182):

In der Trauer des Herzens iiber die
Ereignisse des Krieges ist es uns trostlich zu

nis von der Einheit aller
Christen korrigieren zu
lassen. Im Gegeniiber
dazu zeigten die Verant-
wortlichen der CIM eine
starke Verbundenheit mit
den deutschen Missio-
nen. Als im Jahr 1915
die CIM von den Be-

Die
Verantwortlichen
der CIM wollten
Krieg und
Nationalismus
nicht auf das
Missionsfeld
tragen.

horden aufgefordert

wurde, die Zusammen-
arbeit mit den deutschen Missionen
aufzukiindigen, setzte sich Hoste, der
Generaldirektor der CIM trotz An-
drohung einer Gefingnisstrafe fiir den
Verbleib dieser Missionen im Verband
der CIM ein (Zimmermann 1939:89).
Als die Nachricht vom Kriegseintritt
Englands die Missionare in China er-
reichte, beteuerte man ,,Briider im
Herrn* bleiben zu wollen (Anonym
1949:22). Aus Riicksichtsnahme gegen-
iiber den deutschen Missionaren nahmen
englische Missionare sogar ihre im
Esszimmer aufgehiingte britische Flagge
ab. Hierbei wird deutlich, dass die Ver-
antwortlichen der CIM Krieg und
Nationalismus nicht auf das Missionsfeld
tragen wollten (Anonym 1949:22). Die
Glaubwiirdigkeit christlicher Mission
hatte ohnehin schon genug Schaden
erlitten, da sich die christlichen Nationen
Grofbritannien und Deutschland erbittert
bekdmpften. Deswegen wollte man als
missionarische Christen ein glaubwiir-
digeres Zeugnis vorleben, was an-
scheinend gelang. Aber auch die deut-
schen Vertreter der Glaubensmissionen

evangelische missiologie 31[2015]2

sehen, dafl unsere Einheit in Christo und
unsere Gemeinschaft im Evangelium stirker
sind als die irdischen Bande. M6ge der Herr
geben, da} die Einheit der Kinder Gottes
iiberall offenbar werde, in leuchtendem
Gegensatz zu dem Streit und der
Zerrissenheit unserer Volker.

Auch im Missionsblatt der LM gab es
dhnliche Stimmen (M.B. 1915:57):

In besonders schmerzvoller Weise beriihrt
der gegenwirtige Krieg auch unsere
Mission, denn wir sind in der Arbeit in
China mit Vertretern verschiedener euro-
pdischer Nationen in Verbindung. Aber wir
diirfen es auch erfahren, daf3 wir in Christo
zu einer solchen Gemeinschaft verbunden
sind, die iiber dem Unterschied der Natio-
nalitdt und der Rasse steht.

Allerdings ist es den Verantwortlichen
der DCAM und der LM nicht gelungen,
diese biblische Wahrheit in ihren anderen
AuBerungen zum Ausdruck zu bringen
und sich damit von der damaligen natio-
nalreligiosen Stimmungslage abzusetzen.

(Die ausfiihrliche Literaturliste ist auf
unserer Website zu finden: www.missio-
logie.org, Rubrik: , Forschungsbeitrdi-

ge”)

77



Mission und Politik bei Johann Flierl

Vom Hofprediger der Kolonialverwaltung zum Kampfer gegen
Sidseesitten und Sklavenhandel

Susanne Froehlich
Johann Flierl (1858-1947), Iutherischer Pioniermissionar und Feldleiter der
Neuendettelsauer Mission in Neuguinea, entwickelte einen ganz eigenen Stil im
Umgang mit den Vertretern der verschiedenen Kolonialverwaltungen, unter denen
seine Mission in den Jahren 1886 bis 1930 tatig war. Ausgehend von der Maxime, die
Mission mlsse das Gewissen der Regierung sein, scheute er sich nicht, Amtleute zu
kritisieren und ihre Vorgesetzten Uber Missstande in Kenntnis zu setzen. Flierls
Handlungsstrategien werden im folgenden Text anhand seiner Selbstzeugnisse

untersucht.

Die Historikerin Dr. Susanne Froehlich,
geb. Pilhofer, promovierte an den
Universititen Freiburg und Strafiburg.
Sie ist seit 2012 Wissenschaftliche Mit-
arbeiterin  der Professur fiir Alte
Geschichte an der Universitit Gief3en.
Susanne Froehlich publizierte zuletzt
eine kritische Edition der Lebens-
erinnerungen ihres Ururgrofivaters Jo-
hann Flierl. Der folgende Artikel geht
auf einen Vortrag zuriick, den sie am 18.
Oktober 2008 auf Einladung der Mission
EineWelt im Rahmen eines Studientags
zu Johann Flierl in Neuendettelsau
gehalten hat. Ausziige daraus wurden
bereits in der Einfiihrung zu ihrer Aus-
gabe von Flierls Erinnerungen publiziert
(Als Pioniermissionar in das ferne Neu
Guinea. Johann Flierls Lebenserinne-
rungen, herausgegeben, eingeleitet und
kommentiert von Susanne Froehlich. Teil
I: 1858-1886, Teil II: 1886-1941.
Quellen und Forschungen zur Siidsee
A.5, Wiesbaden 2015, I XXIX-XXXIV. Im
Folgenden abgekiirzt zitiert als ,,Erinne-
rungen®). Email: susanne.froehlich@
geschichte.uni-giessen.de.

1. Die Mission als Gewissen
der Regierung

Johann Flierl war am 12. Juli 1886 der
erste deutsche Missionar, der in Neu-
guinea eintraf, das erst kurze Zeit zuvor

78

als deutsches »Schutzgebiet« unter dem
Namen Kaiser-Wilhelms-Land annektiert
worden war. Als Pionier der Neuen-
dettelsauer Mission konnte Flierl sich
vor Ort nicht auf Erfahrungen und Vor-
arbeiten anderer Missionare stiitzen, so
dass er eigene Wege gehen musste und
durfte — sowohl im Vor-
gehen bei der eigentlichen
Missionsarbeit als auch in
seiner Haltung gegeniiber
den Vertretern der deut-
schen und spiter der austra-
lischen Kolonialverwaltun-
gen.

Als Pionier
musste und

Wege gehen.

Es waren insgesamt vier Regierungen,
mit denen Flierl sich als Missionar
auseinanderzusetzen hatte. Als er 1886
nach Neuguinea kam, wurde es von der
Neuguinea-Compagnie verwaltet, einer
Kolonialgesellschaft mit wirtschaftlichen
Zielen, die 1885 vom deutschen Kaiser
die Hoheitsrechte fiir das Schutzgebiet in
Neuguinea erhalten hatte. 1899 trat die
Compagnie die Landeshoheit wieder an
das Kaiserreich ab, die eine deutsche
Kolonialverwaltung einsetzte. 1914 fand
die deutsche Siidseeherrlichkeit ein ab-
ruptes Ende: Schon am 21. September,
keine zwei Wochen nach Ausbruch des
Ersten Weltkriegs, musste das Schutz-
gebiet den Australiern iibergeben wer-
den, die es fiir die Dauer des Krieges
einer Militdrverwaltung unterstellten.

evangelische missiologie 31[2015]2

durfte er eigene



1919 wurde schlieBlich eine zivile aus-
tralische Mandatsregierung eingesetzt.'

Sein Selbstverstindnis als Missionar
formuliert Johann Flierl in dem An-
spruch, ,,Gewissen zu sein“. Das Bild
vom Gewissen hat er in seinen Schriften
immer wieder bemiiht, wenn es darum
ging, die Rolle der Mission bei der
Kolonisierung eines Landes zu beschrei-
ben. So verfasste er im September 1939
— aus gegebenem Anlafl, wie vermutet
werden darf — einen 22-sei-
tigen Aufsatz unter der

Leute. Wir sind alle fehlsame Menschen
und haben mit dem Apostel zu bekennen:
Ich weiB}, daB in mir [...] wohnt nichts
Gutes! Aber wir miissen Kampfer sein,
Kiampfer gegen das Bose bei uns und bei
den Menschen unserer Umgebung. Wir
werden ja im Leben es hdufig gewahr, dafl
viele Weltmenschen Fronknechte des Bosen
sind. Wir sollen ohne Wort und wenn notig
auch mit Wort zeugen gegen das Bose. [...]
Wenn man Jahre lang in einem neuen
Kolonialland wie Deutsch N[eu] Gluinea]
lebt und arbeitet, so beobachtet man ja
Vieles. Daf} ein Missionar sozusagen Ge-

... hach der = . . .

goldenen Regel Uberschrift ,,Die christliche wissen ist fiir eine solche Kolonialum-
des alten Heidenmission  soll  fiir gebung, geht schon daraus hervor, daB die
Dr. Warneck irgend eine Kolonialregie- meisten Menschen in einer solchen Kolonie

rung in heidnischen Landen
. . 2
Gewissen sein®.

Als Flier]l in den Jahren 1940 bis 1941
hochbetagt fiir seine Kinder und Enkel
seine Lebenserinnerungen zu Papier
brachte, erklirte er seine Position in
Riickgriff auf Gustav Warneck, den
Begriinder der systematischen protes-
tantischen Missionswissenschaft:

Das sagt also der alte D[r.] Gustav Warneck
in seiner Missionslehre: Die christliche
Mission sei Gewissen jeder Kolonialre-
gierung im Lande ihrer Arbeit! Das ist
freilich ein rotes Tuch fiir unsere Zeit, aber
nichtsdestoweniger soll es so sein, schon
nach dem Wort unsers Herrn an seine
Jiinger: Ihr seid das Salz der Erde! Ihr seid
das Licht der Welt! — Dabei sollen und
wollen wir Missionsleute uns nicht iiber-
heben, daB3 wir besser wiren als andere

1 Vgl. dazu Hermann Joseph Hiery: Die deutsche
Verwaltung Neuguineas 1884-1914, in: ders.
[Hg.]: Die deutsche Siidsee 1884-1914. Ein
Handbuch, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 2002,
277-311, und ders.: Der Erste Weltkrieg und das
Ende des deutschen Einflusses in der Siidsee, ebd.,
805-854. Hierys Buch zitiere ich im Folgenden als
Siidsee-Handbuch, die beiden Aufsitze unter den
Kurztiteln Hiery: Die deutsche Verwaltung, und
Hiery: Der Erste Weltkrieg.

2 Archiv der Mission EineWelt, vorl. Nr. 5.58 1,
Aufsatz 16 (im Selbstverlag). Im Folgenden zitiert
als ,,In heidnischen Landen®.

evangelische missiologie 31[2015]2

nicht gern einen Missionar in ihrer Mitte
haben. Das bekam ich ja auch reichlich zu
horen bei meinem ersehnten Ubergang nach
N[eu] Gluinea]. Die vielen ledigen Leute
dort sahen es aus gleichen Ursachen nicht
gern, daf alsbald Familien in ihre Mitte
kamen [...].3

Flierl schlieft seine Ausfithrungen mit
der Bemerkung:

Durch die verschiedenen Perioden unserer
Arbeit und allen Regierungsformen blieb es
mein Bestreben, Gewissen zu sein und zu
bleiben fiir Regierungen und Ansiedler nach
der goldenen Regel des alten Missions-
vaters D[r.] Gustav Warneck.*

Wie Flierl diese Maxime praktisch
umsetzte und wie er mit den Heraus-
forderungen umging, die die politischen
Rahmenbedingungen fiir die Mission mit
sich brachten, ist Gegenstand der folgen-
den Ausfithrungen. Zunidchst wird skiz-
ziert, wie Johann Flierl das Verhiltnis zu
den Regierungen und ihren Vertretern
gestaltete, um dann niher darauf einzu-
gehen, wie er versuchte, seinem An-
spruch gerecht zu werden, ,,Gewissen*
der kolonialen Machthaber, aber auch
der sonstigen europédischen Ansiedler zu
sein.

3 ,Erinnerungen” II 121f. Es ist mir nicht
gelungen, das Zitat bei Warneck nachzuweisen.

4 , Erinnerungen* IT 123, vgl. auch 527.

79



2. Weder Hofprediger noch
Gastwirt einer offentlichen
Anstalt

Als Johann Flierl 1886 als erster
Missionar in Finschhafen, dem dama-
ligen Hauptort des deutschen Protekto-
rats, ankam, war es sein Bestreben, sich
so schnell wie moglich auch rdumlich
von den Beamten der Neuguinea-Com-
pagnie abzusetzen. Sein erklirtes Ziel
war es, moglichst unabhiingig von ihnen
agieren zu konnen. Schon nach drei
Monaten zogen der wenig spiter ein-
getroffene Missionar Karl Tremel und er
daher in eine provisorisch hergerichtete
Unterkunft in der Ndhe des Einheimi-
schendorfes Simbang, das eineinhalb
Stunden siidlich von Finschhafen lag und
mit diesem nur durch einen schlechten
Buschpfad  verbunden
war.” Es mag erstaunen,

und der Mission also sehr wohlwollend
gegeniiberstand, zog Flier]l es aber vor,
von Anfang an alle Krifte in den Aufbau
einer eigenen Station zu stecken. Sein
Lebenstraum war es, als ,,Heidenmis-
sionar zu arbeiten, nicht als Hof-
prediger.

Zu Beginn des Jahres 1891 kam es dann
zu einem Ereignis, das das ganze
Bismarckarchipel erschiitterte: Innerhalb
von zwei Monaten starben in Finsch-
hafen 13 Deutsche — iiber die Hilfte der
europdischen Bevolkerung! —, darunter
zuletzt auch der Arzt. Bis heute ist nicht
sicher geklart, welcher Krankheit sie
erlagen. " Pest steht, dass die Uber-
lebenden den Ort fluchtartig verlieBen,
um sich weiter westlich an der Astro-
labe-Bucht anzusiedeln, wo Stephansort
der neue Hauptort wurde. Flierl und
seine Mitarbeiter entschieden sich jedoch
in dieser Situation dafiir zu bleiben. Der

... sich so
schnell wie
moglich auch
raumlich von
den Beamten
der Neuguinea-
Compagnie
absetzen.

dass Flierl es damit so
eilig hatte, denn er
pflegte in den ersten Wo-
chen ein freundliches
Verhiltnis zu den Mit-
arbeitern der Compagnie
in Finschhafen, insbe-

Missionshistoriker Rufus Pech beurteilt
diese weitreichende Entscheidung wie
folgt:

Ohne Schiffs- und Postverbindung, ohne
Arzt und weltlichen Schutz, konnten sich
die Missionare nur auf ihren Herrn und auf
ihre Einheimischen verlassen. Dieser mu-

sondere zu Georg Frei-
herr von Schleinitz, dem
ersten Landeshauptmann der Kolonie.
Dieser war erst kurz vor Flierl in
Neuguinea angelangt. Er ersuchte Flierl
bald, allsonntiglich einen Gottesdienst
zu halten, und bat ihn darum, seiner
14jahrigen Tochter Religionsunterricht
zu erteilen. Auch als nach kurzer Zeit
Frau von Schleinitz an Diphtherie starb,
war es Flierl, der die Beerdigungsfeier
abhielt. Augenzwinkernd erinnert er sich
spéter an diese Wochen mit den Worten:
,,Ilch wurde sozusagen der Hofprediger in
Finschhafen.“® Obwohl Schleinitz ihm

5 Vgl. ,Erinnerungen” II 11-13 sowie Johann
Flierl: Dreifsig Jahre Missionsarbeit in Wiisten und
Wildnissen, Neuendettelsau 1910, 65-69.

6 Dazu ,Erinnerungen® II 5-9, Zitat 6.

80

tige Entschluss sollte sich in jeder Hinsicht
bewihren, bildete er doch fiir die Mission
einen hochst positiven Wendepunkt in ihrer
Arbeit.*

Von nun an pflegte die Mission ein
freundliches, aber distanziertes Verhilt-
nis zu den Vertretern der kolonialen
Administrationen und hiitete sich vor zu
grofler Nihe.

Charakteristisch dafiir ist eine Episode
aus der Zeit der Reichsregierung.
Gouverneur Dr. Albert Hahl unterbreitete
Flierl eines Tages das Angebot, die
Erholungs- und Gesundheitsstation auf

7 Siehe Hiery: Die deutsche Verwaltung, 287f.

8 Rufus Pech: Deutsche evangelische Missionen in
Deutsch-Neuguinea 1886—1921, in: Siidsee-Hand-
buch, 384-416, Zitat 390.

evangelische missiologie 31[2015]2



dem Sattelberg weiter auszubauen. Die
Regierung bot eine Summe von meh-
reren 10.000 Reichsmark fiir den Ausbau
an sowie jihrliche Unterstiitzungszah-
lungen fiir den laufenden Betrieb, wenn
die Mission bereit sei, Giste aus dem
ganzen Schutzgebiet aufzunehmen und

zu betreuen. Flierl, der

lichen Machthabern in der Kolonie.
RegelmiBige Einladungen und Besuche,
vertrauliche =~ Gespriche, gemeinsame
Ausfahrten und richtige Freundschaften
sind bezeugt.'> Wie in Johanna Diehls
Tagebiichern mehrfach deutlich wird,
steigerte dies freilich in den Augen der
indigenen Bevolkerung nicht gerade die

Lhicht den Missionar an  Glaubwiirdigkeit der Missionsleute. So

... ohne Schiffs-

verbindung den Nagel hingen und hat auch die Forschung herausgearbeitet,
ohne Arzt u!n d Gastwirt einer t')ffenthcléen dass ,,d}e Idenptéit bzw. I\'Iachbarschgft
weltlichen Anstalt werden® wollte” —  von weilem Siedlungsgebiet und Mis-
Schutz auch an den Ausschank sionsfeld“ in der Astrolabe-Bucht von

alkoholischer Getréinke hat-
te Hahl ndmlich gedacht —,
schickte dem Gouverneur eine hofliche
Absage. Dabei bot er an, nach Mog-
lichkeit auch weiterhin fremde Géste auf
dem Sattelberg aufzunehmen, und zwar
zu den gleichen Bedingungen wie in
Hahls Programm vorgesehen, nidmlich
zum Satz von fiinf Mark am Tag. ,,So
blieben wir denn frei und unabhéngig*,
resiimiert Flierl im Riickblick."’

Die hoflich-distanzierte Haltung, die er
hier wie so hdufig einnahm, war in
Flierls damaliger Situation keine Selbst-
verstindlichkeit. Erhellend ist ein Ver-
gleich mit der Rheinischen Mission, die
sich in der N#he des neuen Hauptorts
Stephansort niedergelassen hatte. Die
Tagebiicher der Johanna Diehl, die als
Missionarsfrau von 1907 bis 1913 in
Neuguinea war, machen deutlich, dass es
auch ganz andere Moglichkeiten gab,
sich im Verhéltnis zu den Gouverneuren
des Reichs und zu den Administratoren
der Neuguinea-Compagnie zu verorten.''
Die Missionsleute Diehl unterhielten
teils sehr enge und herzliche Beziehun-
gen zu den politischen und wirtschaft-

9 ,In heidnischen Landen®, 5f., Zitat 6, vgl.
.Erinnerungen® II 131f.

10 ,,Erinnerungen‘ II 132.

11 Dieter Klein [Hg.]: Jehova se nami nami. Die
Tagebiicher der Johanna Diehl. Missionarin in
Deutsch-Neuguinea  1907-1913  (Quellen und
Forschungen zur Siidsee A.1), Wiesbaden 2005.

evangelische missiologie 31[2015]2

besonderem Nachteil war. Die Rhei-

nische Mission

[...] stand, in unmittelbarer Nidhe zu den
Anlagen in Madang und denen der
Neuguinea-Kompanie, von Anbeginn an
vor dem Problem, bei den Einheimischen
gegen die Identifikation ihrer Bestrebungen
mit den Interessen der iibrigen Weillen
anzukidmpfen. "

Da hatten die Neuendettelsauer Mis-
sionare es in ihrer Abgeschiedenheit
sicher einfacher, das von Flierl so hoch
veranschlagte Vertrauen der einheimi-
schen Bevolkerung zu gewinnen und zu
erhalten.

3. Suidseesitten in der
deutschen Kolonie

In seinen Schriften differenziert Johann
Flierl deutlich zwischen der Kolonial-
herrschaft zur Zeit des deutschen Schutz-
gebiets und den australischen Regie-
rungen seit dem Beginn des Ersten

12 Siehe neben den Tagebiichern selbst auch das
Vorwort, XIV. Diehls waren vor allem mehreren
Administratoren der Compagnie sehr freund-
schaftlich verbunden: den Ehepaaren Dommes und
Buschmann und spéter Hubert Geisler und seiner
Nichte Grete.

13 Peter J. Hempenstall: Europdische Missions-
gesellschaften und christlicher Einflu in der
deutschen Siidsee: das Beispiel Neuguinea, in:
Klaus J. Bade [Hg.]: Imperialismus und
Kolonialmission. Kaiserliches Deutschland und
koloniales Imperium, Wiesbaden 1984, 226-242,
Zitat 238.

81



-ES waren
ungute
Verhéltnisse
bei den vielen
ledigen Herren
in der neuen
Kolonie.”

Weltkriegs. In seinem Aufsatz iiber die
Mission als Gewissen lesen wir:

Also gab es in der ersten schweren An-
fangszeit keinerlei Schwierigkeit und Rei-
bung zwischen Mission und Kolonisation
und unsern deutschen Kolonialbehdrden
[von der Neuguinea-Compagnie, S.F.].
Ganz automatisch und unauffillig durfte die
Mission Gewissen der Kolonisation und
Kolonial-Regierung sein."

Auch die Reichsregierung, so Flierl
weiter, stand spéter
[...] wohlwollend zur Mission, vom

Obersten, dem Kaiserlichen Gouverneur,
bis zu den verschiedenen Bezirksamtsleuten
und unteren Beamten. Es gab keinerlei
ernstliche Schwierigkeiten von 1886 an bis
zum Ausbruch des Weltkrieges.

Ein einziges Mal hatte Flierl gegeniiber
der Verwaltung etwas zu beanstanden:
Ein deutscher Polizeimeister hatte sich
bei einer Patrouille ,un-
gehorig gegen Dorffrauen
und Midchen benommen®,
woriiber Flierl beim zustén-
digen Bezirksamt Anzeige
erstattete. Der Bezirksamt-
mann kam darauthin per-
sonlich nach Finschhafen,
um den Fall zu untersuchen
und Zeugen zu verhoren.
So konnte der Schuldige bestraft wer-
den.'®

Doch galt es ja nicht nur, der Kolonial-
regierung ,,Gewissen zu sein®, sondern
auch, Missstinde unter den Europédern
sonst abzustellen. So entsinnt sich Flierl
spéter in seinen Lebenserinnerungen:

Es waren ungute Verhéltnisse bei den vielen
ledigen Herren in der neuen Kolonie. Die
Stidseesitten sowie auch die Sitten in
Westafrika, von denen man las, waren
Unsitten. So war es eine Gepflogenheit in
der Siidsee, daB im Archipel und auf

14 ,,In heidnischen Landen®, 1.
15 Ebd.
16 Ebd., 4f.

82

anderen Inseln in den Dorfern Midchen
angeworben wurden als Hausmidchen fiir
ledige Herren. Und die leitenden Stellen in
Europa schienen daran nichts Besonderes zu
finden. [...] Diese Herren hatten also fast
alle braune oder gelbe Hausmidchen auf
Zeit. Auf Zeit, das ist das AnstoBige.!”

Flierl verfasste in dieser Sache einen
dreiseitigen Artikel ,Zur Mischehen-
frage®, der im August 1910 in der
,Kolonialen Rundschau® erschien.

Darin vertrat er die Ansicht, ,ein
Deutscher von reinstem Blut®, der ,,auch
eine kohlschwarze Negerin heiratet, sie
ehrlich hilt und seine Kinder versorgt
und wohl erzieht®, sei ein Ehrenmann.'

Ich fiihre den Fall vor allem
deshalb an, weil er beispiel-
haft verdeutlicht, wie Flierl
Zeit seines Lebens handelte,
wenn er meinte, einem
Unrecht entgegentreten zu
miissen. Man mag heute
seine Ansichten durchaus
kontrovers beurteilen, be-
eindruckend ist, wie Flierl fir das
kiampfte, was er fiir richtig hielt. Sein
Aufsatz iiber die ,,Mischehenfrage® ist
ein charakteristisches Beispiel dafiir, wie
Flierl bei jedem Problem, das ihm drin-
gend erschien, die Initiative ergriff. Da-
bei vertrat er Standpunkte, die seinerzeit
so wenig konsensfihig waren wie heute,
wenn er sich etwa gegen die Empfing-
nisverhiitung engagierte, die er als ein
~Majestitsverbrechen der Menschheit
gegen den allmichtigen Schopfergott*
betrachtete.”

SO wenig

waren
wie heute.

17 ,Erinnerungen* II 121f.,

heidnischen Landen®, 2.
18 Koloniale Rundschau, Monatsschrift fiir die

vgl. auch ,In

Interessen unserer Schutzgebiete und ihrer
Bewohner, Heft 8, August 1910.
19 Ebd.

20 So lautete der Titel eines Referats, das bei der
Mission EineWelt archiviert ist (vorl. Nr. 5.58 I,
Aufsatz 18).

evangelische missiologie 31[2015]2

... Standpunkte,
die seinerzeit

konsensféhig



Ein gutes Gespiir bewies Flierl in allen
Fragen, die das Wohlergehen der indi-
genen Bevolkerung betrafen, die er im
paternalistischen Duktus der Zeit als
seine ,,Pflegebefohlenen* oder ,,Schiitz-
linge™ zu bezeichnen pflegte. Dies wird
sich im folgenden Abschnitt zeigen.

4. Anarchie, Gewalt und
Sklavenjagd

Hatte Flierl in den 25 Jahren unter der
deutschen Kolonialherrschaft kaum ein-
mal bei der Regierung interveniert, so
begann mit dem Ersten Weltkrieg eine
schwierige Zeit fiir die Mission. Die
Neuendettelsauer Missionare konnten
zwar weiterarbeiten, nachdem sie auf
Flierls Weisung hin den Australiern
einen Neutralitiitseid geleistet hatten,
aber unter den stidndig wechselnden Offi-
zieren und Beamten der nédchsten Jahre
kam es zunehmend zu Problemen. Da-
runter hatte vor allem die einheimische
Bevolkerung schwer zu leiden.

Die neuen Rahmenbedingungen charak-
terisiert der Historiker Hermann Hiery
wie folgt:

In Neuguinea resultierte das Fehlen einer
koordinierten australischen Eingeborenen-
politik, der stindige Wechsel der Beamten,
deren Titigkeit kaum einer Fithrung oder
Kontrolle unterstand, und die Unkenntnis
der bisherigen kolonialen Verwaltungs-
praxis in einer Willkiirherrschaft, bei der
spétestens nach dem Tode Pethebridges
[das war der erste australische Adminis-
trator in Neuguinea, S.F.] alles drunter und
driiber ging. Durch die in Teilen gewollte
und beforderte Aufgabe, teilweise auch
situationsbedingt eher zufillige Nichtfort-
fiihrung deutscher Verwaltungsmaximen,
schuf die Militdrverwaltung vollendete
Tatsachen, die das koloniale Gesicht
Neuguineas tiefgreifend umgestalteten und
die australische Kolonialpolitik noch bis in
die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg
bestimmten. Dazu gehorten die Abschaf-
fung des Gouvernementsrates — das Ende
lokaler Mitbestimmungsmoglichkeiten und

evangelische missiologie 31[2015]2

die Durchsetzung rein autoritirer Ent-
scheidungsstrukturen in der Kolonialpolitik
—, die Auflosung des staatlichen Schul-
wesens fiir die einheimische Bevolkerung —
‘education, as far as teaching the Natives to
read and write, is a waste of time’ (so der
leitende australische Beamte fiir Eingebore-
nenfragen, Captain Tennent) — und die
zunehmende Entwertung der bislang durch
die Kolonialmacht offiziell akkreditierten
internen melanesischen Schlichtung. Die-
sem Grundpfeiler der deutschen Politik,
durch den es gelungen war, die meisten
inner-melanesischen  Streitigkeiten ohne
Eingreifen (und Kenntnis) der Kolonial-
verwaltung einer indigenen Losung zuzu-
fithren, standen die Australier vollkommen
verstindnislos gegeniiber.”!

Eins der dringendsten Probleme der
jungen Kolonie, das der sogenannten Ar-
beiteranwerbung, eskalierte unter diesen
Bedingungen zunehmend.” Die Schwie-
rigkeit, geeignete Arbeitskrifte fiir die
europdischen Pflanzungen zu finden,
fithrte bisweilen dazu, dass einheimische
und fremde Arbeiter faktisch wie Skla-
ven zur Arbeit gezwungen wurden. Die
unhaltbaren

Arbeitsbedingungen selbst

sowie die Brutalitit, mit - »0Uasl )

der die ,,Anwerbung* neu- anarchische

er Arbeitskrifte hiufig ge- Zustande
unter der

nug vor sich ging, war in
Deutsch-Neuguinea durch
immer prizisere Schutz-
bestimmungen im Laufe
der Jahre eingeddmmt worden. Die
Zustinde, die nun unter der Militir-
verwaltung herrschten, konnen mit
Hermann Hiery als ,,quasi anarchisch
beschrieben werden: Die Melanesen
wurden unter Einsatz von Waffengewalt
rekrutiert, und die Anwerber zwangen
sogar ledige junge Frauen (deren An-

australischen

21 Hiery: Der Erste Weltkrieg, 839.

22 Zum Arbeiterproblem schon zur deutschen Zeit
sieche Hiery: Die deutsche Verwaltung, 295-299
und 305-308, zur australischen Zeit ders.: Der
Erste Weltkrieg, 841-844.

83

Militarverwaltung.



werbung von der deutschen Verwaltung
verboten worden war, um einem
offensichtlich gewordenen Missbrauch
entgegenzutreten) und selbst minder-
jahrige Kinder in koloniale Arbeitsver-
hiltnisse. Da die Rekrutierertruppen
immer weiter in entlegene Gebiete vor-
drangen, deren Einwohner noch keinen
Kontakt zu FEuropdern gehabt hatten,
kam es zu gewalttitigen Auseinander-
setzungen:

Einheimische Mainner wurden getotet,
Frauen vergewaltigt, Kinder von ihren
Eltern entfithrt, das komplette Szenario
antiker und moderner Sklavenjagden schien
wieder auferstanden. Ganze Gegenden
waren in Aufruhr. [...] Plotzlich schien der
Krieg der Europder im Verhiltnis zwischen
Deutschen und Australiern keine Rolle
mehr zu spielen. Die schlimmsten deut-
schen und australischen Charaktere fanden
sich zusammen; ohne Bedenken kooperier-
ten deutsche Pflanzer mit australischen
Soldaten und umgekehrt.”

In dieser Situation, die jedem integren
Menschen als vollkommen unhaltbar
erscheinen musste, sah sich nun Johann
Flier] immer wieder zum Handeln
genotigt, wenn den Menschen im Gebiet
der Mission Unrecht geschah. Ein erster
Fall ereignete sich zu Beginn des
Krieges, als Menschenjiger aus der
britischen Nachbarkolonie Papua die
Umstidnde nutzten und Minner aus dem
Waria-Tal als Pflanzungsarbeiter ,,rekru-
tierten“. In der Annahme, der Distrikt-
beamte im nahen Morobe wiirde dieses
Treiben billigen, wandte Flierl sich

23 Ich referiere in diesem Absatz Hiery: Der Erste
Weltkrieg, 842f. Zitat ebd. Zu rassistisch-sexis-
tischen Ausschreitungen gegeniiber einheimischen
Frauen auch ders.: Praktizierter Rassismus. Das
Fallbeispiel Australien in Neuguinea (1914-1921),
in: Wilfried Wagner [Hg.]: Rassendiskriminierung,
Kolonialpolitik und ethnisch-nationale Identitdit.
Referate des 2. Internationalen Kolonialgeschicht-
lichen Symposiums 1991 in Berlin (Bremer Asien-
Pazifik Studien 2), Miinster/Hamburg 1992, 197-
20s.

84

direkt an die hochste Stelle in Rabaul,
um den Vorfall zu melden. Diese
Intervention hatte unmittelbar Erfolg:
Die jungen Minner aus dem Waria-Tal
kamen wieder frei.”*

Ein besonders dreister Fall ereignete sich
wenig spdater im Huongolf bei der
Missionsstation Malalo. Dort zwang ein
Mann namens Ryder, der sich als
Beamter ausgab, dreiflig halbwiichsige
Missionsschiiler unter  vorgehaltener
Waffe, an Bord seines Schiffes zu gehen,
wihrend der Neuendettelsauer Missionar
Friedrich Bayer tapfer, aber natiirlich
vergeblich protestierte. Tatenlos musste
er mit ansehen, wie seine Schiiler
entfilhrt wurden. Doch das Schiff des
angeblichen Beamten geriet in einen
Sturm. Flierl schilderte ihn spiter
eindrucksvoll als ein Strafgericht Gottes:

Und der Herr erhorte alsobald und
wunderbar das Flehen seiner schwachen
und unmiindigen Kinder. Er sandte seine
Wetter. Er machte seine Diener zu Winden
und seine Boten zu Feuerflammen. Das
Réuberboot mit seiner menschlichen Beute
wollte nach dem Siiden hinab. Es war ja
von Papua, aus dem englischen Gebiet
hergekommen, wie wir spéter erfuhren. Und
vom Siiden herauf tobte der Sturmwind mit
Regenstromen und feurigen Blitzen. Da
hatten Ryder und seine schwarzen Kumpane
eine bose Nacht. Sie kdmpften um ihr
Leben und um das von menschlicher
Ladung iiberlastete Schiff. Die geraubten
Jungen von Malalo kauerten sich auf Deck
und unter Deck zusammen und harrten der
Dinge, die da kommen sollten. Sie waren ja
mit der See und ihren Unbilden vertraut.
Mindestens zwei Nichte und einen vollen
Tag dauerte das Unwetter an, mit dem
Ryder zu kdmpfen hatte und das ihn an der
Heimfahrt hinderte.?

Als das Schiff schlieBlich bei Katika vor
Anker gehen konnte, wurde es von Flierl
und einem Mitarbeiter gestellt, die liber

24 ,.In heidnischen Landen®, 7.
25 , Erinnerungen‘ II 245f.

evangelische missiologie 31[2015]2



die Vorfille unterrichtet waren und den
Anwerber nun personlich sprachen. Die
Missionsschiiler waren ihm bereits da-
vongelaufen. Flierl zeigte Ryder um-
gehend an, so dass dieser bei der Weiter-
reise auf der Hohe der Regierungsstation
Morobe festgesetzt werden konnte, wo er
spéter ein — wenn auch mildes — Straf-
urteil erhielt. Die Schuljungen waren
langst im Triumgh zuriick nach Malalo
begleitet worden. ™

Flierl schreckte auch nicht
davor zuriick, Vertreter der

... ein

einZeEende gust.ralischen Administration
Abhandlung in ihre Schranken zu ver-
iber wg:ise;n. So meldete er dem
Arbeiterhandel, Dlst.rlktbeal'nten, .dass sein
versandt an alle Assmt_ent, ein gewisser John-
Regierungs- son, im Alkoholrausch das
stellen. Missionsschiff  hatte  be-

schieBen lassen, nachdem er
kurz zuvor als Gast auf der
Station Malalo ein junges Dorfmédchen
sexuell missbraucht hatte. Der Dis-
triktbeamte sorgte daraufhin dafiir, dass
Johnson aus der Kolonie verschwand.?’

Ein groBer politischer Erfolg gelang
Flierl im Jahr 1918. Auf einer Reise
erfuhr er, dass in der Azera-Ebene in
grofem Umfang Arbeiter ,,geworben*
und in Ketten zur Kiiste gebracht
wurden. Ganze Dorfer waren schon
verlassen, da die Bevolkerung in die
Grassteppen floh. Flierl notierte sich die
Einzelheiten und arbeitete eine eingehen-
de Abhandlung iiber Arbeiteranwerbung
und Arbeiterhandel aus, die er in deut-
scher und englischer Sprache verviel-
faltigte und an alle Regierungsstellen bis
nach Rabaul versandte sowie an die
Nachbarmissionen und, bemerkenswer-
terweise, an ,die Missetiter selbst®. 28

26 ,In heidnischen Landen®,
Erinnerungen* II 244-248.

27 ,.In heidnischen Landen®, 9f.

28 Ebd., 10f., vgl. ,Erinnerungen” II 243. Die
Abhandlung findet sich in deutscher und englischer
Fassung im Archiv der Mission EineWelt (vorl. Nr.

7-9, vgl. die

evangelische missiologie 31[2015]2

Auch hier war Flierls Eingreifen erfolg-
reich: Der Bezirksoffizier aus Morobe
wurde angewiesen, der Sache nachzu-
gehen. Als Ergebnis seiner Untersu-
chungen wurde das ganze Tal des oberen
Markham-Flusses fiir die Anwerbung
von Arbeitern gesperrt.

Mit dem Ende des Krieges fiel das
einstmalige Kaiser-Wilhelm-Land dann
endgiiltig an die Australier. Flierl zufolge
machte der Wechsel zur Zivilverwaltung
freilich keinen groBlen Unterschied. Als
Erleichterung empfand er, dass die
unteren Regierungsbeamten nun immer-
hin nicht mehr dauernd ausgetauscht
wurden, doch Missstinde gab es nach
wie vor.”” So war Flierl unter der aus-
tralischen Mandatsverwaltung sein spek-
takuldrster Erfolg in Sachen Einhei-
mischenpolitik beschieden: In der Nach-
kriegszeit waren immer mehr Gold-
vorkommen in Neuguinea erschlossen
worden. So wurden nun wieder Arbeiter
fiir die Goldwische und den Lasten-
transport gebraucht, und bald schon
herrschten in den Goldfeldern unhaltbare
Zustinde. Flierl erhielt erschiitternde
Berichte iiber Menschen, die bei der
Arbeit tot zusammenbrachen, und ver-
fasste ein Mahnschreiben an den Pro-
tektor der Eingeborenen bei der Re-
gierung, das freilich wirkungslos blieb.*
Im Jahr 1927 wurden dann, wihrend
Flier]l und die Missionare Georg Pilhofer
und Paul Fliehler gerade zu einer ge-
meinsamen Konferenz mit den anderen
Missionen in Rabaul weilten, im Finsch-
hafener Gebiet gewaltsam junge Leute
fiir die Goldfelder ,,angeworben®. Flierl
schickte per Eilpost eine Meldung an die

5.58 I, Aufsatz 10 und 11). Der deutsche Titel
lautet: Eine Abhandlung iiber Arbeiter-Anwerbung
und Arbeiter-Handel, ein schwieriges Problem fiir
die hiesige Kolonie, ernstlich zu erwégen bei der
Regierung, bei Firmen und Missionen.

29 ,.In heidnischen Landen®, 11.

30 Ebd., 11f. Flierl nennt als Titel ,,Tragodie der
Biololo-Leute*.

85



oberste Behorde in Rabaul und spiter
einen ausfiihrlichen Bericht, in dem er,
wie man vermuten darf, die Regierung
zum sofortigen Handeln aufforderte.
Tatsdachlich erreichte er, dass der
Administrator, Brigadegeneral Wisdom,
personlich nach Finschhafen reiste, um
sich selbst ein Bild der Lage zu machen.
Es wurde eine Royal Commission einge-
setzt, also eine Untersuchungskommis-
sion von hochstem Rang. In Dutzenden
Dorfern um Finschhafen und Sattelberg
herum fanden Verhore statt, hunderte
Zeugen wurden vernommen. Die Affire
endete damit, dass die Beamten, die sich
an den gewalttitigen ,,Anwerbungen‘
beteiligt hatten, zu Gefingnisstrafen von
eineinhalb Jahren verurteilt wurden.”' So
war es Flierl beschieden, sich noch
einmal mit Erfolg fiir die Belange seiner
Leute einzusetzen, bevor er sich vom
Missionsfeld in den Ruhestand zuriick-
70g.

5. Der Missionar als Stimme
der Unterdriickten

Wie hatte Flierl 1918 in seiner Schrift
iiber das Problem der Arbeiteranwerbung
geschrieben?

Wenn Eingebornen Unrecht und Gewalt
geschieht, besonders Eingebornen im fernen
Hinterland, welche in ihrer Unwissenheit
die weiBlen Leute nicht kennen noch deren
Wiinsche verstehen, die noch kein Wort zu
den Weillen sprechen kénnen: Da muf} der
Missionar mit solch hilflosen Leuten Mit-
leid und Barmherzigkeit haben, die selber
nicht fiir sich reden konnen. Der Missionar
muf} reden fiir die Stummen, muf3 seinen
Mund auftun fiir die Sache der Verlassenen.
Er mufl Firbitte einlegen fiir die Unter-
driickten und MiBhandelten, andernfalls
macht sich die Mission mitschuldig an dem
Unrecht, welches unter ihren Augen
geschieht.*?

31 Ebd., 14, und , Erinnerungen* II 318-320.
32 ,.In heidnischen Landen®, 1.

86

Wie Flierl konkret vorging, um diesem
Anspruch gerecht zu werden, ist hinrei-
chend deutlich geworden. Wenn er von
Missstanden erfuhr, recherchierte er die
Einzelheiten, um den Fall dann so
schnell wie moglich publik zu machen.
Dabei informierte er vor allem die
zustdndigen Regierungsstellen, denen er
die Missstande schilderte und zugleich
vorschlug, was seiner Ansicht nach zu
tun sei, um sie abzustellen. In der Regel
wandte er sich gleichzeitig an eine
breitere Offentlichkeit, indem er seine
Schriften etwa auch an die Nachbar-
missionen, mitunter auch in alle Welt —
an Freunde in Europa, Amerika und
Australien — versandte. Damit setzte er
die Verwaltungsbeamten unter Druck,
und so gelang es ihm zumeist, den
Problemen der indigenen Bevolkerung
Gehor und Gerechtigkeit zu verschaffen.

Wie zu sehen war, beschrinkte sich der
Anspruch, ,,Gewissen zu sein®, nicht auf
das Verhiltnis von Mission und Kolo-
nialverwaltung. Auch sonst scheute Flierl
sich nicht, Missstinde Offentlich anzu-
prangern. Er ergriff die Initiative, wo
etwas im Argen lag, setzte durch, was er
als richtig erachtete, und das schon als
junger Mann auch seinen Vorgesetzten
gegeniiber. Flierl widersetzte sich, nicht
selten mit einem Anflug von Humor,
wenn ihm eine Vorgabe unsinnig er-
schien, er ergriff Partei, kritisierte und
widersprach, hielt zornige Reden und
verfasste unermiidlich Briefe, Telegram-
me, Eingaben, Mahnschriften, Broschii-
ren, Biicher, Aufsitze und Leserzu-
schriften. Dabei bewies er Umsicht,
Zihigkeit und Mut. Fiir jemanden, der
als einfacher Bauernjunge zu strengem
Gehorsam erzogen worden war, ist es ein
tiberaus bemerkenswerter Zug, wie
selbstsicher Flierl politischen, kirch-
lichen oder wissenschaftlichen Autori-
titen gegeniiber aufzutreten wusste.

Fundamentalkritik leistete er jedoch
nicht. Flierl, der sich als Gewissen der
Kolonialregierungen sah, war definitiv

evangelische missiologie 31[2015]2



kein Revolutionir. Es kam ihm natiirlich
nicht im Entferntesten in den Sinn, das
Kolonialsystem als solches zu hinter-
fragen, dessen Teil die Mission war.
Auch seine Titigkeit selbst, die Mis-
sionierung von Nichtchristen, wiirde in
der heutigen Gesellschaft kontrovers
beurteilt werden. Fiir Johann Flierl aber
stand eine solche Grundsatzdiskussion
vollig auBler Frage. Unter den politischen
Gegebenheiten einer kolonialen Gesell-

stande, war aber grundsitzlich bereit, die
jeweilige Obrigkeit zu akzeptieren und
zu unterstiitzen. > In dieser Haltung
konnte er sich in lutherischer Tradition
auf den Apostel Paulus berufen.*

33 Ahnlich zwiespiltig war spiter seine Haltung
zum Nationalsozialismus (siehe dazu das entspre-
chende Kapitel meiner Einleitung der ,.Erinne-
rungen®, I XXXIV-XL).

34 Siehe ,,Erinnerungen‘ II 351.

schaft kritisierte Flierl einzelne Miss-

Bericht: 11. Forum Bibeliibersetzung — Fachtagung

05.-06. Mai 2015 Tagungshotel Herrenberg Evangelische
Diakonieschwesternschaft Herrenberg—Korntal e.V.

Am 11. Forum Bibeliibersetzung — Fachtagung — vom 05.-06. Mai 2015 trafen sich
ca. 20 Experten aus der Missiologie, Theologie, und Linguistik, um iiber
Entwicklungen im Bereich der Wissenschaft der Bibeliibersetzung zu diskutieren. Das
Forum Bibeliibersetzung ist eine Kooperation der Deutschen Bibelgesellschaft (Dr.
Rosel und Dr. Jahr), des Forum Wiedenest (Prof. Dr. Stenschke), und Wycliff
Deutschland (Dr. Werner). Letzterer trigt auch die planerische Verantwortung dieser
Fachtagung. Dieses Jahr standen zwei praktische Projekte zur Bibeliibersetzung von
Wycliff Deutschland e. V. im Vordergrund. Dr. Ursula Peter, die zusammen mit ihrem
Ehemann an der Ubersetzung zu einer Sprache der Sinti arbeitet, stellte dieses Projekt
vor. Ebenso Dr. Wolfgang Stradner, der an der Elfenbeinkiiste das Projekt der Djimini
startete. Bei beiden Vortrdgen stand die Verantwortung der Projektinitiatoren, im
Hinblick auf die enge Zusammenarbeit mit muttersprachigen Bibeliibersetzern im
Vordergrund. Die Revision der Hoffnung fiir Alle wurde von Urs Stingelin (STH
Basel) vorgestellt, der auch die Entwicklungs- und Traditionsgeschichte der HfA, als
kommunikative Bibeliibersetzung, ausfiihrlich darstellte. Dr. Martin Dreytza
(Studienzentrum Krelingen) berichtete aus seiner nunmehr mehr als 20jdhrigen
Erfahrung an Wortstudien und der Entwicklungen zu dem hebriischen Begriff ruach,
der meist mit Geist, Wind iibersetzt wird. Wolfgang Loest (Lippische Landeskirche)
und Olaf Schmidt-Wischhofer (wissenschaftlicher Berater) stellten das Online-Projekt
Offene Bibel vor. Es teilt sich in eine Studien-, eine Lese- und eine Leicht-Sprache
Fassung, die online bearbeitet werden. Beeindruckt haben dabei die kumenische
Beteiligung an diesem Projekt und die bisherige sehr unkomplizierte Konsensfassung.
Prof. Dr. Christof Sauer (Evangelische Fakultit Leuven) lenkte die Aufmerksamkeit
der Teilnehmer auf den sehr aktuellen Bereich der Verfolgung und des Martyriums
von Christen, wie es in der Heiligen Schrift sehr ausfiihrlich dokumentiert wird.

evangelische missiologie 31[2015]2 87



Insbesondere die sprachlichen Wortfelder zu diesem sehr spannenden Thema wurden
hervorgehoben. Dr. Rolf Schifer (Deutsche Bibelgesellschaft) fithrte in die neueste
textkritische Forschung zur Hebréischen Bibel/Altes Testament im Rahmen der Biblia
Hebraica Quinta ein. Nicht nur die geschichtliche Bedeutung der starken Beteiligung
von Deutschen an der internationalen Forschung auf diesem Gebiet beeindruckt,
beeindruckt, sondern auch die immer neuen Erkenntnisse, die zu diesem antiken Text
gemacht werden. Mathias Jeschke (Deutsche Bibel Gesellschaft) fiihrte in die Welt
und das Genre der Kinderbibel ein. Dabei veranschaulichte er sehr plastisch die
religionspiadagogische und kinderpsychologische Seite von Kinderbibeln zur
Vermittlung christlicher Inhalte. Die nédchste Fachtagung wird als Internationales
Forum Bibeliibersetzung vom 26. — 30. Mai 2016 in Oslo an der Fjellhaug-
Hochschule stattfinden. Sie wird in die Festivititen zum 200-jdhrigen Bestehen der
Norwegischen Bibelgesellschaften eingebunden sein. Drei Beitrige aus dem Kreis der
deutschen Veranstalter konnten bereits gewonnen werden. Informationen bei Eberhard
Werner (eberhard.werner_1@t-online.de).

Dr. Eberhard Werner, Institut fiir evangelische Missiologie, Giefien

Abschied von Detmar Scheunemann
(20.06.1932— 08.04.2015)

Wir nehmen Abschied von unserem langjahrigen AfeM-Mitglied Detmar Scheune-
mann. Aufgrund seiner Erfahrungen und seines Lehrdienstes in Indonesien und eines
umfangreichen Reisedienstes in Asien beschiftigte er sich vor allem mit dem
Verhiltnis von Mission und Erweckung sowie damit verbunden mit der Ausein-
andersetzung mit okkulten Kriften in der Mission, so in seinen Biichern ,,Ruf aus
Indonesien* (Hanssler/Telos) 1972; ,,Und fiihrte uns hinaus ins Weite: Studien iiber
den Heiligen Geist in Indonesien und anderswo* (Brockhaus) 1980; 5. Aufl. 1982 —
Englisch ,,The Ministry of the Holy Spirit“ (YPPII) 1984; ,,Wo Gottes Feuer brennt:
Elemente der Erweckung® (Brockhaus) 1999. Daneben erschienen viele Biicher auf
Indonesisch, so etwa ,Romantika kehidupan suamiistri* (YPPII) 1987. 1994 war
Hauptreferent der AfeM-Jahrestagung 1994 (,Mission als Kampf mit den
Michtigen®. Referate der Jahrestagung 1993 des AfeM (idea) 1993). Zudem steuerte
er den Beitrag ,,Bibeltreue als Motiv der Weltmission” zur vom AfeM verlegten
Festschrift fiir Helmuth Egelkraut bei (VKW 1998). Als Konrektor und Studienleiter
der damaligen Akademie fiir Weltmission prigte er zusammen mit Prof. George W.
Peters viele Missionare. Mich prigte er bereits als Schiiler und Student durch unsere
Kontakte zum WEC International, seiner Missionsgesellschaft, dann besonders, als
ich 1979 einen langen Sommer in Batu verbrachte, wo er wirkte.

Ich danke seinem Bruder, Volkhard Scheuemann, fiir die Erlaubnis, seine Trauer-
Ansprache im Folgenden abzudrucken (mit kleinen Kiirzungen).

Thomas Schirrmacher, Vorsitzender des AfeM.

88 evangelische missiologie 31[2015]2




Ansprache von Volkhard Scheunemann bei der Trauerfeier fiir Detmar
Scheunemann, am 15.04.2015 in Korntal

Lassen Sie mich einige personliche Worte in Wertschitzung meines Bruders Detmar
sagen. Ich tue es im Namen von uns Geschwistern.

Detmar war ein Pionier — mit einem Tief- und Weitblick begabt. Als Altester von uns
Geschwistern ging er uns in vielem voran: in der Schule, beim Spielen und vor allem
im Glauben. Wihrend eines Englandaufenthalts fand er 1951 im Umkreis des WEC
International in London zu einer personlichen Beziehung zu Jesus Christus. Das
revolutionierte nicht nur sein personliches Leben, sondern auch unsere evangelische
Jugend. Sein missionarisches Herz steckte unseren Freitagskreis an. Er tibernahm die
Jugendarbeit in einem Fliichtlingslager, organisierte einen Krankenhauschor und
kiimmerte sich um Randgruppen unserer Gemeinde — damals Sinti und Roma. Er
nahm Kontakt zum Missionshaus Bibelschule Wiedenest auf, studierte Theologie
unter E. Schrupp und E. Sauer und brachte dessen heilsgeschichtliche Schau des Alten
und Neuen Testaments im Lehrplan des Batuer Bibelinstituts in Indonesien ein.

Nach einer Fernverlobung mit Gisela geb. Juch wurden beide 1961 von unserem Vater
in Liibeck getraut. Trautext war das Jesuswort: ,,Wen da diirstet, der komme zu mir
und trinke. Wer an mich glaubt, wie die Schrift sagt, von dessen Leibe werden Strome
lebendigen Wassers flieBen* (Joh 7,37-38). Detmar war schon 1957 als einer der
ersten deutschen WEC Missionare nach Indonesien ausgereist und hatte sich der fiir
einen Missionar so wichtigen Phase der Anpassung an Kultur und Sprache sowie an
das tropische Klima in Ostjava gestellt. Schon hier begann er an einer Ortlichen
Bibelschule zu unterrichten und erkannte als strategische Lebensberufung, sich in
junge Indonesier zu investieren.

Nach der Heirat zuriick in Indonesien iibernahm er die Leitung des Bibelinstituts in
Batu und ertrug manche Spannungen mit Kollegen, die seinen inter-kirchlichen
Dienst nicht verstehen konnten. Als Rektor war er verantwortlich fiir Lehrplan und
Ausbildungskonzept des Instituts, das von vielen Praktika gekennzeichnet war. Pfr.
Sven Findeisen erwihnte in seinem Beileidsbrief, er habe bei seinem Besuch in Batu
eine ganz andere, eine alternative, theologische Ausbildungsform kennengelernt:
alternativ, d.h. von wo anders her, von oben empfangen und geboren. Detmar prigte
zusammen mit Gisela liber 30 Jahre eine ganze Generation von indonesischen
Pastoren und Missionaren. Hautnah erlebte er 1965 die Erweckung auf der Insel
Timor, von der er als kranker Mann zuriickgeflogen werden musste. Er nutzte die
lange Genesungszeit von einer hartnickigen Hepatitis, um den Grundstein fiir die
Hausordnung der Indonesischen Missionsgemeinschaft auf internationaler und
integraler Grundlage zu legen. Sie war aus dem Bibelinstitut erwachsen.

1989 zuriick in Deutschland wurde Detmar die Téatigkeit als Konrektor und
Studienleiter der heutigen Akademie fiir Weltmission in Korntal iibertragen. Hier
konnte er seine mannigfache Kenntnis im kulturiibergreifenden Dienst weitergeben.
Auch hier wieder erkannte er in einer Begegnung mit dem Russlanddeutschen Peters
aus Bishkek in Kirgistan die strategische Stunde, machte sich nach der Wende mit ihm
auf den Weg und rief hin und her in den Hiusern die ersten kirgisischen Gemeinden
ins Leben. Spiter unterrichtete er an der dortigen Bibelschule die ersten kirgisischen
Pastoren, nachdem er zur Verstirkung indonesische Missionare nach dort gerufen
hatte. Wahrlich ein Pionier im Reiche Gottes, der vieles angestoBen hat!

evangelische missiologie 31[2015]2 89



Missio Dei (Teil 2)
Rezeption in der 6kumenischen und der evangelikalen Bewegung
Hannes Wiher

In diesem Folgeartikel zu dem in der letzten Ausgabe erschienenen ersten Teil werden
die Entwicklungen des Missio Dei Begriffs in der 6kumenischen Bewegung nach dem
zweiten Weltkrieg und seine Rezeption in der evangelikalen Bewegung dargestellt. Bei
seiner Wiederaufnahme durch die 6kumenische Bewegung wurde der Begriff mit
einem neuen Konzept der Mission verbunden, der sich vom alten Begriff mit seiner
Verbindung zum Kolonialismus und einer kirchlichen Begriindung der Mission
abgrenzen sollte. Diese Umdeutung ohne direkten Bezug zur Trinitatslehre erlaubte es
jeder theologischen Richtung, den Ausdruck mit ihrem Inhalt zu fillen. Das Interesse
der evangelikalen Bewegung an einer trinitarischen Begriindung der Mission ist erst in
den letzten Jahren erwacht. Die Publikationen von drei Missiologen haben die alte
Diskussion Uber die Missio Dei wiederbelebt. Christopher Wright's The Mission of God
(2006), Timothy Tennent's Invitation to World Missions (2010), und Thomas
Schirrmacher’'s Missio Dei (2011) werden besprochen. Zum Schluss folgen eine

Auswertung und eine praktische Anwendung.

Dr. Hannes Wiher ist promovierter
Mediziner und Theologe (Ph.D. in Mis-
siologie, Potchefstroom, South Africa).
Er kommt aus der Schweiz und arbeitete
22 Jahren als Missionar in Guinea. Seit
2003 unterrichtet er Missiologie in
Afrika, Asien und Europa und widmet
sich dem Aufbau der Missiologie in der
franzosisch-sprachigen ~ Welt.  Email:
hannes.wiher@bluewin.ch.

Zusammenfassung von Teil 1

Im ersten Teil' haben wir die linguis-
tische Entwicklung des Begriffs Missio
Dei bei den Kirchenvitern verfolgt. Wir
haben festgestellt, dass die patristische
Reflexion fiiber die Trinitdt die Ent-
wicklung eines Konzeptes wie dasjenige
der Missio Dei nicht geférdert hat. Denn
beziiglich der Sendung des Sohnes und
des Geistes (missio Filii, missio Spiritus
Sancti) kommt hauptsichlich der objek-
tive Genitiv vor (d.h. Gott als Objekt der
Sendung). Der trinitarische Gott kann
jedoch nicht derjenige sein, der gesandt
wird, sondern nur derjenige, der sendet.
Die Bedeutung des Ausdrucks Missio

1 Evangelikale missiologie 2015/1, 38-49.

90

Dei muss deshalb vor allem diejenige
eines genitivus auctoris und damit eines
subjektiven Genitivs annehmen. Georg
Vicedom geht dariiber hinaus und fol-
gert: ,.Der Begriff der Missio Dei muss
aber, wenn wir der biblischen Kon-
zeption gerecht werden wollen, zugleich
als attributiver Genitiv verstanden wer-
den, durch welchen Gott nicht nur zum
Sendenden, sondern zugleich zum Ge-
sandten wird.«*

Anschliessend haben wir die Reflexion
iiber die Trinitdt bei den katholischen
Theologen Augustin und Thomas von
Aquin analysiert. Beide fithren einen
Unterschied zwischen immanenter und
okonomischer Trinitéit ein, indem sie das
Konzept der Hervorgehung (processio)
einfilhren und die Hervorgehung des
Sohnes und des Geistes der immanenten
Trinitdt zuordnen, die Sendung (missio)
derselben aber der 6konomischen Trini-
tat. Damit dient die Sendung nur dem
Erkennen Gottes, gehort aber nicht zu
seinem Sein in aller Ewigkeit. Hans Urs

2 Georg F. Vicedom, Missio Dei — Actio Dei, Hg.
Klaus W. Miiller, Niirnberg: VTR, 2002, 33 (meine
Hervorhebung).

evangelische missiologie 31[2015]2



von Balthasar auf katholischer Seite und
Karl Barth auf protestantischer Seite
nehmen diese ontologische Unterschei-
dung nicht in ihre theologische Reflexion
auf. Fiir Barth ist der Gott, welcher sich
in seinen Werken und in Jesus Christus
offenbart, kein anderer als der ewig
seiende Gott, der Gott an sich.

Indem sich Barth von der Dichotomie
zwischen immanenter und 6konomischer
Trinitédt distanziert, wertet er indirekt die
Sendung des Volkes Gottes auf. Diese
Gewichtsverlagerung betrifft zunichst
Gott selbst: Er w1rd Zu einem ,,missio-
narischen Gott; > durch die Gemein-
schaft mit ihm wird die christliche
Gemeinde zu einer missionarischen Ge-
meinde; schlieBlich wird fiir Barth Theo-
logie zu einer tr1n1tarlschen und mis-
sionarischen Theologie.* Barth scheint es
zu gelingen, verschiedene bisher getrennt
gedachte Konzepte zusammen zu den-
ken: Gottes Sein und Handeln, Gemein-
de und Mission, Gott und Mensch
zusammen in der Aufgabe der Ver-
sohnung. Barths dialektische Theologie
mit ihrer kategorischen Ablehnung einer
natiirlichen Theologie und weit weg von
den Realititen der Mission wahrge-
nommen, scheint trotz allem eine
trinitarische Begrundung der Mission zu
ermoglichen.’

Entwicklungen in der
6kumenischen Bewegung

Ubliche Darstellungen der Ereignisse,
welche zur Annahme des Begriffs Missio
Dei in der dkumenischen Bewegung ge-
fiihrt haben, beginnen mit Karl Barths

3 Barth selber beniitzt diesen Begriff ganz im
Gegensatz zu anderen bekannten Theologen nie.

4 KD 1V/4, 110.

5 Fiir eine detailliertere Diskussion von Karl Barths
Theologie in der Perspektive der Missio Dei siehe
die Ph.D. Thesis von John G. Flett, The Witness of
God: The Trinity, Missio Dei, Karl Barth, and the
Nature of Christian Community, Grand Rapids, MI:
Eerdmans, 2010.

evangelische missiologie 31[2015]2

Rede an der Brandenburgischen Mis-
sionskonferenz in Berlin am 11.4.1932.
Der Titel seines Vortrags war: ,,Die The-
ologle und die Mission in der Gegen-
wart.“® GemiB der gingigen Sicht diente
diese Rede als Basis fiir die Einfiihrung
der trinitarischen Begriindung der Mis-
sion in der Okumenischen Bewegung.
Aber Barth entwickelt in seinem Vortrag
einfach die im ersten Teil dieses Artikels
dargelegte Konzeption der missionari-
schen Gemeinde als Entsprechung von
Gottes missionarischem Handeln. Ganz
in dieser Perspektive macht er folgende
Aussage:

[M]uss nicht der treuste und iiberzeugteste
Missionar ernsthaft iiber die Tatsache
nachdenken, dass das Wort missio in der
alten Kirche ein Begriff aus der Trinitéts-
lehre war, die Bezeichnung fiir die gottliche
Selbst-Sendung, die Sendung des Sohnes
und des Heiligen Geistes in die Welt?’

Es muss betont werden, dass Barth in
seiner ganzen Rede den Begriff Missio
Dei oder eine Idee, welche dem Begriff
nahe kdme, nie erwidhnt. Aulerdem ent-
wickelt er diese Konzeption

in der Kirchlichen Dog- Dass

matik erst nach der Kon- iy Schiiler
ferenz des Internationalen . Barih
Missionsrates  (IMC) in  jission fordert,
Willingen (1952). Gewohn- sei ein

lich wird angenommen,

dass Barth Karl Hartenstein
(1894-1952), der von 1926
bis 1939 Direktor der Bas-
ler Mission war, beeinflusst hat. Auch
wenn Hartenstein von Barth beeinflusst
worden ist, so ist es doch wahrschein-
licher, dass Oscar Cullmann und Dietrich
Bonhoeffer mehr Einfluss auf ihn hatten.
In einem Vortrag von 1927 iiber die
Frage: ,,Was hat Karl Barths Theologie
der Mission zu sagen?“ schreibt Harten-

sich selbst.

6 Karl Barth, ,.Die Theologie und die Mission in
der Gegenwart,” Zwischen den Zeiten 10, 3, 1932,
189-215.

7 Ibid., 204.

91

Widerspruch in



stein, dass Barth ,kein enger Freund der
Mission war.“ ® Und Walter Freytag
(1899-1959), Professor fiir Missiologie
in Kiel und Hamburg, bemerkt tiiber
Hartenstein, dass ein Schiiler von Barth,
welcher die Mission fordere, nichts
anderes als ein Widerspruch in sich
selbst sei.” SchlieBlich folgte Hartenstein
nicht der vorherrschenden Position der
deutschen Missionswissenschaft, welche
einen besonderen Akzent darauf legte,
dass tief in der einheimischen Kultur
(dem Volkstum) verwurzelte Gemeinden
gegriindet werden. In der Folge von
Cullmann und Freytag entwickelte Har-
tenstein eine heilsgeschichtlich orientier-
te Missionstheologie, in die er gewisse
Ideen Barths integrierte, besonders die
grundlegende Idee, dass Gott selbst der
souverdn Handelnde in der Mission sei.

Es wird allgemein anerkannt, dass die
Wende in der Missionstheologie auf der
Konferenz in Willingen (1952) stattfand.
Thr Thema war ,,Die missionarische Ver-
pflichtung der Kirche®. Verschiedene
Faktoren konnen erwihnt werden, wel-
che die Einfithrung des Begriffs Missio
Dei gefordert haben. Nach den zwei
Weltkriegen wihrend des 20. Jahrhun-
derts und dem Hinauswurf der Missio-
nare aus China im Jahre 1950 hatten die
christlichen Kolonialméchte ihre Glaub-
wiirdigkeit verloren. Dies war auch die
Zeit der Unabhiéngigkeit vieler Staaten in
der siidlichen Hemisphére, als die ,,jun-
gen* Kirchen sich ihrer Reife und ihrer
Dynamik bewusst wurden. Es war eine
Zeit der radikalen Infragestellung, eine
,~Grundlagenkrise der Mission.” Da es
nun auf allen Kontinenten christliche Ge-

8 Karl Hartenstein, ,,Was hat die Theologie Karl
Barths der Mission zu sagen?* Zwischen den Zeiten
6, 1928, 59.

9 Walter Freytag, ,Mitglied im Deutschen
Evangelischen Missionsrat und Missionstag und
bei den Tagungen der Okumene,“ in Karl
Hartenstein: Ein Leben fiir Kirche und Mission,
Hg. Wolfgang Metzger, Stuttgart: Evangelischer
Missionsverlag, 1953, 296.

92

meinden gab, war die geographische De-
finition der Mission gemil3 dem Schema
»vom Westen in den Rest“ (from the
West to the rest) obsolet. Das moralische
Versagen der westlichen Kirchen stellte
ebenfalls die ekklesiozen-
trische Konzeption der Mis-
sion in Frage. Es wurde
unabdingbar, eine neue Be-
griindung der Mission zu
finden. Eine trinitarische Be-
grilndung schien den zwei
einflussreichsten Gruppen an
der Konferenz von Willingen
am geeignetsten. Einerseits
war es die amerikanische
Vorbereitungsgruppe  unter
der Leitung von Paul Lehmann, Profes-
sor am Princeton Theological Seminary,
welche den Bericht ,,Why Missions?
verdffentlichte. '° Diese Gruppe war
unter dem starken FEinfluss von H.
Richard Niebuhr (1894-1962), Professor
an der Yale Divinity School. Niebuhr
vertrat eine realisierte Eschatologie und
einen theologischen Standpunkt, wel-
chen er als ,.trinitarisch, d.h. weder chri-
stozentrisch noch spiritualistisch noch
kreativistisch, aber all diese zusammen

[ndmlich] theozentrisch” charakteri-
sierte '' Seine Nebeneinanderstellung
von Christozentrismus und Trinitarismus
scheint eine Reaktion auf Barth zu sein.
Helmut Rosin und David Bosch nehmen
an, dass dieser amerikanische Bericht
zusammen mit der ORK-Studie ,,Die
missionarische Struktur der Gemeinde*

liberalen

10 ,,Why Missions? Report of Commission I on the
Biblical and Theological Basis of Missions, *“ Paul
L. Lehmann Collection, Princeton: Princeton
Theological Seminary, 1952. Der komplette Text
des Berichts wurde nie publiziert. Eine abgekiirzte
Version ohne die strittigen Elemente wurde ver-
offentlicht in Paul L. Lehmann, ,,The Missionary
Obligation of the Church,” Theology Today 9, 1,
1952, 20-38.

11 Spiter verdffentlicht in H. Richard Niebuhr,
»An Attempt at a Theological Analysis of
Missionary Motivation, “ Occasional Bulletin of
Missionary Research 14, 1, 1963, 1.

evangelische missiologie 31[2015]2

Die Spannung
zwischen der

amerikanischen
Gruppe und der
pietistischen
wlrttembergi-
schen Position.



unter der Leitung von Johannes
Hoekendijk entscheidend waren fiir die
Einfiihrung der Missio Dei Formel.'” Auf
der anderen Seite war die deutsche Grup-
pe unter der Leitung von Hartenstein und
Freytag mit ihrem heilsgeschichtlichen
Ansatz und einer eher wohlwollenden
Haltung gegeniiber Barth. Diese Gruppe
fiirchtete den starken Einfluss der li-
beralen amerikanischen Gruppe. Diese
Spannung zwischen der liberalen ame-
rikanischen Gruppe und der pietistischen
wirttembergischen Position war nicht
neu. Sie bestand seit den ersten Kon-
ferenzen des Internationalen Missions-
rates. Hartenstein umschreibt diese Be-
rithrungsangst in seinem Bericht tiber die
Konferenz in Tambaram 1938, wenn er
sagt, dass die amerikanische Orien-
tierung auf das Reich Gottes hin ein
»allgemeines Passwort® bietet, mit dem
man den Kampf fiir die Verwirklichung
des Reiches Gottes in allen Bereichen
des sozialen und politischen Lebens
fithren kann.'® Die trinitarische Begriin-
dung der Mission, wie sie von der ameri-
kanischen Gruppe vorgeschlagen wurde,
erlaubte es, andere Themen auf ihrer
Agenda einzuschliefen, wie Reich Got-
tes Theologie, Gottes Handeln in der
Schopfung und die missionarische Ge-
meinde.

Die Spannung wurde so gro8, dass wih-
rend der Konferenz und in der Gruppe,
die den Schlussbericht verfassen sollte,
in der Russell Chandran, Hartenstein,

12 Rosin, Missio Dei, 23; David J. Bosch, Witness
to the World: The Christian Mission in Theological
Perspective, London: Marshall, Morgan & Scott,
1980, 179f. Vgl ORK, Kirche fiir andere und
Kirche fiir die Welt: Eine Studie iiber Strukturen
fiir missionarische Gemeinden, Genf: ORK, 1967).
13 Karl Hartenstein, ,,Tambaram, wie es arbeitete,*
in Das Wunder der Kirche unter den Vilkern der
Erde: Bericht iiber die Weltmissionskonferenz in
Tambaram, Hg. Martin Schlunk, Stuttgart:
Evangelischer Missionsverlag, 1939, 41f, zitiert in
Wilhelm Richebicher, ,, Missio Dei: The Basis of
Mission Theology or a Wrong Path? International
Review of Mission 92, 4, 2003, 603, n. 24.

evangelische missiologie 31[2015]2

Lehmann und Hoekendijk waren, kein
Konsens gefunden werden konnte.'* In
,okumenischer Sprache ausgedriickt
wurde der Bericht ,.entgegengenommen,
aber nicht angenommen.* In dieser aus-
weglosen Situation wurde schlieBlich
Lesslie Newbigins Text angenommen. Er
bekriftigt die missionarische Berufung
der Kirche im dreieinen Gott, vermeidet
aber die strittigen Elemente. Die wichtig-
ste Erkldarung der Konferenz ist folgende:

,.Bs gibt keine Teilnahme an Christus ohne
Teilnahme an Seiner Mission in der Welt.
Das, wodurch die Kirche ihre Existenz
empfingt, ist es auch, wodurch ihr die
Weltmission aufgegeben ist. ,Wie mich der
Vater éesandt hat, so sende auch ich
euch.

GemidB dieser Erkldarung, welche auf
dem sehr weiten Missionsbefehl des
Johannes Evangeliums (Joh 20,21) ba-
siert, wird Mission als das Handeln des
dreieinen Gottes in der Welt definiert.
Diese Position ist weitgehend jene von
Hoekendijk und verbirgt den Konflikt
mit der heilsgeschichtlichen Sicht der
deutschen Gruppe.'®

Es ist bemerkenswert, dass in der ganzen
Diskussion (so weit sie in den Konfe-
renz-Dokumenten verfolgt werden kann)
und im Schlussbericht der Ausdruck
Missio Dei nicht vorkommt. Wie konnte
der Begriff denn der Konferenz in Wil-
lingen zugeordnet werden? Er erscheint
erstmals in einem Bericht, den Harten-
stein nach der Konferenz schrieb. In
diesem Bericht bestitigt er seine Position
vor der Konferenz und driickt seine tiefe
Sorge dariiber aus, die heilsgeschicht-
liche Perspektive zu retten. '’ Seine

14 Norman Goodall, ed., Missions under the Cross,
London: Edinburgh House, 1953, 244.

15 Goodall, Missions under the Cross, 190.

16 L. A. Hoedemaker, ,,The People of God and the
Ends of the Earth,” in Missiology: An Ecumenical
Introduction, ed. F. J. Verstraelen et al.,, Grand
Rapids: Eerdmans, 1995, 165.

17 Karl Hartenstein, ,,Ubergang und Neubeginn:
Zur Tagung des Internationalen Missionsrats in

93



hauptsdchliche Aussage verbindet das
Handeln des dreieinen Gottes mit dem-
jenigen der Kirche:

Von der ,Missio Dei‘ allein kommt die
,missio ecclesiae. ‘ Das ortet die Mission im
weitesten denkbaren Rahmen der Heils-
geschichte und von Gottes Heilsplan.

Sein vorzeitiger Tod einige Wochen nach
der Konferenz von Willingen lisst viele
Fragen in Bezug auf die spitere Ent-
wicklung seines Denkens offen. Es ist
aber nicht sein Bericht, der den Missio
Dei Begriff verbreitet hat, sondern das
Missio Dei betitelte Buch von Georg
Vicedom (1903-1974), welches eine
evangelisch-lutherische Missionstheolo-
gie in der Perspektive der Heilsge-

schichte und des Reiches

spezifische Heilshandeln des Sohnes und
des Geistes betrifft.”

Die ersten beiden Missiologen, welche
den Ausdruck Missio Dei eingefiihrt ha-
ben, waren also konservative deutsche
Missiologen. Thr Hauptanliegen war, die
traditionelle Perspektive der Mission zu
retten und ihr gleichzeitig einen breiteren
Rahmen zu geben. Trotz dieser Tatsache
ist fiir Helmut Rosin der neue Begriff

... ein trojanisches Pferd, durch welches die
(noch nicht aufgenommene) amerikanische
Vision in die gut bewachten Wille der
Okumenischen Missionstheologie hinein-
geholt wurde.

Fiir John Flett bedeutet die Einfiihrung

dieses neuen Begriffs fiir die Missions-
theologie riickblickend eine “kopernika-

Gottes formuliert. " Georg
Vicedom war 1956-1972
Professor fiir Missionswis-
e Y senschaft an der lutheri-
von Missio Del" gchen  Augustana Univer-
und Missio Del sitit in Neuendettelsau. Um
specialis ein. das klassische Missions-

nische Revolution.“?* Fiir Hoedemaker
symbolisiert die Formel

Vicedom
fahrte die
Unterscheidung ... die Tatsache, dass der prékritische und in
einem gewissen Sinn pritheologische Dis-
kurs iiber Mission (der sogenannten ,War-

neck Ara‘) nun Geschichte ist. Und effektiv

mandat zu retten, fithrt Vi-

cedom als interessante
Neuerung eine Unterscheidung zwischen
der (allgemeinen) Missio Dei und der
Missio Dei specialis ein. Die erstere um-
schreibt Gottes Handeln in Schopfung
und Geschichte, wihrend die letztere das

Willingen,* Zeitwende 24, 4, 1952, 334-345; idem,
. Theologische Besinnung,” in Mission zwischen
gestern und morgen, Hg. Walter Freytag, Stuttgart:
Evangelischer Missionsverlag, 1952, 51-72. Fir
eine Evaluation siehe Bosch, Transforming
Mission, 391f.

18 Hartenstein, ,,Theologische Besinnung,* 62.

19 Georg F. Vicedom gab zunidchst Missio Dei:
Einfiihrung in eine Theologie der Mission,
Miinchen: Kaiser, 1958, heraus und behandelte
spiter die Weiterentwicklung der Theologie der
Mission (6kumenischer und evangelikaler Aus-
richtung): Actio Dei: Mission und Reich Gottes,
Miinchen: Kaiser, 1975. Kombinierte Ausgabe
herausgegeben durch Klaus W. Miiller: Missio Dei
— Actio Dei, Niirnberg: VTR, 2002. Die folgenden
Zitate sind der kombinierten Ausgabe entnommen.

94

war die Grenzlinie in Willingen. ... Alles in
allem war die Ausbeute minimal. Die
Missio Dei Formel ... ist in alle Rich-tun-
gen zu offen, um fiir eine Behandlung der
anstehenden Probleme fruchtbar zu sein. >

Die Entwicklungen nach der Konferenz
von Willingen bestéitigen die Tatsache,
dass der Ausdruck Missio Dei eine Art
,umfassendes Passwort ist. Wenn der
Ausdruck einen Konsens ausdriickt, so
ist dieser auf die Terminologie begrenzt.
Was den Inhalt betrifft, bestehen sehr
verschiedene Vorstellungen. Wir haben
oben bereits die heilsgeschichtliche Sicht
von Hartenstein, Freytag und Cullmann
erwihnt. Aus dieser Perspektive wird
Missio Dei in einem abgeschwichten
und abgeleiteten Sinn ein Synonym fiir
die Heilsgeschichte von Gottes Erwéh-
lung Abrahams bis zur Kirche. Dieser

20 Vicedom, Missio Dei — Actio Dei, 59-62.
21 Rosin, Missio Dei, 26.

22 Flett, Witness of God, 157.

23 Hoedemaker, ,,The People of God,* 164f.

evangelische missiologie 31[2015]2



Sicht nahe ist eine, welche hédufig von
Evangelikalen vertreten wird und die
eine  fundamentale = Unterscheidung
macht zwischen Heilsgeschichte und
Weltgeschichte. Georg Sautter ist ein
Vertreter dieser Position. > Missio Dei
kann auch den dynamischen Bezug zwi-
schen dem Reich Gottes und der Welt
bezeichnen, in dem die Kirche nicht
mehr ist als eine Funktion des Apostolats
und eine Botin des Schalom. Als Haupt-

vertreter kann hier Hoeken-

Gottes.“”® Die Herausforderung ist nicht
die Ausbreitung der ,,Kirche* (ekklesio-
zentrische Definition) oder des ,,Chris-
tentums* (geographische Definition),
sondern die Teilnahme an der Beziehung,
welche Gott mit der Welt hat. Die Kehr-
seite dieser Konzeption ist, dass Mission
ihre Substanz verlieren kann. In einer
,horizontalen® Perspektive kann sie mit
einem historischen Prozess oder histo-
rischen Bewegungen identifiziert wer-
den, wie es die 6kumenische Bewegung

Missio Dei dijk erwidhnt werden.” Ein  in der 1960er Jahren mit der ,,Humani-
als ,Passwort*  dhnlicher Ansatz ist derje- sierung® oder der ,,Revolution” und in
fiir viele nige, welcher in der Missio  den 1970er Jahren mit der ,,Befreiung*
Stromungen Dei den Ausdruck von gemacht hat. In einer universalistischen
und Ansichten.  Gottes Handeln in der Perspektive kann sie auch als allge-

Geschichte sieht. Fiir diese

Sicht haben wir bereits den
amerikanischen Vorbereitungsbericht fiir
Willingen mit H. Richard Niebuhr als
Hauptvertreter erwdhnt. Man kann auch
die katholische Konzeption der Kirche
als Sakrament der Einheit und als In-
stitution des Heils erwidhnen. Zusam-
menfassend kann man sagen, dass Missio
Dei als ,,Passwort* fiir all diese Stromun-
gen und Ansichten dient.

Neben dieser negativen Seite hatte der
Ausdruck Missio Dei auch eine sehr
positive Wirkung auf die systematische
Missionswissenschaft, indem er der Mis-
sion eine trinitarische Begriindung gab.
Diese theologische Begriindung der Mis-
sion ersetzt die historischen Definiti-
onen: die geographische und die ekkle-
siozentrische. Missio Dei setzt ihren Ak-
zent auf die Tatsache, dass Gemeinde
und Mission ihren Ursprung in der Sen-
dung des dreieinen Gottes haben. Bosch
formuliert das zusammenfassend so:
,,Mission hat ihren Ursprung im Herzen

24 G. Sautter, Heilsgeschichte und Mission,
GieBen: Brunnen, 1985.

25 Z.B. Johannes C. Hoekendijk, ,,Zur Frage einer
missionarischen Existenz,” Anhang in Kirche und
Volk in der deutschen Missionswissenschaft, Miin-
chen: Kaiser, 1967, 297-354.

evangelische missiologie 31[2015]2

meiner Bezug Gottes zur Menschheit ge-
sehen werden, was jegliches missiona-
rische Engagement gegenstandslos wer-
den lieBe. In einer ,vertikalen Per-
spektive konnte Missionswissenschaft
ihren christozentrischen Akzent verlieren
und in der Pneumatologie, Eschatologie
oder Ekklesiologie oder in elnem dif-
fusen Trinitarismus aufgehen.”’” Trotz all
dieser Nachteile haben die verschiedenen
christlichen Konfessionen (Katholiken,
Orthodoxe, Okumenische, Protestanten
und Evangelikale) den Ausdruck Missio
Dei in den folgenden fiinfzig Jahren in
ihre grundlegenden Texte aufgenom-
men, so dass dadurch fiir einige ein

26 Bosch, Transforming Mission, 392.

27 Vgl. Hoedemaker, ,,The People of God,* 164f.
28 Die Grunddokumente der verschiedenen Kon-
fessionen zeugen von dieser Tatsache: Mehrere
Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils
(1962-1965), z.B. Ad Gentes (1965), § 2 und 9;
Adam Wolanin, ,Trinitarian Foundation of
Mission,” in Following Christ in Mission: A
Foundational Course in Missiology, ed. Sebastian
Karotrempel et al.,, Boston: Pauline, 1996;
Anastasios of Androussa, ,,Orthodox Mission —
Past, Present, Future,” in Your Will Be Done:
Orthodoxy in Mission, Genf, ORK, 1989; David J.
Bosch, Witness to the World: The Christian
Mission in Theological Perspective, Atlanta: John
Knox, 1980, 179f, 239-248; ,The Iguas-
su Affirmation,” in Global Missiology for the 21st

95



Konsens zwischen den verschiedenen
theologischen Richtungen besteht.” So
ist Willingen wirklich zu einem Wende-
punkt fiir die Mlsswnstheologle gewor-
den.” Nun wollen wir sehen, wie die
Evangelikalen den Ausdruck Missio Dei

(2010),33 die Erkldrung des dritten Lau-
sanner Kongresses. In beiden Texten
wird aber der lateinische Ausdruck
Missio Dei vermieden. Die Evangeli-
kalen sind damit die letzten, welche die
trinitarische Begriindung der Mission in

aufgenommen haben. ihre Grundlagentexte aufge-
nommen haben. Diese Zu-
riickhaltung driickt sich nicht Die

nur in einer zeitlichen Ver- Evangelikalen

Rezeption durch die
evangelikale Bewegung

i i nahmen die

Die Entwicklungen in der 6kumenischen spatung ﬁl 5 solndern aEChlm trinitarisch
Bewegung nach der Missionskonferenz emnemm angel an theolo- trnianscne
in Willingen haben bei der Mehrheit der glscher Reflexion. Trotz dem  Begriindung
g in den letzten Jahren er- der Mission

Evangelikalen Besorgnis hervorgerufen.

wachten Interesse an einer als |etzte auf.

Auf dem Hohepunkt der theologischen
Abweichungen, welche oben dargestellt
wurden, trennte sich die evangehkale
Bewegung von der dkumenischen.’' Der
Startpunkt war der erste Lausanner Kon-
gress im Juli 1974.

Nachdem sie sich wihrend mehreren
Jahrzehnten gegeniiber dem neuen Aus-
druck in Distanz gehalten hatten, haben
die englischsprachigen Evangelikalen
den englischen Ausdruck , mission of
God® und damit die unkompliziertere
Haltung der nicht evangelikalen Theo-
logen aufgenommen. Damit haben auch
sie den ,,neuen Konsens“ still iiber-
nommen. Die trinitarische Begrﬁndung
der Mission hielt ihren Einzug 1n den
Text der Iguassu Erklirung (1999),% die
aus einem Treffen der Missionskom-
mission der Weltweiten Evangelischen
Allianz hervorgegangen ist, und eben-
falls in die Kapstadt Verpflichtung

Century: The Iguassu Dialogue, ed. William D.
Taylor, Grand Rapids: Baker, 2000, 15-21.

29 Bosch, Transforming Mission, 390f; Engels-
viken, ,,Convergence or Divergence? 202-207.

30 Fiir eine detailliertere Diskussion der Ereignisse
um die Missionskonferenz in Willingen siehe Flett,
Witness of God, 123-162.

31 Jacques Matthey spricht von ,kontextuellen
Interpretationen* welche zu der Trennung der
evangelikalen von der okumenischen Bewegung
fuhrten. Matthey, ,,God’s Mission Today*, 580.

32 ,The Iguassu Affirmation,“ in Global
Missiology for the 21st Century, 17.

96

Reflexion iiber die Trinitit™*

haben nur drei evangelikale

Missiologen substantielle Veroffentli-
chungen iiber das Thema einer trinita-
rlschen Begrundung der Mission vor-
gelegt:* Christopher Wright, gleichzeitig
Alttestamentler und Missiologe, Direktor
von Langham Partnership (vorher John
Stott Ministries) und Koordinator der
theologischen Kommission der Lau-

33 ,Kapstadt Verpflichtung (2010).” Text online:
www.lausanne.org/de.

34 Siehe Sexton, ,,The State of the Evangelical
Trinitarian Resurgence*.

35 Vgl. Einige andere Publikationen iiber Trinitit
und Mission: Carl Braaten, ,,The Triune God: The
Source and Model of Christian Unity and Mission®,
Missiology 18, 4, 1990, 415-478; David E. Bjork,
,,Toward a Trinitarian Understanding of Mission in
Post-Christendom Lands®, Missiology 27, 2, 1999,
231-244; Stephen R. Holmes, ,,Trinitarian Missio-
logy: Towards a Theology of God as Missionary*,
1JST 8, 2006, 72-90; John R. Franke, ,,God is Love:
The Social Trinity and the Mission of God*, in
Trinitarian Theology for the Church: Scripture,
Community, Worship, ed. Daniel J. Treier and
David Lauber, Downers Grove: InterVarsity, 2009,
105-119; Robert K. Lang’at, ,, Trinity and Missions:
Theological Priority in Missionary Nomenclature®,
in Trinitarian Theology for the Church, 161-81;
Sexton, ,,The State of the Evangelical Trinitarian
Resurgence®, 803; John Jefferson Davis, ,Practis-
ing Ministry in the Presence of God and in
Partnership with God — The Ontology of Ministry
and Pastoral Identity: A Trinitarian-Ecclesial
Model“, Evangelical Review of Theology 36, 2,
2012, 115-136.

evangelische missiologie 31[2015]2



sanner Bewegung, Timothy Tennent,
Président des Asbury Theological Semi-
nary und Professor fiir Weltmission, und
Thomas Schirrmacher, systematischer
Theologe und Missiologe, Chairman der
theologischen Kommission der Welt-
weiten Evangelischen Allianz.

Hermeneutische Perspektive
von Christopher Wright

Christopher Wrights Buch The Mission
of God (2006) ist eines der ersten Biicher
evangelikaler Theologen, welches das
Konzept der Missio Dei thematisiert, al-
lerdings ohne den lateinischen Begriff zu
benutzen. Vom Teil iiber die Mission der
Gemeinde gibt es eine populédre Version:
The Mission of God’s People: A Biblical
Theology of the Church’s Mission.*®

Christopher Wright schreibt als alttesta-
mentlicher Exeget, nicht als systema-
tischer Theologe. Er bezieht sich auf
frithere Diskussionen um die Missio Dei,

entwickelt aber seine eige-

. der rote ne Konzeption der ,Mis-
Faden. der sion Gottes*. Der Untertitel
- ’ - Die grofie Geschichte der
die ganze Bibel  » g

. Bibel aufschlieBen® (Un-

locking the Bible’s Grand

Narrative), zeigt, dass es
das Ziel des Buches ist aufzuzeigen, dass
die Mission Gottes den roten Faden
darstellt, welcher durch die ganze Bibel
hindurchgeht. Im ersten Teil des Buches
schldagt Wright vor, die Bibel mit einer
,,messianischen und missionalen Herme-
neutik zu lesen.®’ Nach seiner Defi-
nition

36 Grand Rapids: Zondervan, 2010.

37 Christopher Wright definiert den neuen Begriff
-missional“ wie folgt: ,,Missional ist ein Adjektiv,
das etwas bezeichnet, welches einen Bezug hat zur
Mission oder die Qualitidten, Attribute oder Dyna-
miken der Mission hat. Missional verhilt sich zum
Begriff Mission, wie instrumental zu Instrument.*
Wright, The Mission of God, 24 (Hervorhebung im
Original; meine Ubertragung im letzten Satz.
Dieser lautet im Englischen: ,Missional is to the

evangelische missiologie 31[2015]2

... geht eine missionale Hermeneutik von
der Annahme aus, dass die ganze Bibel die
Geschichte von Gottes Mission erzihlt,
welche er mit Seinem Volk in Seiner Welt
um Seiner ganzen Schopfung willen
ausfiihrt.?

Mit dieser missionalen Hermeneutik geht
er bewusst iiber eine é,biblische Be-
griindung der Mission“* und ebenfalls
tiber eine trinitarische Begriindung hin-
aus, hin zu einer missionalen Christus-
zentrierung. Christus, der Sohn Gottes,
ist nicht nur Herr und Retter, sondern
auch der Gesandte Gottes und der die
Gemeinde Sendende. Nach Wright muss
deshalb eine christozentrische Theologie
notwendigerweise auch missional sein.
Ganz im Sinne der missionalen Herme-
neutik spricht Wright im zweiten Teil
von ,,Gott mit einer Mission® und von
Jesus mit einer Mission,* und im dritten
Teil von ,Israel mit einer Mission® und
von der ,,Gemeinde mit einer Mission.*
Der vierte Teil beschreibt dann den
»Schauplatz der Mission*: die Erde, die
Menschheit und die Volker. * Wright
schreibt auch der Menschheit eine Mis-
sion zu, den Kulturauftrag (1Mose 1,28;
2,15)4

Wrights Ansatz ist ,holistisch®, ohne
klare Unterscheidung zwischen den zwei
von den Reformatoren formulierten
Auftrigen: dem Kultur- oder Schop-
fungsauftrag und dem Missionsauftrag.
Seine Definition der Mission ist sehr
weit gefasst, so dass das Risiko besteht,
dass alles zu Mission wird und schlief3-
lich nichts mehr Mission ist. ** Eine

word mission what covenantal is to covenant or
fictional to fiction.*

38 Wright, The Mission of God, 51.

39 Ibid., 34 (Titel des ersten Unterkapitels von
Kapitel 1).

40 Alle Aussagen sind Titel in Kapitel 2 und
werden spéter im Buch wieder aufgenommen.

41 Ibid., 65.

42 Wir nehmen Bezug auf den bekannten Satz des
anglikanischen Bischofs Stephen Neill: ,If every-
thing is mission, nothing is mission.” Stephen

97



dhnliche Entwicklung mit erheblichen
Konsequenzen wurde in der Okume-
nischen Bewegung in den 1960er und
1970er Jahren beobachtet.” Weiter stellt
Wright die Kontinuitdt zwischen AT und
NT in den Vordergrund. Unterschiede
zwischen den zwei Testamenten treten in
den Hintergrund, wie z.B. die Unter-
schiede in der Konzeption des ,,Volkes
Gottes* vor und nach Tod und Aufer-
stthung Jesu Christi, und die unter-
schiedlichen Sendungen in den zwei
Testamenten.

Weiterentwicklung durch
Timothy Tennent

Wie Christopher Wright nimmt Timothy
Tennent Bezug auf éltere Diskussionen
iiber die Missio Dei, entwickelt aber
seine eigene Konzeption der ,Mission
Gottes.” Dabei hat er im Gegensatz zu
Wright einen systematischen Ansatz und
braucht den lateinischen Begriff. Wie der
Titel seines Buches Invitation to World
Missions: A Trinitarian Mlsswlogy for
the Twenty-first Century™ zeigt, ist sein
Ziel, die ganze missiologische Reflexion
trinitarisch zu begriinden. Vom ersten
Teil an stellt er einen Bezug zwischen
der Missio Dei und der Trinitdt her, was
der Missionskonferenz in Willingen
nicht gelungen ist. ® In diesem Sinne
baut er seine Reﬂex10n auf jene von
Georg Vicedom auf.* Er nimmt eben-
falls Bezug auf Wrights ,missionale

Neill, Creative Tension, London: Edinburgh House
Press, 1959, 81.

43 Jacques Matthey spricht von einer grenzenlosen
Erweiterung (boundless widening) des Verstind-
nisses von Mission. Matthey, ,,God’s Mission
Today*, 580.

44 Timothy Tennent, Invitation to World Missions:
A Trinitarian Missiology for the Twenty-first
Century, Grand Rapids: Kregel, 2010.

45 Tennent, ,,A Trinitarian Missional Theology*,
und ,,A Trinitarian Framework for Missions®, in
Invitation to World Missions, 53-73, 74-101.

46 Ibid., 55 und 56, n. 8.

98

Hermeneutik, 4 was ihm erlaubt, die
Bibel als die Geschichte der Mission
Gottes und seines Volkes zu sehen. Er
schldgt vor, Mission als eine freudige
Einladung zur Teilnahme am Heils-
handeln Gottes zu sehen. Diese Sicht der
Bibel kommt Kevin Van-
hoozers Konzegt des ,,Theo-
drama“ nahe.*® Fiir Tennent
ist es wichtig, die Mission

.. die ganze

der Gemeinde nicht von der Reflexion
Mission Gottes zu trennen, trinitarisch
sondern die beiden eng begriinden.

verbunden zu sehen:

Den Missionsdienst im groBeren Rahmen
der Missio Dei zu sehen, bewahrt die Ge-
meinde vor einer unberechtigten, reduk-
tionistischen Sicht der Soteriologie, welche
Heil mit Rechtfertigung gleichsetzt und das
umfassendere, holistische Handeln des
dreieinen Gottes in der Wiedergeburt, der
Rechtfertigung, der Heiligung und der
schlieBlichen Verherrlichung nicht sieht,
welche alle in der neuen Schopfung
gipfeln.49

Im zweiten Teil seines Buches pri-
sentiert Tennent Gott den Vater als
Ursprung und Ziel der Missio Dei.
Dieser Ansatz erlaubt es ihm, eine Theo-
logie der Schopfung, der Offenbarung
und der Kultur zu entwickeln. Er legt
Wert auf die Tatsache, dass der Gott der
Schopfung auch der Gott der Offen-
barung ist. Ein origineller Aspekt des
Buches ist seine trinitarische Theologie
der Kultur 1n der Perspektive der neuen
Schopfung. * Gott der Vater ist der
Schopfer, der Erloser und das Endziel
der Kultur. Gott der Sohn ist in die
siindhafte, menschliche Kultur hinein
Mensch geworden. Damit wertet Gott
die menschliche Kultur trotz des
Sitindenfalls auf. Diese Tatsache schiitzt

47 Ibid., 60f.

48 Ibid., 61. Vgl
Doctrine.

49 Ibid., 73.

50 Ibid., ,,A Trinitarian ‘New Creation’ Theology
of Culture®, 159-190.

Vanhoozer, The Drama of

evangelische missiologie 31[2015]2

missiologische



gleichzeitig vor einer Sikularisierung
und einer Vergottlichung der Kultur. So
wie Gott der Sohn das Modell der neuen
Schopfung ist, ist der Heilige Geist
derjenige, welcher die Kultur auf die
neue Schopfung hin verdndert. Die
Perspektive der neuen Schopfung im-
pliziert, dass sie die primire kulturelle
Identitdt der Christen wird, dass der
letzte Sinn jeder Kultur / Religion im
dreieinen Gott gegriindet ist, dass in
jeder Kultur die Gemeinde die Zeugin
der neuen Schopfung ist, und dass in
ihrer Relativitit und Stindhaftigkeit Kul-
tur nicht Quelle absoluter Wahrheit sein
kann. Kultur ist vielmehr der Kontext, in
welchem wir ,,Ankniipfungspunkte* fiir
die Kommunikation der biblischen
Wahrheit suchen konnen, so dass die
Botschaft fiir die Zuhorer verstindlich
und relevant wird. In dieser Perspektive
kann Tennent im dritten Teil die Mis-
sionsgeschichte und die interkulturelle
Kommunikation des Evangeliums als
Hinweis (reflection) auf die Inkarnation
Jesu sehen. Der Heilige Geist riistet die
Gemeinde aus, ihre neue, durch die neue
Schopfung geprigte Identitdt zu leben
(Thema des vierten Teils).

In seiner Reflexion iiber die gottlichen
Personen geht Tennent weiter als die
Reformatoren, welche groflen Wert auf
die Unteilbarkeit der duBeren Werke der
Trinitédt legten. Tennent warnt aber auch
vor dieser Gefahr. Fiir ihn ist es wichtig,
dass Gott sein Werk in und durch die
Gemeinde ausfiihrt. Sein Leitsatz ist:
,Eine Gott-zentrierte und Gemeinde-
fokussierte Mission.“>" Als Evangelika-
ler insistiert er darauf, dass ,,wir nicht
weiter die Soteriologie von der Pneuma-
tologie und der Eschatologie isolieren.*>
Damit hat Tennent einen zu Wright
komplementiren Ansatz vorgelegt.

51 God-centered and Church-focused Missions.
Ibid., 58f.
52 Ibid., 101.

evangelische missiologie 31[2015]2

Thomas Schirrmachers
biblisch-theologische Reflexion

In seinem Buch Missio Dei: Mission aus
dem Wesen Gottes (2011), setzt Thomas
Schirrmacher den Akzent auf eine
biblisch-theologische Begriindung der
Missio Dei. Denn fiir Schirrmacher ist
Missio Dei ein ,,Modeschlagwort® und
eine leere ,,Worthiilse.* Die bei der Ein-
fiihrung ,unerledigten Hausaufgaben‘
miissten unbedingt nachgeholt werden.™

In einem ersten missio-
logiegeschichtlichen  Teil i
zeichnet er die Entwicklung
des Missio Dei-Begriffs
dhnlich wie in diesem kur-
zen Artikel, aber viel griind-
licher, auf. In einem zwei-
ten biblisch-systematischen
Teil geht er auf die ver-
schiedenen Problembereiche der Missio
Dei ein und holt damit nach, was
Hartenstein, Vicedom und Barth, und
nach ihnen die 6kumenische Bewegung,
nicht geleistet haben. Schirrmacher
schreibt tiber Vicedoms Publikationen:

Problem-

Begriffes.

Es fehlen [...] exegetische und syste-
matische Ausfithrungen {iber die Drei-
einigkeit, iiber das innertrinitarische Sen-
dungsverhéltnis, iiber die Verbindung von
Gott als Gesandtem zum Menschen als
Gesandter, iiber das Verhiltnis des Geistes
Gottes, der seit Pfingsten Mission betreibt,
zum missionalen Handeln der Kirche und
ihrer Glieder. Auch fehlt eine Begriindung,
wie man von der Missio Dei zum Thema
Reich Gottes gelangt.s4

Im biblisch-systematischen Teil werden
nacheinander die Sendung im Alten und
im Neuen Testament besprochen, Gott
als der erste Missionar, Jesus als der
Missionar schlechthin, der Heilige Geist
als der erfolgreichste Missionar, und
Pfingsten als ,,Missio Dei pur®. Dabei
werden immer viele Bibelstellen ange-

53 Schirrmacher, Missio Dei, 19f.
54 Ibid., 13f.

99

verschiedenen

bereiche des
Mission Dei-



fiihrt und die Nuancen konkordanzartig
belegt. Dann wird aufgezeigt, wie Gott
sich dem Menschen in einem Dreischritt
ndhert: In einem ersten Schritt kommt
Gott den Menschen nahe, indem er ihre
Sprache spricht, sich ihnen offenbart und
ihnen seinen Willen auch in schriftlicher
Form tibergibt (2Tim 3,14-17). In einem
zweiten Schritt kommt Gott den Men-
schen noch niher, indem er selbst in
Christus Mensch wird und sich den Men-
schen unmittelbar offenbart (Joh 1,1+14;
14,9). In einem dritten Schritt inten-
siviert sich die N&he Gottes zu den
Menschen nochmals, indem er durch
seinen Geist in allen wohnt, die an Jesus
Christus glauben (Rom 8,9-14). Darin
bestehe ein grofer Unterschied zum
Islam und zum Judentum.>

Unter den Titeln ,,Wir sind

Ausdruck ,,Missio amoris Dei.” Er dis-
kutiert auch das heifle Eisen des Apostel-
begriffs im Neuen Testament.

In einem dritten konfessionskundlichen
Teil nimmt Schirrmacher die Proble-
matik des ,filioque* auf und stellt die
Interpretationen des Missio Dei-Begriffs
in der katholischen und der orthodoxen
Kirche vor. Somit leistet Schirrmacher in
der Tat einen allzu lange hingigen
Beitrag zur biblischen Begriindung und
zur Reflexion iiber die ungelosten Pro-
bleme des Missio Dei-Konzeptes, d.h.
zur ,Erledigung der Hausaufgaben,*
welche jene gelassen haben, die den
Begriff in der Mitte des 20. Jahrhunderts
wieder aufgenommen haben.

Auswertung

Der vorwiegend passive Gebrauch des

beteiligt — nicht trotz,
sondern wegen des Geistes,"
,Der ungeeignete Mensch,*

Der souverane
Gott integriert

Begriffs missio bei den Kirchenvitern
und die Vorherrschaft der Ausdriicke

in seiner missio Filii und missio Spiritus Sancti
gnadigen Art »Der QIaub§ kommt aus der ;¢ jhrer objektiven Genitivkonstruktion
den siindigen Pre.dlgt. Rpmer 10’14_1_7’ scheinen darauf hinzudeuten, dass die
Menschen in greift Schirrmacher in hilf- Entwicklung eines Begriffs mit einer

reicher Weise das Thema der

; aktiven Bedeutung und im Sine eines
Verbindung von Gott als

seine Mission.

Gesandtem zum Menschen
als Gesandten, d.h. die Problematik der
~Analogie*“ respektive der Korrespon-
denz, auf. Der souveridne und allmich-
tige Gott integriert in seiner gnadigen
und barmherzigen Art den siindigen
Menschen in seine Mission, indem er
ihm vergibt, ihn begabt und bemichtigt,
verstindlich und iiberzeugend Zeuge zu
sein. Dabei bleibt der Heilige Geist der
Kommunikator und der dreieine Gott der
Initiator und der Hauptakteur der Mis-
sion. Damit ist der Missionsbefehl mehr
als nur Befehl, nidmlich auch Ver-
heiBung. ** Schirrmacher sieht den Ur-
grund der Missio Dei in der Liebe Gottes
und pladiert mit Wrogemann fiir den

55 Ibid., 49f.
56 Ibid., 53.

100

subjektiven Genitivs nicht sehr wahr-
scheinlich war. Dies umso mehr, als
Augustins Definition eine Dichotomie
zwischen Gottes Sein und Handeln
hinzufiigt. Die Entwicklung in der scho-
lastischen Theologie konzentriert sich
auf die ,,gottlichen Prozessionen“ und
akzentuiert so diesen Prozess. Zusitzlich
fiigt sie eine Dichotomie zwischen dem
Handeln Gottes und der Kirche hinzu.

Die Wiederaufnahme des Begriffs in
einer spezifischen politischen und theo-
logischen Konstellation um die Mis-
sionskonferenz in Willingen (1952) und
ohne jeglichen Bezug zur Trinitétslehre
hat dazu gefiihrt, dass die verschiedenen

57 Ibid., 63. Vgl. Henning Wrogemann, ,,,Gott ist
Liebe*: Zu einer trinitarischen Begriindung
,Missionarischer Identitit‘ im Kontext des
Pluralismus®, Zeitschrift fiir Mission 29, 4, 2003,
295-313.

evangelische missiologie 31[2015]2



theologischen Richtungen dem vagen
Begriff die Bedeutungen zuschrieben,
welche fiir sie wichtig waren. Wegen
dieser Tatsache nennt Flett den Missio
Dei Begriff einen Rorschach Test™ und
fasst die Entwicklungen um die Ein-
fiihrung des Begriffs folgendermalien
zusammen:

Die unklare Herkunft des Missio Dei
Begriffs fiihrt zu einer unklaren theo-
logischen Bedeutung. Das Interesse an einer
trinitarischen Begriindung der Mission in
Willingen ist eine zufillige Entwicklung.
Dies disqualifiziert aber die Bedeutung
dieses theologischen Schrittes nicht — das
missionarische Handeln muss im dreieinen
Wesen Gottes geortet werden. Es zeigt aber,
dass die beklagenswerten heutigen Proble-
me der Missio Dei der urspriinglichen Form
des Konzeptes anhaften und von seiner
mangelhaften Bindung an die Trinititslehre
herstammen.

In Bezug auf die Herkunft des Begriffs
kann die Verbindung, welche zwischen
Barth, Hartenstein und Willingen gén-
gigerweise hergestellt wird,
nicht bestitigt werden.® Der

wurde anfinglich in der amerikanischen
Vorbereitungsgruppe der Missionskonfe-
renz in Willingen diskutiert. Fiir noch an-
dere, besonders Hartenstein, konnte die-
ser neue Begriff die heilsgeschichtliche
Perspektive in der Missionstheologie,
Gottes Primat im  missionarischen
Handeln und die enge Verbindung zwi-
schen dem Handeln Gottes und demjeni-
gen der Kirche bewahren. All dies fiihrt
Rosin dazu, dass er von der Missio Dei
als einem ,trojanischen Pferd* spricht,
durch welches verschiedene theologische
Abweichungen in die Theologie der
Mission eindrangen.

Eine Grundfrage in unserer Debatte
betrifft das Thema, das schon am Ende
der Konferenz in Willingen diskutiert
wurde: Muss die missionarische Ver-
pflichtung der Kirche primir vom
Handeln Gottes oder vom Wesen Gottes
selbst abgeleitet werden?®® Diese Frage
skizziert die beiden Optionen, welche
von Hartenstein und Lehmann an der
Konferenz prisentiert wurden. Ist Mis-
sion eine funktionale Aktivitit (die heils-

geschichtliche Gruppe) oder ein Reflex
des Glaubens (die amerikanische Grup-
pe)? Der Hintergrund dieser Frage ist die

Der Konsens
nach Willingen

Konsens, zu dem der Aus-
druck nach Willingen fiihrte,

hiﬁsiqhtlich betrifft eher den Begriff als Dichotomie, welche von den Kir-
”MlS.SIO Del den.Inhalt. Themen wie de.ls chenvitern zwischen Gottes Sein und
betrifft eher ~Reich ~Gottes™ und die  yongeln zwischen immanenter und
den Begriff ,,missionarische Gemeinde,* .

O0konomischer Trinitdt eingefiihrt wurde.

als den Inhalt. welche in bestimmten Grup-

pen des Internationalen Mis-
sionsrates um die Mitte des 20. Jahr-
hunderts im Gesprich waren, fanden in
diesem allgemeinen Passwort einen
willkommenen Hafen. Andere haben mit
dem gleichen Begriff eine trinitarische
Begriindung propagiert, welche einen
unabhiingig von der Kirche in der Schop-
fung aktiven Gott beinhaltete. Diese

58 Flett, Witness of God, 76. Der Rorschach Test
ist ein psychologischer Test, bei dem es sich um
die Interpretation von verschiedenformigen Farb-
klecksen handelt.

59 Ibid., 161.

60 Ibid., 123-162, Zusammenfassung 161f.

evangelische missiologie 31[2015]2

Die Dichotomie zwischen Gottes Sein
und Handeln zieht eine entsprechende
Dichotomie in der menschlichen Antwort
nach sich. In Willingen stimmten alle
darin iberein, dass die Kirche ihrem
Wesen nach missionarisch ist. ® Die
Spannung betraf die Definition dieser
missionarischen Natur. Flett fasst diese
Problematik folgendermallen zusammen:

61 Rosin, Missio Dei, 26.

62 Goodall, Missions under the Cross, 244.

63 Ibid. Siehe auch die Definitionen in spiteren
katholischen und okumenischen Dokumenten: Ad
Gentes (1965), § 2; ORK, Die Natur und Mission
der Kirche (1982), § 9.

101



Wie kann man hat die
die Dichotomie
zwischen Sein
und Handeln
|6sen?

Ging die Sendung aus Gottes Wesen hervor
und resultierte in einem missionarischen
Handeln, welches sich in einem historischen
Prozess entfaltete? Oder ging sie aus Gottes
Handeln hervor und resultierte in einem
missionarischen Handeln, welches sich im
institutionellen Leben der Kirche entfaltete?
Auch wenn diese Positionen sehr ver-
schieden erscheinen, so haben sie ihren
Ursprung doch im tiefen Bruch (breach)
zwischen dem Sein und Handeln Gottes.
Wihrend die eschatologische Gruppe ers-
teres in den Vordergrund stellt, setzt der
ekklesiologische Ansatz den Akzent auf
letzteres. Dadurch, dass Missio Dei die
Mission in der Trinitdtslehre zu begriinden
sucht, greift die Lehre jeglichen solchen
Bruch an. Sie erlaubt die Aktivititen,
welche in der natiirlichen Theologie be-
griindet werden, nicht und scheint so,
menschliches Handeln nicht zu erlauben.
Missio Dei bekdmpft in anderen Worten
sich selbst. Das Grundproblem ist trini-
tarisch, und jede Losung muss dort
beginnen. Es ist ein Problem von Gott
selber.

Wie kann man das Problem der Dicho-
tomie zwischen Sein und Handeln 16sen
und die Mission in der Trinitdt be-
griinden? Es scheint, dass Barth einen

guten Weg gezeigt hat. Er
strikte  Unter-
scheidung zwischen imma-
nenter und ©Okonomischer
Trinitdt aufgehoben. Dieser
Ansatz erlaubt es, im
ewigen Gott den Gott zu
sehen, der sich in der Schopfung und in
der Sendung des Sohnes und des
Heiligen Geistes geoffenbart hat, und
damit den Schopfergott und den
Erlosergott, Kirche und Mission zu-
sammen zu sehen. Wright und Tennent
haben versucht, Barths Ansatz weiter zu
entwickeln. Sie schlagen vor, die Bibel
zu lesen als die Geschichte von Gottes
Handeln in der Welt durch Jesus Christus

64 Flett, Witness of God, 162 (Hervorhebung im
Original).

102

und sein Volk (eine christozentrische und
missionale Hermeneutik). So kann man
von der Mission Gottes und derjenigen
seines Volkes sprechen.
Aber Marc Spindler warnt

. s ,Die Kirche
uns davor, dieses gottliche .. .
. . ist nicht nur
und menschliche gemein- Missi
ission,

same Handeln allzu naiv zu
sehen. Er weist darauf hin,
dass diese doppelte Dimen-
sion der Mission ein Ge-
heimnis bleiben wird. Da
der Mensch Siinder ist und
bleibt, kann er fiir die Mission, wie Gott
sie sieht, leicht ein Hindernis werden.

ein Hindernis
fur Mission
sein.”

Es ist wahrscheinlich aus diesem Grund,
dass man sich einer naiven Identifizierung
von Kirche und Mission nicht anschlieen
kann. Die Kirche ist nicht nur Mission,
sondern sie kann auch ein Hindernis fiir
Mission sein.

Mit Calvin stellt Schirrmacher fest, dass
es ein Geheimnis ist und bleibt, warum
Gott, welcher seine Mission sehr gut
selber zum Ziel bringen konnte, lieber
sein gefallenes Geschopf, seine Gemein-
de, miteinbezieht.*®

Andererseits hat Barth, indem er sich
gegen das ,,Social Gospel®“ seiner Zeit
und die natiirliche Theologie mit ihren
~Ankniipfungspunkten® stellte, keine be-
friedigende Losung dafiir gefunden, die
Beziehung zwischen Gott und Mensch,
zwischen Offenbarung und Religion,
zwischen Suprakulturellem und Kulturel-
lem zu denken. Die katholische Kirche
hat dartiber in den Kategorien der
Analogie, Barth in denjenigen der
Korrespondenz nachgedacht. Es ist aber
notig, iiber diese Ansitze hinauszugehen.
Es geniigt nicht zu sagen, dass Religion
eine Form von Unglauben sei.®’

65 Marc Spindler, La mission: Combat pour le
salut du monde, Paris: Delachaux et Niestlé, 1967,
94f.

66 Schirrmacher, Missio Dei, 53; vgl. Johannes
Calvin, Institutio Christianae Religionis, IV, 3, 1.
67 KD 172, § 17, 2.

evangelische missiologie 31[2015]2

sie kann auch



Uber dieses Thema scheint Tennent mit
seinem Vorschlag fiir eine ,,Theologie
der Kultur in der Perspektive der neuen
Schopfung® einen Schritt vorwirts
gemacht zu haben. Sein Vorschlag kann
aber nicht mehr als ein vorldufiger
Entwurf sein. Der suprakulturelle Gott
ist durch seinen Sohn in die gefallene
Kultur hineingetreten und verédndert sie
durch seinen Geist. Ja, mehr noch: Der
dreieine Gott will im Gldubigen wohnen
(Joh 14, 17.23; 1Kor 6,19; Kol 1,27).®
Und erstaunlicherweise driickt er sich
wihrend der historischen Perioden und

in den geographischen Re-

gionen der Welt in verschie-

Begriindung des Handelns Gottes und
der Gemeinde nachdenken?  Sind
Wrights und Tennents evangelikale Ver-
suche niitzlich, die Trinitdt mit der
Missio Dei zu verbinden. Konnen wir
ihre Reflexion tiiber eine trinitarische
Begriindung der Mission, und jenseits
dieser Begriindung, eine christologische
und missionale Hermeneutik aufneh-
men? Bevor wir eine Schlussfolgerung
wagen, wollen wir die Missio Dei auf
einen bekannten Text, das unser Vater
Gebet, anwenden.

Das Unser Vater Gebet: Eine
Anwendung

... ein
. denen kulturellen Formen

vorlaufiger aus. Das Eell;e Handbuch der Das Unser Vater, das Gebet, das Jesus
»Theologie der : >

Kult 'gld G!er Welt_welte"n Evange- drei Bitten eine Perspektive, die man
uiturin ger lischen Allianz iiber Kontex- missionarisch® nennen. kénnte: Dein
Perspektive tualisierung ® denkt tiefer X 1581 ld heiliet. Dein R 'lh
der neuen iiber diese Beziehung zwi- kame w}gr.e V%fe?llel 18t h }?m ele
Schopfung*: schen gottlicher Offenbarung ~ —orime. ein WiLe gescache wic 1m

und menschlicher Kultur
nach. Auch diese wird allerdings immer
ein Geheimnis bleiben. SchlieBllich zeigt
uns von Balthasar in seiner Trilogie
einen theo-sozio-missiologischen Ansatz.
Er beinhaltet eine theologische Reflexion
und eine Kulturanalyse, welche histo-
rische, philosophische, literarische, so-
ziologische und anthropologische Werk-
zeuge beniitzt, und zu einer ,theo-
logischen Synthese fiihrt.

Fragen wir zum Schluss: Ist es besser,
den Begriff Missio Dei zu vermeiden
oder konnen wir ihn problemlos
gebrauchen? Sollten wir Barth und von
Balthasar folgen und den Begriff ver-
meiden, wenn wir iiber eine trinitarische

68 Das katholische Dogma spricht von der
unsichtbaren Mission des Sohnes und des Geistes
in der Seele des Gldubigen, wo sie mit dem Vater
wohnen kommen. ST Ia, q. 43, a. 5.

69 Matthew Cook et al., ed., Local Theology for
the Global Church: Principles for an Evangelical
Approach to Contextualization, Pasadena: William
Carey Library, 2010.

evangelische missiologie 31[2015]2

Himmel so auf Erden* (Mt 6,9-10; Lk
11,2). Die #hnliche Form dieser drei
Bitten, deren zwei den Imperativ der
dritten Person Singular im Aorist Passiyv,
und eine im Aorist Aktiv verwenden,
lasst denken, dass sich die drei Bitten auf
die gleiche heilsgeschichtliche Realitit
beziehen. Gerhardsson und Hagner
interpretieren die Dreierbitte als hebri-
ischen  Parallelismus  (parallelismus
membrorum). " Typischerweise deutet
das ,,Passivum divinum‘ Gottes Handeln
an. Hier im Unser Vater ist der Beter
aufgerufen, an Gottes Handeln teilzu-
nehmen. Die erste Dreierbitte des Unser
Vater scheint ein Beispiel fiir die
gegenseitige Durchdringung von Gottes
Handeln mit demjenigen seines Volkes
zu sein. Konnte das Konzept der

70 B. Gerhardsson, ,,The Matthaean Version of the
Lord’s Prayer (Matt 6:9b-13): Some Observations,*
in The New Testament Age, FS B. Reicke, Bd. 1,
Hg. W. C. Weinrich, Macon, GA: Mercer, 1984,
210, zitiert in Donald A. Hagner, Matthew 1-13,
WBC 33A, Dallas: Word, 1993, 148.

103



,Mission Gottes” (Missio Dei) ein
niitzliches Modell zur Verfiigung stellen,
um die Beziehung zwischen Gott und
seinem Volk zu denken?

Schlussfolgerungen

Sicherlich ist die Reflexion iiber die
trinitarische Begriindung der Mission ein
grofler Schritt vorwirts. Die christolo-
gische und missionale Hermeneutik der
Bibel, die auf der Sendung des Sohnes
Gottes basiert, wird sicher ein Dis-
kussionsgegenstand bleiben. Eine grofle
Anstrengung wird notig sein, um bessere
Ansitze fiir die Korrespondenz (Ana-
logie) oder Nicht-Korrespondenz zwi-
schen Gott und dem Menschen,

Rezensionen

Heinrich Balz, Der Anfang des
Glaubens. Theologie der Mission und
der jungen Kirchen, Neuendettelsau:
Erlanger Verlag fiir Mission und
OKkumene 2010, 465 Seiten, 34 Euro

Heinrich Balz, Missionstheologie und
Interkulturelle Theologie: Ein Post-
skript zu ,,Der Anfang des Glaubens:
Theologie der Mission und der jungen
Kirchen*, Neuendettelsau: Erlanger
Verlag fiir Mission und Okumene
2014, 40 Seiten, 8 Euro

Systematische =~ Missionstheologie  ist
moglich und wichtig, weil kohirentes
theologisches Denken iiber den ,,Anfang
des Glaubens* moglich und wichtig ist
(vgl. 25). Mit dieser These — angesichts
verbreiteter Skepsis in der Missions-

104

zwischen Offenbarung und Kultur zu
finden. In Bezug auf den Begriff Missio
Dei driicken wir einerseits unsere
Genugtuung und andererseits unseren
Vorbehalt aus: Der Missio Dei-Begriff
hat eine tiefere und endgiiltigere, nim-
lich eine theologische Begriindung der
Mission ermoglicht. Wenn man den
Begriff benutzen will, sollte man ihn in
der Perspektive einer trinitarischen Be-
grilndung der Mission erkldren. Wenn
man keine Mboglichkeit fiir entspre-
chende Erkldrungen hat, wire es besser,
dieses ,,Passwort” zu vermeiden, denn es
konnte leicht zu einem ,trojanischen
Pferd* werden.

wissenschaft der letzten Jahrzehnte —
beginnt Heinrich Balz, emeritierter Pro-
fessor fiir Religions- und Missionswis-
senschaft sowie Okumenik an der Hum-
boldt-Universitidt zu Berlin, seinen mis-
sionstheologischen Entwurf, den Ulrich
Dehn (in: Verkiindigung und Forschung,
2012, 104) als zukiinftiges Standardwerk
bezeichnet hat: ,,moglicherweise eben-
biirtig mit David Boschs ,Transforming
Mission‘“. Doch im inhaltlichen Ansatz
unterscheidet sich Balz deutlich von
Bosch und hilt auch sonst einige Uber-
raschungen bereit.

Bereits der Titel macht klar, worum es
Balz geht: Der Anfang des Glaubens, d.h.
das Entstehen von (jungen) Kirchen, wo
es sie vorher nicht gab, und die Mission
als der Weg dorthin, sind ,,zwei Seiten
der selben Sache® — ,,das wichtigste Ge-

evangelische missiologie 31[2015]2



schehen in der Welt” (15). Hier liegt ein
erster iiberraschender Unterschied zu
Bosch, der gerade in der Zielausrichtung
der Mission auf die ,,young churches‘
ein Hauptproblem sah (,ecclesiastical
export trade”, Bosch, Transforming, 5).
Wihrend Bosch bei der Krise der Mis-
sion ansetzt und nach einem neuen
Paradigma sucht, geht Balz vom histo-
rischen Erfolg der Mission aus, hilt —
nichste Uberraschung — den alten Mis-
sionsbegriff Warnecks (mit Einschrin-
kungen) weiterhin fiir tragfihig und
sucht nach einem kldrenden Gesprich
mit jungen Kirchen, biblischen Texten
und neuen (missions-)theologischen Ent-
wirfen. Eine weitere Uberraschung: im
Unterschied zu Bosch und anderen zeit-
gendssischen Autoren will Balz sich
nicht mit dem Herausarbeiten von
Bausteinen und ,,Elementen® begniigen,
sondern sehen, ob sie sich ,wirklich
passend zusammenfiigen lassen®, fiir
»ein bescheidenes, bewohnbares Haus*
(21). Die gedankliche Struktur dafiir
liefert die von Ernst Fuchs aufgenom-
mene Unterscheidung zwischen dem
,.Entstehen und ,,Bestehen* des Glau-
bens (vgl. 390), die Balz mit der
Distinktion von Kommunikation und
Hermeneutik weiterfiihrt und in den vier
Teilen entfaltet. Am Ende jedes Teils
steht eine ,,biblische Verifikation®, was
der Einsicht folgt, dass biblische Aussa-
gen zur Mission nicht ohne geschicht-
liche und gegenwirtige Erfahrungen
zuginglich sind, aber fiir deren Ver-
stindnis eine normative Rolle spielen:
,,50 hat die Bibel in der Mission nicht
immer das erste, wohl aber das letzte
Wort*“ (383). Hier trifft sich Balz mit
Bosch, der das Verhiltnis von biblischer
Theologie zur Missionstheologie eben-
falls nicht in einer unkritischen Zu-
ordnung von Grundlage und Anwendung
verstanden wissen wollte.

Teil I (,,Junge Kirchen: die neue Lage®)
verortet auf ca. 100 Seiten die Mis-
sionstheologie zundchst bei den jungen

evangelische missiologie 31[2015]2

Kirchen. Der Autor fragt, ob sich mit
dem ,shift“ des demographischen
Schwerpunkts des Christentums vom
Norden in den globalen Siiden wirklich
»das lebende Schaltzentrum® verlegt ha-
be: ,,Wie, wenn der christliche Siiden
sich weiterhin als, wenn auch vergrofer-
te, Peripherie, versteht? (42-43). Im
Mittelpunkt steht die Entfaltung mis-
sionstheologischer Ansitze in den jungen
Kirchen Asiens und Afrikas, wobei Balz
typisierende Einordnungen mit exempla-
rischen Analysen verbindet. In Asien, wo
das Christentum in Minderheitskirchen
lebt, folgt Balz regionalen Schwer-
punkten von Japan, Korea liber China bis
nach Indien und stellt eine ,,Aporie*
zwischen der Missionskritik der Theo-
logen Indiens und dem Missionseifer der
Kirchen Chinas fest. Verbindend dazwi-
schen sieht er evangelikale asiatische
Ansitze, die den ,religiosen Pluralismus
in Asien voraussetzen, dennoch aber
Mission im herkdmmlichen Sinne nicht
aufgeben‘ (75). Das besondere Interesse
des Autors, der lange Jahre an kirch-
lichen Hochschulen in Kamerun, Tan-
sania und im Kongo gelehrt und Beitrige
zur Afrikaforschung geleistet hat, liegt
bei der afrikanischen Missionstheologie.
Hier folgt Balz nicht geographischen
Linien, sondern thematischen Stréngen,
die er entlang drei vorherrschender Ty-
pen konstruiert: dem Kulturtyp, dem Be-
freiungstyp und einem religionsge-
schichtlichen Typ, der die christliche
Mission als positiven Faktor in der
Identitit und Geschichte Afrikas ver-
steht. Lateinamerikanische Missions-
theologien, z.B. die evangelikale Befrei-
ungstheologie, die sich selbst auch als
Missionstheologie versteht, fehlen hier.
Die Befreiungstheologie kommt dagegen
in Teil III im Zusammenhang von Mis-
sion, Armut und Entwicklung vor. Die
,,biblische Verifikation*“ handelt von der
Apostelgeschichte des Lukas als ,,Buch
der jungen Kirchen®.

105



Obwohl mit 70 Seiten am kiirzesten, lie-
fert Teil II (,,Kirche, Mission, Glaube®)
den missionstheologischen Schliissel
zum Verstindnis des Buches. Von den
jungen Kirchen herkommend bietet Balz
hier im Gesprich mit der deutsch-
sprachigen (Missions-)Theologie des 20.
Jahrhunderts eine ekklesiologisch orien-
tierte Kldrung des Missionsbegriffs. Da-
bei sortiert er die missionstheologischen
Diskussionsstringe anders als Theo Sun-
dermeier in seiner Unterscheidung des
verheiungs- und heilsgeschichtlichen
Modells. Die heilsgeschichtliche Mis-
sionstheologie (am Beispiel Freytag und
Beyerhaus) wird hier nicht als Version,
sondern als Gegeniiber der missio Dei-
Theologie (am Beispiel Hartenstein und
Vicedom) verstanden. Ausgehend von
Gal. 3, 23-25 und im Gespriach mit
Luthers Galaterbriefauslegung entfaltet
der Autor sein Missionsverstdndnis als
(An-)Kommen des Glaubens bei den bis-
her Unerreichten: In dieser ,,Erstverkiin-
digung® sieht Balz die eigentliche Mitte
des Missionsverstiandnisses, in Unter-
scheidung von Reformation und Erneue-
rung.

Teil III (,Kommunikation: Momente
missionarischen Handelns*) entfaltet nun
auf etwa 150 Seiten die missionarische
Praxis anhand vier wesentlicher ,,Mo-
mente*: 1. ,,Armut, Entwicklung und
Mission®, 2. Inkulturation und Kommu-
nikation, 3. Bekehrung und der Anfang
des Glaubens in interreligioser und theo-
logischer Perspektive sowie 4. , Kirchen-
pflanzung: Ziel der Mission?. Diese As-
pekte werden als relative ,Momente* der
Gesamtaufgabe der Mission als ,,Mittei-
lung des Evangeliums in Wort und Tat
(206) verstanden und im Gesprich mit
der neueren Diskussion griindlich ent-
faltet. In biblischer Verifikation wird das
Neue Testament ,,als Buch der Mission*
beleuchtet.

Im abschlieBenden Teil VI (,,Herme-
neutik und Bestehen des Glaubens*) geht
es auf knapp 90 Seiten um das Bestehen

106

und Verstehen des neuen Glaubens im
Umfeld alter Kultur und Religion. Be-
wusst wird nicht die Verwurzelung in der
Kultur durch Inkulturation (vgl. Moment
2 in Teil III), sondern — in eher kultur-
kritischer Sicht — die ,,Hermeneutik der
Heiligen Schrift“ (389) als zentrale
vertiefende Aufgabe verstanden. Kritisch
grenzt sich Balz von den radikaleren
Schlussfolgerungen der ,,Verstehenden
Missionswissenschaft® Sundermeiers ab.
AbschlieBend geht es um das Johannes-
evangelium als Motivation zu ausdau-
erndem Glauben. Damit schliet sich der
Bogen der Argumentation, die bei dem
Ergebnis der Mission, den ,,jungen Kir-
chen‘ angefangen hatte.

Das Postskript, das Balz 2014 seiner
Missionstheologie nachgeschickt hat,
fragt nach der Rolle der Missions-
theologie in der neu aufgekommenen
Interkulturellen Theologie, und zwar
anhand der seit 2011 erschienenen
Einfiihrungen von Klaus Hock, Volker
Kiister und Henning Wrogemann. Hier
ist der Grundton kritisch, auch wenn
Balz einzelne Aspekte durchaus wiirdigt.
Vor allem meint Balz die Tendenz einer
,~Flucht aus der Theologie in die Inter-
kulturalitat (27) zu erkennen. Wroge-
manns auf drei Binde angelegte Ein-
fiihrung wiirdigt Balz als ,,anspruchs-
vollste, weil umfassendste®, Kkritisiert
aber eine zu ausschlieBliche Konzentra-
tion auf das ,,Aneignungsmodell”, man-
gelndes Verstdndnis fiir das Kommuni-
kationsmodell und ,.kein iibergreifendes
Ziel christlicher Mission®. Insgesamt
riicke die Missionstheologie in der Inter-
kulturellen Theologie von einer zentralen
an eine marginale Stelle. Inwieweit und
ob diese Kritik den einzelnen Ansitzen,
z.B. Wrogemann, wirklich gerecht wird,
wire zu diskutieren. Das 40-seitige
Postskript weist auf wichtige Fragen hin,
wirkt aber, im Unterschied zum dif-
ferenzierten und umfassenden missions-
theologischen Gesprich in Anfang des

evangelische missiologie 31[2015]2



Glaubens, manchmal ungeduldig und
teilweise unnotig kritisch.

Mit Der Anfang des Glaubens legt
Heinrich Balz jedoch die reife Frucht
jahrzehntelanger missionstheologischer
Reflexion vor. Das Buch bietet einen
hochst eigenstiandigen, klar strukturier-
ten, (nicht nur) lutherisch geprigten
Entwurf, der zugleich intensiv, kritisch
und konstruktiv im Gesprich steht ,,mit
den lehrenden Kollegen in der evan-
gelischen Theologie* (24) — auch der
deutschsprachigen evangelikalen Missio-
logie (Beyerhaus, Peters, Fiedler, Scheu-
rer, Schnabel, Riecker, Wetzel, Blocher
u.a.). Diese intensive Literaturarbeit
(Balz nennt sein Werk an einer Stelle
eine ,,umfassende Grofrezension®, 23)
macht das Buch auch zu einem
hilfreichen Referenzwerk. Den Anspruch
der Vollstindigkeit erhebt der Autor
nicht. Wihrend mit Bosch, Sundermeier
u.v.a. eine intensive Auseinandersetzung
stattfindet, wird der neuere katholische
Entwurf von Bevans/Schroeder Cons-
tants in Context: A Theology of Mission
for Today (2004) m.E. nur kurz kritisch
gestreift (118). Dem eigenen Anspruch,
mehr als nur ,,Elemente* zu liefern, wird
das Werk allerdings in besonderem Malle
gerecht und hélt dabei ,die Lust am
Weiterfragen® (23) lebendig — nicht nur
weil die Argumentation immer wieder
sowohl evangelikalen als auch liberalen
Klischees widerspricht, sondern auch,
weil es vermeintlichen Hauptstromungen
und Konsensbildungen in der Missions-
wissenschaft nicht allzu viel Respekt er-
weist, sondern das niichtern-sachliche
Gesprich und eigenstindige Wege sucht
und damit zum theologischen Selber-
denken anregt.

Bemerkenswert ist der theologisch klar
reflektierte und praxisbezogene Begriff
von Mission als dem Kommen des
Glaubens, verstanden vor allem als
Erstverkiindigung und Pflanzung von
Kirche, dort, wo sie noch nicht ist. Der
Begriff liegt nahe am evangelikalen

evangelische missiologie 31[2015]2

Konzept der ,frontier mission” unter
,wunreached peoples®, wie es auch fiir
Craig Otts Encountering Theology of
Mission, eine mafBgebliche evangelikale
Missionstheologie aus  Nordamerika
(ebenfalls 2010 erschienen), zentral ist.
Balz” Missionsbegriff unterscheidet sich
allerdings kritisch sowohl von der
evangelikalen Tendenz, Mission auch in
traditionellen Kirchen unter (Namens-)
Christen zu sehen und dabei historische
Zusammenhidnge und ekklesiologische
Selbstverstiandnisse zu unterschitzen, als
auch von der Okumenischen Tendenz,
alles, was die Kirche in der Welt tut —
von der Liturgie bis zur Theologie — als
Mission zu verstehen und dabei die
intentionale Mitteilung des Evangeliums
an Nichtchristen zu unterschéitzen.

Aus Sicht des Rezensenten liegt ein
Schwachpunkt des Missionsbegriffs da-
rin, dass er in der Konzeption des
Buches scheinbar zur Ausblendung z.B.
der protestantischen ,jungen Kirchen*
Lateinamerikas (von lutherischer bis
baptistischer oder pfingstlicher Priagung)
fithrt. Diese wéren nach Balz” Missions-
begriff nicht eigentlich Ergebnis von
Mission, sondern von Reformation und
Erneuerung, schlimmstenfalls von Prose-
Iytismus, sind aber ebenfalls im Rahmen
der protestantischen Missionsbewegung
des 19. und 20. Jahrhunderts entstanden,
wie viele junge Kirchen in Afrika. Hier
scheint der theologisch enger definierte
Missionsbegriff nicht in der Lage, eben-
falls vorhandene missionshistorische
Entwicklungen und missionstheologi-
sche Selbstverstindnisse ausreichend zu
beriicksichtigen. Zumindest hier konnte
David Boschs offener, christologisch
zentrierter Missionsbegriff mehr Raum
fiir die beschriebene spannungsreiche
Vielfalt missionarischer Geschichte und
Selbstverstidndnisse bieten.

Insgesamt bleibt zu sagen: Der Anfang
des Glaubens ist ein anspruchsvolles,
tiefgrilndiges und sehr interessantes
Buch. Es fordert den Leser, doch es

107



lohnt, sich auf die Herausforderung ein-
zulassen. Ausstattung und Druckbild sind
solide und ansprechend, die Unterschei-
dung in Haupttext und kleiner gedruckte
Exkurse sinnvoll, lediglich die Anord-
nung der FuBnoten an vier verschiedenen
Stellen (nach jedem Hauptteil) ist etwas
umstiandlich, hier wire die Positionie-
rung am jeweiligen Full der Seite lese-
freundlicher gewesen. Das Buch enthilt
neben der Bibliographie ein Sach-,
Namens- und Bibelstellenregister.

AbschlieBend kann ich Ulrich Dehn nur
zustimmen: Mit der Der Anfang des
Glaubens hat Heinrich Balz ein maB-
gebliches Werk vorgelegt, das in die
Reihe der grolen Missionstheologien des
spiten 20. und frithen 21. Jahrhunderts
gehort. Fiir evangelikale Leser und Mis-
sionstheologen bietet das Buch manch-
mal ungewohnte, aber wertvolle und
selten zu findende Anstofle zum Weiter-
denken und fiir eine vertiefte weltmis-
sionarische Praxis; dariiber hinaus ist es
eine Fundgrube fiir die missiologische
Lehre und Forschung.

Prof. Dr. Friedemann Walldorf, Freie
Theologische Hochschule, Giefien

Henning Wrogemann, Theologie Inter-
religioser Beziehungen. Religionstheo-
logische Denkwege, kulturwissenschaft-
liche Anfragen und ein methodischer
Neuansatz. Lehrbuch Interkulturelle
Theologie / Missionswissenschaft, Bd.
3, Giitersloh: Giitersloher Verlags-
haus, 2015, Ph, 480 S., 39.99 €

In diesem dritten Lehrbuch Interkultu-
relle Theologie / Missionswissenschaft
wirft Wrogemann mit gewohnt differen-
zierter Fachkenntnis bereits im einlei-
tenden Abschnitt die Frage auf, inwie-
fern die Terminologie , Theologie der
Religionen* durch eine ,,Theologie Inter-
religioser Beziehung* zu ersetzen sei und
formuliert dann einen Nachruf auf das
seiner Meinung nach veraltete Schema:
Exklusivismus, Inklusivismus, Pluralis-

108

mus. Entscheidend im interreligiosen
Dialog sei letztlich nicht die christliche
Beurteilung der Religionen, sondern die
Beziehungs- und Dialogfihigkeit mit
anderen Religionen.

Im 1. Kapitel itiber neuere Entwiirfe
christlicher Religionstheologien unter-
sucht er die revisionistischen Ansitze
von John Hick und Paul Khnitter, die
interpretative Konzepte von Michael von
Briick und Mark Heim, die selegierenden
Ansitze von Francis Clooney und das
interaktionistische Konzept von Amos
Yong. Mit sechs heuristischen Fragen
(epistemologisch, hermeneutisch, sote-
riologisch, theologisch, ethisch und ge-
sellschaftspolitisch) vergleicht und hin-
terfragt er diese Konzepte, ohne aber ihre
grundsitzliche Fragestellung einfach zur
Seite zu schieben.

Im 2. Kapitel stellt der Verfasser
Entwiirfe einer islamischen und buddhis-
tischen Theologie der Religionen vor.
Zunichst versucht er Fragen im Span-
nungsfeld zwischen Letztgiiltigkeit des
Koran und religioser Pluralitit aufzu-
zeigen, bevor er die befreiungstheolo-
gische Koranhermeneutik von Farik
Esack und die vollig entgegengesetze
islamistische =~ Koranhermeneutik  von
Muhammead Shahrur thematisiert. Im
zweiten Teil analysiert Wrogemann mit
profunder Fachkompetenz Entwiirfe
buddhistischer Denker: die apologetische
Hermenuetik von Anagarika Dharmapala
(1864-1933); die Hermeneutik der zwei
Sprachen von Buddhadasa Bhikku
(1906-1993); die vermutlich im Ansatz
interreligdse Hermeneutik von Masao
Abé (1915-2006); die assimilative Her-
meneutik von Thich Nhat Hanh (geb.
1926) und die kontrastive Hermeneutik
von John Makransky (geb. 1950). Offen
bleibt die Frage, ob von einer ,,Budd-
histischer Theologie der Religionen*
tiberhaupt gesprochen werden kann,
wenn es doch im Buddhismus den
Gottesbegriff weder im speziell christ-

evangelische missiologie 31[2015]2



lichen noch im allgemein monotheis-
tischen Sinne gibt.

Im 3. Kapitel werden anhand von vier
Thesen Bausteine einer Theorie Interreli-
gioser Beziehungen gelegt. Nach Wroge-
mann diene sie nicht nur einem Dialog
zwischen den Religionen, sondern auch
der eigenen Wahrnehmungslehre als in-
terdisziplindres Projekt, als Lernfeld und
Inspiration der Beteiligten und als mogli-
ches Korrektiv. Dariiber hinaus sei sie
identitdtsstiftend und fordere die Aner-
kennung, Wertschitzung und Multiper-
spektivitit anderer Religionsformatio-
nen.

Das 4. Kapitel weist hin auf Chancen des
Dialogs in interreligiosen Beziehungen.
Hier weist der Verfasser auf bekannte
Dialogformen hin  (Kontakt-Dialog,
Informations-Dialog, ~ Konsens-Dialog
und Uberzeugungsdialog). Das Kapitel
wird abgerundet mit praktischen
Beispielen wie die Diskurstheorie von
Michel Foucault und der Problematik
von Nihe und Distanz im Dialog.

Im 5. Kapitel begibt sich Wrogemann auf
den Weg zu einer ,,Theologie Inter-reli-
gioser Beziehungen®“. Darin erkennt er
den Vorteil einer Differenzhermeneutik
gegeniiber einem religionstheologischen
Vereinnahmungsmuster in der traditio-
nellen ,,Theologie der Religionen®. Aus-
gehend vom biblischen Gottesbild einer
sich dem Menschen verschenkenden
Liebe, die auf Machtanspruch verzichtet,
leitet er praktische Konsequenzen ab fiir
einen methodischen Neuansatz einer
,.Christlichen Theologie Interreligioser
Beziehungen®. Dies werde an der Emo-
tionalitit des Gottessohnes deutlich,
indem er Feindesliebe predige und so
Vorurteile und Aggressivitit tiberwinde.
Im 1. Petrusbrief erkennt er in der Ge-
meinschaft des Geistes ein Kontrast-
modell. Die auserwihlten Fremdlinge
mit ihrer authentischen Lebensfithrung
bilden die Basis einer Ethik interreli-
gioser Anerkennung und dies trotz eines

evangelische missiologie 31[2015]2

Klimas von Infragestellung, Leid und
Verfolgung. In der Johannesoffenbarung
siecht Wrogemann nicht nur ein dualis-
tisch geprigtes Weltbild, sondern auch
eine politische Theologie. Christus iiber-
windet den Kaiserkult und die unter-
driickte Gemeinde die Sprache der
Michtigen. Hohepunkt dieses Kapitels
ist Wrogemanns vom Luthertum be-
stimmtes Letztbegriindungsmuster als
Basis interreligioser Beziehungen (das
trinitarisch-doxologische ~ Selbst-Entho-
bensein Gottes, die kreuzes-theologi-
schen Inversionen, die rechtfertigungs-
theologische Ent-Machtung und die da-
raus resultierenden pneumatologischen
Konsequenzen).

Im 6. Kapitel versucht der Verfasser eine
Zuordnung der Disziplinen ,Interkul-
turelle Theologie, Missionswissenschaft
und  Religionswissenschaft“.  Dieses
letzte Kapitel ist eine Zusammenfassung
der gesamten Trilogie und ein Plidoyer
fiir eine ,,Christliche Theologie Inter-
religioser Beziehungen® als einer neuen
Fachdisziplin fiir das Theologiestudium.
Das Lehrbuch schlieft ab mit einem
umfangreich konzipierten Literaturver-
zeichnis und einem weiterfithrenden
Stellen-, Namen- und Sachregister.

Das Buch ist ein absolutes Muss fiir den
hauptamtlichen Dienst in Kirche und
Mission, weil es wichtige Gegenwarts-
fragen der Theologie der Religionen de-
skriptiv auf den Tisch legt. Das ermog-
licht Informationsbeschaffung aus erster
Hand und Hilfestellung zur personlichen
Beurteilung im Blick auf den inter-
religiosen Dialog.

Ob eine Anderung der Terminologie
»Theologie der Religionen* zu ,,Theo-
logie der Beziehungen* sich in der Fach-
welt durchsetzen wird, bleibt offen.
Wrogemanns These, dass eine ,,Theo-
logie der Beziehung® von entscheidender
Bedeutung sei im interreligiosen Dialog
kann nicht hoch genug -eingeschitzt
werden. Gerade in der liebevollen Be-

109



gegnung mit Menschen aus anderen
Religionen hat die Verkiindigung des
Evangeliums Kraft, das Leben zu ver-
andern, damit Menschen aus ,allen
Heiden, Volkern, Sprachen den Weg zu
Christus finden, ihn anbeten und ver-
herrlichen* (Offb 7,9).

Hans Ulrich Reifler,
Dozent i.R. am Theologischen Seminar
St. Chrischona

Michael A. Rynkiewich, Soul, Self, and
Society: A Postmodern Anthropology
for Mission in a Postcolonial World.
Eugene: Cascade 2011. 280 Seiten.
29,70 US-Dollar

Michael Rynkiewich ist Professor fiir
Anthropologie am Asbury Theological
Seminar und der E. Stanley Jones School
of Mission and Evangelism. Rynkiewich
verarbeitet in dieser Publikation seine
Beobachtungen iiber die Anthropologie
als Hilfsdisziplin der Missiologie. Seine
Bewertung ist selbstkritisch und reflek-
tiert den gegenwirtigen Stand anthro-
pologischer Forschung in der Missio-
logie. Seiner Meinung nach tut sich eine
tiefe Kluft auf zwischen der wissen-
schaftlichen Disziplin der Anthropologie
und ihrer Anwendung als Hilfsdisziplin
im Rahmen der Missiologie.

In der Einleitung (Anthropologie, Theo-
logie und Missiologie) beschreibt Ryn-
kiewich das Leben eines Arbeiters
namens Lakan aus Papua Neuguinea und
dessen okonomische Migration. Im Ver-
lauf des Narrativs wird deutlich, das
Lakan, wie die meisten modernen Men-
schen, Mitglied vieler unterschiedlicher
sozialer Netzwerke ist. Hinsichtlich
dieser Entwicklungen relativieren sich
die Begriffe Kultur, Muttersprache, Dia-
spora und Religion. In dem, was
Rynkiewich als das ,,Standardmodell der
Anthropologie” in der Missiologie be-
zeichnet, wiirden die oben genannten
Begriffe als statisch angenommen (S.
65). Dies entspreche dem anthropologi-
schen Stand der 1950er und 1960er

110

Jahre, seither hat sich jedoch die
Menschheit aufgrund von Migration,
Diaspora, Transnationalismus, Urbani-
sierung und Globalisierung erheblich
verdndert. Die entsprechende Weiterent-
wicklung anthropologischer Forschung
habe jedoch nicht Eingang in die
Missiologie gefunden. Dort herrsche
weiter ein statisches Bild der Familie,
der Individual- versus Kollektivgesell-
schaft und des Volkes als homogene
Einheit (gemeinsamer Ursprung, ge-
meinsame Sprache, Heimatland).

In 12 Kapiteln arbeitet sich Rynkiewich
durch Gebiete wie Ethnozentrismus und
Kontextualisierung (Kap. 2); Sprache
(Kap. 3); Selbst und Gesellschaft (Kap.
4); Familie (Kap. 5); Okonomie (Kap. 6);
Politik (Kap. 7) u.a. Kapitel 2 beginnt
mit dem Selbstverstindnis einer Gesell-
schaft und wie sie sich als ,,Kultur* nach
auben spiegelt. In der Ethnographie
(ethnography) werden Kulturen nach
aulen beschrieben, in der ethnology
(vergleichende Anthropologie; nicht zu
verwechseln mit dem deutschen. Begriff
Ethnologie) werden sie miteinander ver-
glichen. Im Verlaufe der Entwicklung
der Kulturbeschreibungen (Ethnografien)
hat sich ein ,Kulturrelativismus* gebil-
det. Dieser geht davon aus, dass eine
~Kultur® einzigartig, abgrenzbar und in
sich homogen wire (S. 27). Grundlage
solcher Annahme bildet der Ethnozen-
trismus, der in seiner Konsequenz in den
Rassismus fithre. Als Korrektiv unter-
sucht er das Verhiltnis von biblischer
Nachricht (Evangelium) zur ,,Kultur® im
Rahmen der Kontextualisierung (Nie-
buhr, Carson, Menuge, Yoder). Kon-
textualisierung setzt er in Kontrast zum
Ethnozentrismus. Sein Resultat: die Bot-
schaft muss zu den Menschen in ihrem
Kontext gebracht werden, das heifit der
eigene Ethnozentrismus zugunsten einer
Enkulturation der Botschaft durchbro-
chen werden. Die Inkarnation Gottes in
der Person Jesus von Nazareth ist ihm
dabei theologische Basis (S. 41).

evangelische missiologie 31[2015]2



Im vierten Kapitel 16st Rynkiewich dann
das statische Verstdndnis von Kultur im
Rahmen des Deconstructuralism auf (S.
65) und zeigt, dass ,,Kultur* ein Produkt
menschlicher Enkulturation ist. Das
Konstrukt ,,Kultur® sei ein relativer und
nicht fixierbarer Begriff, noch weniger
seien ,,Kulturen* miteinander vergleich-
bar. In gleicher Weise negiert er auch die
Unterscheidung einer kulturellen Orien-
tierung an Ehre und Scham oder Siinde
und Schuld, wie sie von Ruth Fulton
Benedict (1946) eingefiihrt wurde.

Im fiinften Kapitel zur Ehe, Familie und
Verwandtschaft beschreibt Rynkiewich
familidgre und verwandtschaftliche Sys-
teme (Irokesen, Hawaiianer, Marshal-
lesen, Amerikaner). Er widmet sich auch
der Polygamie. Die scharfe Kritik der
frithen Missionare sei zum Teil dem
westlichen Aufkldrungsdenken geschul-
det. Er kommt zu dem Schluss, dass die
jeweiligen Kirchen unterschiedliche und
praktisch orientierte Strategien ent-
wickelt hitten, mit dieser Form mensch-
lichen Zusammenlebens umzugehen. (S.
95-97). Im zehnten Kapitel iiber Kolo-
nialismus, Neo- und Postkolonialismus
weist Rynkiewich auf die enge Ver-
zahnung von Anthropologie und Missio-
logie in der Kolonialgeschichte hin (S.
169). Er macht deutlich, dass sich die
christlich-biblische Hermeneutik iiber
die Jahrhunderte hinweg durchaus fle-
xibel auf die Rechtfertigung des Kolo-
nialismus einlief3 (S. 186-188). Politische
und kirchliche Interessen lassen sich im
Riickblick kaum trennen. Als Ausweg
aus dem Dilemma schlidgt er einen
kenotischen Ansatz (Kenosis = Selbst-
entleerung) vor (S. 197). Im Zeitalter der

evangelische missiologie 31[2015]2

Verstiddterung und Globalisierung sei die
,Diaspora® der Normalfall: Sie be-
schreibt den Menschen auflerhalb seiner
angestammten ,,Heimat“. Ein statisches
Verstindnis von ,,Kultur®, ,Mutterspra-
che®, dem Individuum als ,,Person® und
sogar der Objektivitit der Wissenschaft
der Anthropologie sei nicht mehr haltbar.
Vielmehr miissten intersubjektive und
dekonstruktive Methoden der Gesell-
schaftsbeschreibung in den Vordergrund
treten. Zuerst miisse die eigene Sub-
jektivitit benannt, dann der Gegenstand
der Untersuchung dekonstruiert und
dann wieder im Hinblick auf die anthro-
pologische Beschreibung konstruiert
werden (Derrida).

Abschliefend sei gesagt, dass die hier
angerissene Kritik am Gebrauch der
Anthropologie in der Missiologie nicht
neu ist. Rynkiewich hat dabei auf Pro-
bleme hingewiesen, zeigt jedoch meines
Erachtens keine ausreichenden Alter-
nativen auf. Hier ist die Anthropologie
selbst schon weiter, wie die Ansitze des
Intersubjektivismus und des Dekonstruk-
tivismus zeigen. Bernard in Research
Methods in Anthropology (2006) und
Barnard in History and Theory in
Anthropology (2000) nihern sich in ihren
Darstellungen der Missiologie mehr an.
Gerade die praxisbezogene ,,angewandte
Anthropologie® lebt jedoch auch weiter-
hin vom Vergleich sozialer und kul-
tureller Eigenheiten, fiir den eine struk-
turalistische Perspektive notig ist.

Dr. Eberhard Werner,
Institut fiir evangelische Missiologie
(IfeM), Gief3en.

111



Gustav Warneck.
Evangelische Missionslehre:
Ein missionstheoretischer Versuch.

edition afem - mission classics Bd. 8, bearbeitet und hrsg. von Friedemann Knédler.
mit einer Einflihrung von Thomas Schirrmacher. 2015. 2 Bande 4 630 S., zus. 1260 S.
97,00 €. ISBN 978-3-86269-098-5 (VKW)

Der evangelische Pfarrer Gustav Adolf Warneck
(1834-1910) gilt als Vater der deutschen
Missionswissenschaft, nicht nur der evange-
lischen, sondern auch der katholischen.

1874 begriindete er mit Christlieb und Grunde-
mann die Allgemeine Missions-Zeitschrift, die
wesentlich zur Zusammenarbeit zwischen den
Missionsgesellschaften durch Konferenzen usw.
beitrug und schlieBlich in einen Zusammen
schluss der deutschen evangelischen Missionen
zu einem Dachverband miindete.

Als pensionierter Pfarrer wurde Warneck 1866
bis zu seiner Emeritierung 1908 zum Professor "
fur Missionswissenschaft an der Universitat Halle Evangelische Missionslehre
berufen, dem ersten Lehrstuhl dieser Art im Ein -
deutschsprachigen Raum.

Die seit 1892 erscheinende monumentale
.Missionslehre” ist die Frucht seines Lebens-
werkes und bis heute bahnbrechend.

Der vollstandige Klassiker der deutschen Missionswissenschaft,
in moderner Schrift und mit neuen Uberschriften und Registern.

Zu bestellen direkt beim Verlag: info@vtr-online.com
(Sonderkonditionen fur AfeM-Mitglieder und em-Abonnenten bitte erfragen)

Verlag: Evangelischer Arbeitskreis fiir Mission, Kultur und Religion e.V. (AfeM), www.missiologie.org,
Geschiiftsstelle, Rathenaustrae 5-7, D-35394 Gieflen. Fax 0228- 9, Email: info@missiologie.org.
Herausgeber: Prof. Dr. Dr. Thomas Schirrmacher, Friedric! viSdP). Schrift-
leitung: Meiken Buchholz, buchholz issiologie.org oder i ipte zur Ver-
offentlichung bitte bei der
dorf @fthgiessen.de,

exemplaren honoriert. Bestellungen und Korrespondenz betr. Versand und Al
Geschiftsstelle richten. Bezugspreis: Jahrlich (4 Ausgaben) € 17,— (Studenten die Half-
te). Fiir Afe] lieder ist der Bezugspreis im Mitgliedsbeitrag inkl. Luftpost enthalten. Konten fiir em-
, IBAN: DE 24 5206 0410 0000 416673, BIC-Code
0023 5235 5789 1940M bei der UBS (Postkonto-Nr. 80-2-
2). Mit Namen ge. ssen nicht unbedingt mit der Meinung der Schriftleitung und
Redaktion iibereinstimmen.

112 evangelische missiologie 31[2015]2



