
ISSN 0177-8706 

31. Jahrgang 2015  
3. Quartal 

3/15  

 
 

 

 

 

 

 

 

Mission als Frucht von Erweckung  

In eigener Sache: Namenswechsel unserer Zeitschrift         114 

Biblische Grundlagen evangelikaler Missiologie         115 
69 Thesen (Teil V) (Thomas Schirrmacher) 

Hudson Taylor als Vertreter einer radikalen Erweckungs-  
und Missionsbewegung            122 
(Bernd Brandl)   

Charakterförderung als Vorbereitung für den  
Missionsdienst            140 
Anforderungen an die Persönlichkeit zur Zeit H. Taylors und heute 
(Rahel Dürst und Markus Dubach) 

Henry Harris Jessup (1832–1910)           146 
Patriarch der amerikanischen Mission in Syrien (Eberhard Troeger) 

Wird Afrika entscheidend für die Zukunft der Christenheit?     159 
Ein „statistischer“ Zwischenruf (Klaus Wetzel) 

Rezensionen            163 
 

Noteworthy              121 

AfeM-Jahrestagung 2016             168 

 

 
Evangelischer Arbeitskreis für Mission, Kultur und Religion  

evangelische missiologie 



114 evangelische missiologie 31[2015]3 

 
 

In eigener Sache: Namenswechsel unserer Zeitschrift 

AfeM jetzt „Evangelischer Arbeitskreis für Mission, Kultur und 
Religion (AfeM)“, em jetzt „Evangelische Missiologie (em)“ 

 
Liebe Leser von em, 
im Januar dieses Jahres hat die Mitgliederversammlung des zur Evangelischen Allianz 
in Deutschland gehörenden und die Schweizer und Österreicher Allianzen mit 
repräsentierenden Arbeitskreises für evangelikale Missiologie (www.missiologie.org) 
mit großer Mehrheit der anwesenden Mitglieder beschlossen, den Verein in 
„Evangelischer Arbeitskreis für Mission, Kultur und Religion“ umzubenennen. Der 
Namensänderung waren zwei Aufrufe des Vorstandes an alle Mitglieder 
vorausgegangen, sich an der Diskussion zu beteiligen. Der Beschluss umfasst 
weiterhin, dass die Zeitschrift em in Evangelische Missiologie umbenannt werden 
soll, wie es sich erstmals in dieser Nummer auf dem Umschlag findet. 
Mit dem Namenswechsel wollen wir beto-
nen, dass wir uns in unserem Missions-
verständnis in einer großen evangelischen 
Tradition sehen. Deswegen hat unser Vor-
standsmitglied Friedemann Knödler gerade 
eine moderne Ausgabe der Evangelischen Missionslehre von Gustav Warneck (1834–
1910), dem Vater der modernen Missionswissenschaft, veröffentlicht (siehe unsere 
Website missiologie.org). Außerdem gleichen wir so den Namen an die Mutter-
organisation, der Evangelischen Allianz in Deutschland, an. 
Auf den Begriff „Missiologie“ wollen wir zukünftig im Vereinsnamen verzichten, 
weil er im Englischen wie im Deutschen immer weniger verwendet wird, während es 
sich vor 30 Jahren um einen aufstrebenden Begriff gehandelt hat. Mit der neuen 
Bezeichnung „Mission, Kultur und Religion“ können wir zudem Außenstehenden 
besser vermitteln, dass das Studium der Kulturen und Religionen ein wichtiger und 
selbstständiger Teil jeder Beschäftigung mit der Weltmission war und ist. Eine in-
haltliche Neuausrichtung ist mit der neuen Bezeichnung nicht verbunden. Deswegen 
bleibt „Missiologie” im Zeitschriftennamen auch erhalten. 
Neue Namen für die Buchreihen, eine neue Abkürzung, dann ein neues Logo, ja 
überhaupt eine ganz neue ‚corporate identity’ sucht der Vorstand derzeit mit pro-
fessioneller Unterstützung. Alle Mitglieder sind dabei zum Brainstorming eingeladen. 
Das geschieht aber ohne Zeitdruck, weil es wirklich ein alle überzeugendes Konzept 
werden soll, dass dann vielleicht wiederum drei Jahrzehnte Bestand haben kann. 

Ihr Thomas Schirrmacher, 1. Vorsitzender 

 

Wir sehen uns in unserem 
Missionsverständnis in einer großen 
evangelischen Tradition. 



evangelische missiologie 31[2015]3 115 

Biblische Grundlagen evangelikaler Missiologie:  
69 Thesen (Teil V) 

Thomas Schirrmacher 

Diese Thesen möchten in fünf Teilen die Grundlagen christlicher Mission zusammen-
fassen, wie sie sich aus dem biblischen Zeugnis und christlichen Bekenntnis ergeben. 
Nachdem in den vorangehenden drei Ausgaben die Teile I bis IV zur Verankerung der 
Weltmission in den zentralen christlichen Glaubensinhalten und in dem Gesamt-
zeugnis der Bibel (em 4/2014), zur Mission angesichts kultureller Vielfalt (em 1/2015) 
und zur Religionsfreiheit (em 2/2015) erschienen, folgt nun der fünfte und 
abschließende Teil zu Bekehrung und sozialer Veränderung.  

 

Prof. Dr. phil. Dr. theol. Thomas Schirr-
macher (geb. 1960) ist Rektor des Martin 
Bucer Seminars (Bonn, Innsbruck, Prag, 
Zürich, Istanbul), wo er Missions- und 
Religionswissenschaft und Ethik lehrt, 
Professor für Religionssoziologie an der 
Staatlichen Universität Timisoara, Ru-
mänien, Distinguished Professor of 
Global Ethics and International Deve-
lopment an der William Carey Universi-
ty, Shillong, Meghalaya, Indien, Direktor 
des Internationalen Instituts für Religi-
onsfreiheit der Weltweiten Evangelischen 
Allianz sowie Vorsitzender der Theologi-
schen Kommission dieses weltweiten Zu-
sammenschlusses von etwa 600 Millio-
nen. evangelischen Christen. Email: drth 
schirrmacher@me.com. 

Diese Thesen sind die überarbeitete 
Fassung der Jubiläumsthesen zum zehn-
jährigen Bestehen der Zeitschrift Evan-
gelikale Missiologie (em) 10 (1994) 4: 
112–120 und ihrer Nachdrucke.1  

                                                           
1 Niederländische Fassung in „Bijbelse Principes 
van evangelische Missiologie“. Informatie Evan-
gelische Zendings Alliantie 26 (1995) 5 (okt/nov): 
20–21 + 6 (dec/jan): 21–22 + 27 (1996) 1 
(febr/maart): 18–20 + 2 (apr/mei): 24–26 + 3 
(jun/jul): 19–20 + 4 (aug/sep): 20–21 + 5 (okt/nov): 
21–22 + 6 (dec/jan): 20–21. Englische Fassung in: 
Thomas Schirrmacher. God Wants You to Learn, 
Labour and Love. Reformatorischer Verlag Beese: 
Hamburg, 1999. 
 

V. Teil: Bekehrung und Soziale 
Veränderung 

56. These: Der Friede des einzelnen 
mit Gott, das heißt die persönliche 
Errettung aufgrund des gnädigen 
Opfers Jesu am Kreuz, ist das erste 
und vorrangige Ziel der Mission, aus 
dem heraus sich alle anderen Ziele 
ergeben. 
Jesus hat in Mt 16,26 sehr deutlich 
formuliert, dass das Heil der Seele wich-
tiger als alle anderen Werte ist:  

Denn was wird es einem Menschen nützen, 
wenn er die ganze Welt gewönne, aber 
seine Seele einbüßte? Oder was wird ein 
Mensch als Lösegeld geben für seine Seele? 

Paulus diskutiert dementsprechend im 
Römerbrief zunächst die Frage, warum 
Juden und Heiden vor Gott in ihren 
Sünden verloren sind und warum Jesus 
alleine das Heil geschaffen hat. Erst in 
Röm 5,1 schreibt Paulus:  

Da wir nun gerecht gesprochen worden sind 
aus Glauben, haben wir Frieden mit Gott 
durch unseren Herrn Jesus Christus, durch 
den wir auch durch den Glauben den 
Zugang zu dieser Gnade erhalten haben … 
(Röm 5,1-2).  

Von hier aus beginnt er, die persönliche 
Ethik, und dann die gemeinschaftliche, 
die kulturelle und die politische Ethik zu 
besprechen. 



116 evangelische missiologie 31[2015]3 

57. These: Auch wenn das persön-
liche Heil das erste und vorrangige 
Ziel der Mission ist, bedeutet dies 
nicht, dass es keine weitergehenden 
Ziele geben dürfe, sondern umge-
kehrt gewinnen alle weitergehenden 
Ziele von hier her ihre Bedeutung. 
Der inneren Transformation folgt die 
äußere, der Transformation des Ein-
zelnen folgt die Transformation 
immer größerer Lebensgemein-
schaften. 
Der Missionsbefehl nach Matthäus (Mt 
28,18-20) beinhaltet die Aufforderung, 
alle Menschen „zu Lernenden“ (‚Jün-
gern‘) zu machen. Dazu gehört im ersten 
Schritt eine persönliche Ansprache und 
Umkehr. Kann die Taufe auf den Namen 
des dreieinigen Gottes doch nur an ein-
zelnen vollzogen werden. Dennoch sol-
len gerade auf diesem Weg letztendlich 
ganze „Völker“ gewonnen werden, so 
dass ein hoher Prozentsatz an Christen in 
einem Volk nicht der persönlichen Um-
kehr zu Gott widerspricht. 
Außerdem ist die persönliche Umkehr zu 
Gott nicht Endpunkt, sondern Ausgangs-
punkt einer persönlichen Erneuerung und 
einer Erneuerung und Transformation 
von Familie, Kirche, Wirtschaft, Staat 
und Gesellschaft, denn es sollen ja alle 
Menschen „zu Lernenden“ (‚Jüngern‘) 
werden. Wenn Jesus seine Jünger auf-
fordert, „... und lehret sie alles zu halten, 
was ich euch befohlen habe“, so endet 
der Missionsbefehl mit der Aufforde-
rung, die gesamte Bandbreite der bib-
lischen Ethik zu vermitteln. Dadurch 
wird der Einzelne, sein Alltag und seine 
Umwelt ebenso verändert und trans-
formiert, wie auf Dauer sündige Struktu-
ren und sichtbare Ungerechtigkeit über-
wunden werden. 

58. These: Die Sozialarbeit innerhalb 
der christlichen Kirche auch und 
gerade angesichts kultureller Unter-

schiede wird gleich zu Beginn der 
neutestamentlichen Gemeinde im 
Diakonenamt institutionell verankert. 
Die Einsetzung von Diakonen in Apg 6 
und in der neutestamentlichen Gemeinde 
überhaupt ist von herausragender Bedeu-
tung. Es ist erstaunlich, dass die neutes-
tamentliche Gemeinde neben den Äm-
tern der Aufseher (Bischöfe) und Älte-
sten, die für Leitung und Lehre verant-
wortlich sind, nur ein weiteres festes 
Amt kennt, nämlich das der Diakone 
(Phil 1,1; 1Tim 3,8-10) und Diakoninnen 
(Röm 16,1; 1Tim 3,11-13), deren Auf-
gabe sozialer Natur ist. Die soziale Ver-
antwortung der Gemeinde für ihre Mit-
glieder ist im Diakonenamt so institutio-
nalisiert, dass eine Gemeinde ohne sie 
ebenso undenkbar ist wie eine Gemeinde 
ohne biblische Lehre oder ohne Leitung.  
Die Gemeinde ist für ihre eigenen Mit-
glieder sozial vollständig verantwortlich, 
sofern nicht Verwandte die Versorgung 
übernehmen können (1Tim 5,1-4). Bei 
dieser sozialen Verantwortung geht es 
nicht um Spenden, nicht um zeichenhafte 
Hilfe für einzelne, sondern um eine um-
fassende Verantwortung. 

59. These: In Apg 6 erhält die soziale 
Verantwortung innerhalb der Ge-
meinde zwar einen zentralen Stellen-
wert, aber das widerspricht nicht der 
Zentralität der Verkündigung des 
Wortes Gottes und des Gebetes, die 
im Amt der Ältesten und Apostel 
institutionalisiert ist.  
Die Apostel geben folgenden Grund an, 
warum sie das „Geschäft“ (Apg 6,3) der 
Witwenversorgung nicht auch noch über-
nehmen wollen: „Wir wollen aber im 
Gebet und im Dienst des Wortes verhar-
ren.“ (Apg 6,4) Gebet und Wortver-
kündigung sind dem sozialen Engage-
ment vorgeschaltet und geben ihm seine 
Begründung und Motivation. Wort und 
Gebet gehören dabei immer zusammen. 



evangelische missiologie 31[2015]3 117 

Schon der Dienst des Propheten Samuel 
war es nach 1Sam 12,23, zu „bitten“ und 
zu „lehren“. 
Soziale Verantwortung und Diakonie 
darf die verbale Verkündigung oder den 
unmittelbaren Vollzug des Gottesdienstes 
nie verdrängen, ergibt sich aber aus ih-
nen wie selbstverständlich. 

60. These: Die soziale Verantwor-
tung der Christen macht aber nicht 
an den Gemeindegrenzen halt. 
Spr 3,27 sagt deutlich:  

Enthalte dem, dem es gebührt, das Gute 
nicht vor, wenn es in der Macht deiner 
Hand steht, es zu tun!  

So gilt die Verantwortung in Gal 6,10 
durchaus allen Menschen gegenüber, und 
trotzdem werden die „Glaubensgenos-
sen“ eigens erwähnt:  

Lasst uns folglich so, wie wir Gelegenheit 
dazu haben, allen gegenüber das Gute tun, 
am meisten aber gegenüber den Hausgenos-
sen des Glaubens.  

Dabei darf man nicht vergessen, dass zur 
neutestamentlichen Zeit diejenigen, die 
Christen wurden, oft bedrängt und ver-
folgt wurden und ihre angestammte 
soziale Unterstützung verloren. 
Da Christen Gottes Liebe auch ihren 
Feinden gegenüber zum Ausdruck brin-
gen und die segnen, die ihnen fluchen 
(Röm 12,14), helfen Christen immer und 
gerne in aller Welt ohne Ansehen der 
Person, wenn es ihnen nur irgendwie 
möglich ist. Dabei sind sie ebenso bereit, 
dem Einzelnen in der konkreten Notlage 
zu helfen, wie sündige Sozialstrukturen 
aufgrund der biblischen Gebote zu ent-
larven und wenn irgendwie möglich, 
wenn auch ohne Gewalt, zu verändern. 
So geht es z.B. um die Erfüllung der 
zahlreichen biblischen Gebote, sich um 
Witwen und Waisen zu kümmern (z. B. 
5Mose 14,29; 16,11; 24,19-21; 25,12-
13). 

Ein reiner und unbefleckter Gottesdienst vor 
Gott, dem Vater, ist der: die Waisen und 
Witwen in ihrer Trübsal besuchen und sich 
selbst von der Welt unbefleckt halten (Jak 
1,27). 

Christliche Hoffnung ist gerade auch 
Hoffnung für Arme, Schwache und 
Elende, denn „dem Armen wird Hoff-
nung zuteil“ (Hiob 5,16) und „die Hoff-
nung des Elenden geht nicht für ewig 
verloren“ (Ps 9,19). Die zu Unrecht Ge-
fangenen sind „auf Hoffnung Gefan-
gene“ (Sach 9,12) und die einsame Wit-
we „hofft auf Gott und verharrt in Flehen 
und Gebeten Nacht und Tag“ (1Tim 5,5). 
Diese Hoffnung ist sowohl die Hoffnung 
auf ewige Gemeinschaft mit Gott wie auf 
Veränderung hier und heute. 
Dass immer neue christliche Bewegun-
gen Hoffnung für alle Gesellschafts-
schichten hatten – man denke etwa an 
die evangelikale Antisklaverei-Bewe-
gung, den Methodismus, die Heilsarmee, 
die Diakonissenmutterhäuser, das Blaue 
Kreuz, aber auch Diakonieverbände oder 
Orden –, hat die Kirchengeschichte tief 
geprägt. Hier gilt es ganz neu für die 
globale Entwicklung anzuknüpfen und 
wie Jesus für jeden Menschen irgendwo 
auf der Welt Hoffnung zu haben, und sei 
er auch von allen anderen abgeschrieben 
worden. 

61. These: Die Bibel ist kein reines 
Buch der Privaterbauung, sondern 
spricht sehr viel über gesellschaft-
liche Belange.  
Die Bibel spricht ungezählte Fragen von 
familiärer, wirtschaftlicher, juristischer, 
ziviler und organisatorischer Bedeutung 
an. Sie spricht über Erbschaft, Erzie-
hung, Armenfürsorge, Schulden, Infla-
tion, Gehälter, Steuern, Prostitution, Kid-
napping, Grundstücksgrenzen, Wieder-
gutmachung, Richter, Könige, Beste-
chung, Militärausgaben, Selbstverteidi-
gung, Bewahrung der Schöpfung, Mein-
eid, Abtreibung, Gewinn, Altenfürsorge, 



118 evangelische missiologie 31[2015]3 

Schutz der Blinden und Tauben und 
vielem anderen mehr. Ja, die meisten 
Sünden, die das Neue Testament aus-
drücklich nennt, sind soziale Sünden. 
Sollte all das nur den Einzelnen an-
gehen? Es sind im Gegenteil alle 
Versuche abzulehnen, die Bibel und das 
Gesetz Gottes nur als Weisungen für den 
Einzelnen zu verstehen. Ich betone nur, 
denn natürlich beginnt jede christliche 
Ethik und jede Veränderung beim Ein-
zelnen und im Lebensalltag. 
Die Bibel ist so durchdrungen von 
Schöpfungsordnungen für das gemein-
same Leben der Menschen, dass der Ver-
such, aus dem biblischen Gesetz im 
Alten und Neuen Testament ausschließ-
lich für den Privatbereich gültige Gebote 
herauszudestillieren, der Aufhebung des 
Gesetzes und seinem Ziel, dem ge-
rechten Frieden („schalom“), gleich-
käme. 

62. These: Wer für Diakonie ist, 
muss auch über die Gründe spre-
chen wollen, warum bestimmte Nöte 
überhaupt entstehen, wie dies 
bereits die alttestamentlichen 
Propheten taten. 
Sicher gibt man dem Hungernden immer 
zuerst etwas zu essen (1Joh 3,17). Aber 
dann muss man doch fragen, warum er 
hungert. Hat er kein Einkommen, keine 
Arbeit, kann er nicht arbeiten? Haben 
seine Eltern ihn verstoßen? Ist er Opfer 
eines Krieges? Ist er das Opfer seiner 
Religion, etwa wenn er als Hindu als 
Ärmster der Armen trotzdem keinen 
Beruf ergreifen darf, da er damit in eine 
andere Kaste eindringt? 
Die alttestamentlichen Propheten sparten 
nicht mit Analysen, wie die Witwen und 
Waisen und anderen durch hab- und 
machtgierige Menschen in Not gestürzt 
wurden, und sie klagten die Unrechtssys-
teme an (z. B. Jes 1,23; Jer 5,28; Hes 
22,7; Mal 3,5), die Witwen und Waisen 
unterdrückten, obwohl doch das Gesetz 

sagt: „Ihr sollt Witwen und Waisen nicht 
bedrücken“ (2Mose 22,21; vgl. 5Mose 
24,17; 27,19; Spr 23,10; Jes 1,17); 
„schafft Recht den Waisen und Witwen“ 
(5Mose 10,18; Ps 82,3), was ja mehr 
umfasst, als sie nur zu versorgen. Auch 
Jesus klagt über die Schriftgelehrten: „… 
sie fressen die Häuser der Witwen und 
verrichten zum Schein lange Gebete“ 
(Mk 12,40 = Lk 20,47). 

63. Menschenwürde und Menschen-
rechte sind im Wesen des Menschen 
als Geschöpf Gottes begründet.  
Dem Gedanken der Menschenrechte 
liegt der Anspruch zugrunde, dass alle 
Menschen das gleiche Recht darauf 
haben, als Person mit Würde behandelt 
zu werden – ungeachtet ihrer Unterschie-
de in Rasse, Religion, Geschlecht, Poli-
tik oder sozialem und ökonomischen Sta-
tus. Doch worin ist die Gleichheit der 
Menschen begründet, wenn nicht darin, 
dass Gott sie alle gleichermaßen und mit 
gleicher Würde geschaffen hat? Deswe-
gen beginnt jede christliche Begründung 
der Menschenrechte mit dem Schöp-
fungsbericht in den ersten beiden Ka-
piteln der Bibel, in denen es heißt:  

Und Gott sprach: Lasst uns Menschen in 
unserm Bild machen, uns ähnlich! … Und 
Gott schuf den Menschen nach seinem Bild, 
nach dem Bild Gottes schuf er ihn; als 
Mann und Frau schuf er sie (1Mose 1,26-
27; 5,1).  

Menschenrechte hat also nicht erst, wer 
an Gott glaubt oder Christ ist, sondern 
Menscherechte hat jeder, einfach weil er 
geschaffen ist. 
Der Staat schafft die Menschenrechte 
deswegen nicht, sondern er formuliert 
und schützt sie nur. So hat beispielweise 
der Mensch an sich das Recht auf Leben. 
Er erhält das Lebensrecht nicht erst 
durch den Staat. Der Staat kann etwa 
nicht einfach beschließen, dass seine 
Bürger kein Recht auf Leben mehr 
haben. Auch das in der Allgemeinen 



evangelische missiologie 31[2015]3 119 

Erklärung der Menschenrechte genannte 
Recht auf Ehe und Familie wird nicht 
vom Staat verliehen, und die Kinder 
gehören nicht dem Staat. Die Familie 
gehört nicht dem Staat, sondern der Staat 
anerkennt, dass er die vorgegebene 
Schöpfungsordnung von Ehe und Fami-
lie schützen muss. 

64. These: Wer sich nicht aktiv für 
einen guten Kurs der Gesellschaft 
einsetzt, akzeptiert gewollt oder 
ungewollt die Maßstäbe seiner Um-
welt. 
Kein Mensch kann ohne Maßstäbe und 
Werte leben. Wer sich nicht aktiv für ge-
sunde, gerechte, auch christliche Maß-
stäbe und Werte in allen Gesellschaften 
weltweit einsetzt oder gar meint, christli-
che Maßstäbe seien nicht für die Gesell-
schaft gedacht, muss sich seine wahren 
Maßstäbe woanders suchen – in der 
Regel eben einfach in seiner Umwelt. 
Wer sich nach dem Gebot des Paulus 
ganz in den Dienst Gottes stellen und 
deswegen sich nicht dieser Welt gleich-
stellen will (Röm 12,1-2), muss sein 
Denken – in dem vor allem die Maßstäbe 
dieser Welt verhaftet sind – ständig 
kritisch hinterfragen und erneuern lassen, 
damit er den Willen Gottes prüfen kann 
(Röm 12,2-3). 

65. These: Mission beginnt in der 
christlichen Gemeinde und Familie, 
indem durch Vorbild, Erziehung und 
Belehrung das Wort Gottes an die 
nächste Generation weitergegeben 
wird. 
Neben der Verkündigung des Wortes 
Gottes an Menschen außerhalb der Ge-
meinde darf die christliche Familie nicht 
vernachlässigt werden, ist doch eine ge-
sunde christliche Familie Voraussetzung 
für alle neutestamentlichen Leitungs-
ämter (1Tim 3,4-5+12-13; Tit 1,6-7). 
Wenn Christen die Kindererziehung aus 

der Hand geben, brauchen sie sich nicht 
mehr um eine christliche Ausrichtung 
von Kirche, Wirtschaft, Gesellschaft und 
Staat zu kümmern, weil sie sich selbst 
den besten Weg, diese langfristig im 
guten Sinne zu prägen und zu trans-
formieren, haben aus der Hand nehmen 
lassen. Das hebt das oben zur Religions-
freiheit der Kinder Gesagte (These 54) 
nicht auf. 

66. These: Aus dem unsichtbaren 
Frieden mit Gott erwächst die 
Hoffnung auf sichtbaren Frieden im 
Kleinen wie im Großen, denn Gott 
will eine Zukunft in Frieden, im 
kleinsten Lebenszusammenhang 
wie im weltweiten Schalom. 
Gott sagt in Jer 29,11:  

Denn ich kenne ja die Gedanken, die ich 
über euch denke, spricht der HERR. Es sind 
Gedanken des Friedens und nicht des 
Unheils, um euch Zukunft und Hoffnung zu 
gewähren.  

Aus dem Frieden des Einzelnen mit Gott 
ergibt sich die persönliche Ethik ebenso 
wie das Zusammenleben im gesellschaft-
lichen Rahmen im Sinne Jesu. Christen 
empfangen nicht nur Frieden, sondern 
geben ihn weiter und setzen sich für ihn 
ein. Deswegen sagt Jesus: „Selig sind die 
Sanftmütigen; denn sie werden das Erd-
reich besitzen“ (Mt 5,5). 
Christen wollen mit Anhängern anderer 
Religionen und Weltanschauungen fried-
lich zusammenzuleben und mit ihnen 
zum gemeinsamen Wohl und für Ver-
söhnung zusammenarbeiten. „Haltet, so-
weit es an euch liegt, mit allen Menschen 
Frieden“ (Röm 12,18). 

67. These: Das Schicksal der Gesell-
schaft ist auch das Schicksal der 
Christen. 
Ohne unsere Erde können auch Christen 
nicht leben! Zwar wird es einmal einen 
neuen Himmel und eine neue Erde geben 



120 evangelische missiologie 31[2015]3 

(Offb 21,1), aber auch dann gibt es 
menschliches Leben nur mit einer ‚Er-
de‘, so wie es menschliches Leben nur 
mit einem neuen Körper (‚Leib‘), nicht 
ohne Körper gibt (2Kor 5,1-4). Diese 
Welt ist unser Wohnort und der einzige, 
der für uns denkbar ist. Dies ist sicher 
nicht der einzige Grund, warum sich 
Christen für das Schicksal dieser Welt 
interessieren und versuchen zu retten, 
was zu retten ist, aber es ist durchaus ein 
biblisch legitimer Grund: Die Zukunft 
dieser Welt bestimmt auch die eigene 
Zukunft der Christen. Schon um ihrer 
selbst willen sind Christen nicht daran 
interessiert, dass weltweit alles um sie 
herum zusammenbricht, sondern wollen, 
dass diese Welt soviel Frieden, Gerech-
tigkeit und Barmherzigkeit erlebt, wie 
nur irgend möglich. 
So fordert Gott die Israeliten im heid-
nischen Babylon auf, Babylon Gutes zu 
tun, weil das Schicksal Babylons das 
Schicksal des Volkes Gottes ist:  

Suchet der Stadt Bestes, in die ich euch 
habe wegführen lassen, und betet für sie 
zum HERRN. Denn wenn es ihr wohlgeht, 
wird es auch euch wohlgehen (Jer 29,7).  

Im Neuen Testament fordert Paulus die 
Gemeinde zum Gebet für die Regierung 
auf, „damit wir ein ruhiges und friedli-
ches Leben führen können in aller Gott-
seligkeit und Ehrbarkeit“ (1Tim 2,1-3). 
In der Bergpredigt fordert Jesus Christen 
dazu auf, ihr Licht nicht unter den 
Scheffel zu stellen, sondern Salz der 
Erde zu werden. Direkt nach den Se-
ligpreisungen macht Jesus am Beispiel 
vom Salz und Licht deutlich, dass 
Gläubige nicht nur für sich selbst leben 
und wirken sollen (Mt 5,13-16). Er for-
dert ausdrücklich zum Handeln für und 
vor allen Menschen auf:  

So soll euer Licht leuchten vor den 
Menschen, damit sie eure guten Werke 
sehen und euren Vater, der im Himmel ist, 
verherrlichen (Mt 5,16).  

Hierbei weist der Zusammenhang darauf 
hin, dass Christen dafür auch Spott und 
Verfolgung in Kauf nehmen. 

68. These: Die christliche Hoffnung 
schließt die Hoffnung in Bezug auf 
die gesamte Schöpfung mit ein, in 
der Vollendung ebenso wie hier und 
heute. 
Die letztendliche Befreiung der Schöp-
fung umfasst nämlich das gesamte mit 
Leben erfüllte Universum:  

Die Schöpfung ist ja unterworfen der 
Vergänglichkeit, ohne ihren Willen, son-
dern durch den, der sie unterworfen hat, 
aber auf Hoffnung (Röm 8,20; vgl. Vers 
24).  

Deswegen umfasst die Beschreibung des 
neuen Himmels und der neuen Erde 
(Offb 21) nicht nur die Beschreibung der 
dortigen Menschen, sondern eben auch 
der Erde. 
Die Umweltbewegung hat die ‚Bewah-
rung der Schöpfung‘ zum Programm er-
hoben. Christen müssen deutlich ma-
chen, dass es keine Schöpfung ohne den 
Schöpfer und keine Hoffnung für die 
Schöpfung ohne die Hoffnung auf den 
Schöpfer gibt. Aber auch umgekehrt gilt: 
Wer Hoffnung auf den Schöpfer hat, 
muss auch Hoffnung für die Schöpfung 
haben. 
Die Herrschaft des Menschen über die 
Erde dient zwar zu allererst den Men-
schen, nützt aber auch der Schöpfung. 
Wer sich an Gottes Schöpfungsordnun-
gen hält, wird im Unterschied zum gott-
losen Egoisten für das Wohl der 
Schöpfung arbeiten:  

Der Gerechte kümmert sich um das Wohler-
gehen seines Viehes, aber das Herz der 
Gottlosen ist grausam (Spr 12,10).  

Im Schöpfungsbericht erhält der Mensch 
den Auftrag, die Welt zu „bearbeiten“ 
und zu „bewahren“ (1Mose 2,15), also 
zu verändern und zu erhalten, was sich 
theoretisch ausschließt, doch im Alltag 



evangelische missiologie 31[2015]3 121 

untrennbar zusammengehört. Beide 
Seiten der Transformation, das Ver-
ändern, Erneuern, ja Neuschaffen einer-
seits und das Erhalten, Stärken, ja Be-
schützen andererseits gehören zusammen 
wie zwei Seiten einer Münze. 

69. These: Es gibt Hoffnung für die 
Welt, wenn die Kirche Buße tut. 
Bedeutet die Hoffnung der christlichen 
Gemeinde, dass sie euphorisch jedem 
Verbesserungsvorschlag hinterherläuft 
und blind dafür ist, wie leicht gute Pläne 
in dieser Welt am Bösen scheitern? Nein, 
denn mit der Erneuerung des Einzelnen 
beginnend, über die Erneuerung der 
Familie und der Gemeinden fortschrei-
tend ist die christliche Kirche zunächst 
gefordert, dass die Reformation bei ihr 
Einzug hält. „Das Gericht muss beginnen 
am Hause Gottes“ (1Petr 4,17), denn es 
gilt für die Kirche, was schon Paulus im 
Einklang mit dem Alten Testament über 
das Volk Gottes sagt: „Um euretwillen 
wird der Name Gottes verlästert in aller 
Welt“ (Röm 2,24). Gottfried Schenkel 
schrieb 1946, kurz nach dem Zweiten 
Weltkrieg, treffend:  

Das Gericht, das über die Erde ergeht, ist 
nicht nur ein Gericht über Diktatur, 
Totalität, revolutionären Absolutismus und 
radikale Überheblichkeit, sondern auch ein 
Gericht, das zugleich über die Christenheit 

ergeht, wegen der Unchristlichkeit der 
christlichen Völker, wegen der Schwachheit 
der Christen gegenüber den anderen 
Mächten der Erde (G. Schenkel. ... auf 
Erden: Um die Verwirklichung des 
Bekenntnisses. S. 18-19). 

So wichtig es Christen auch ist, aus dem 
Wort Gottes zu erheben, was falsch läuft 
und wie Gott es haben möchte, so gibt es 
doch nur einen Weg zur Erneuerung der 
Kirche und der Gesellschaft, nämlich 
den in 2Chr 7,14 bezeichneten Weg:  

Wenn mein Volk, über das mein Name aus-
gerufen ist, sich demütigt und betet und 
mein Angesicht sucht und von seinen bösen 
Wegen umkehrt, dann werde ich vom Him-
mel her hören und ihre Sünden vergeben 
und ihr Land heilen.  

Dann kann die Kirche auch echte Für-
bitte für Gesellschaft und Staat leisten. 
Es bleibt nur zu hoffen, dass für uns 
nicht gilt, was Gott durch Hesekiel er-
schüttert feststellen musste:  

Ich suchte unter ihnen jemanden, der eine 
Mauer ziehen und vor mir für das Land in 
die Bresche treten würde, damit ich es nicht 
vernichten müsste, aber ich fand niemanden 
(Hes 22,30). 

(Das gesamte Dokument „Biblische 
Grundlagen evangelikaler Missiologie – 
69 Thesen“ von Thomas Schirrmacher 
kann im Büro des AfeM angefragt 
werden; info@missiologie.org.) 

 
 Noteworthy  

Für diese Rubrik laden wir unsere Leser ein, Hinweise auf Informationen, Material und 
Dokumente im Internet mit Bezug zu missiologischen Fragestellungen weiterzugeben 
(Eingabe-Formular unter www.missiologie.org oder einfach eine Email an 
info@missiologie.org). 

Neuauflage von Gustav Warnecks Evangelische Missionslehre als 
kostenlose pdf-Datei 
http://www.missiologie.org/edition-afem.html 

Der vollständige Klassiker der deutschen Missionswissenschaft wurde von Friedemann 
Knödler in moderner Schrift, mit neuen Überschriften sowie einem ausführlichen Register in 
der edition afem herausgegeben und um eine Einleitung von Thomas Schirrmacher ergänzt. 
Das zweibändige Werk ist jetzt auch kostenlos als pdf-Datei zugänglich! 

 



122 evangelische missiologie 31[2015]3 

Hudson Taylor als Vertreter einer radikalen Erweckungs- 
und Missionsbewegung  

Bernd Brandl 

Hudson Taylor gründete vor 150 Jahren die China Inland Mission (CIM). Dies wurde 
zu einer Initialzündung für die Etablierung einer ganzen Reihe von weiteren Missionen, 
die eine neue Missionsbewegung erzeugten und einen wichtigen Beitrag zur Missio 
Dei in dieser Welt leisteten. Diese Missionen waren jedoch auch Ausdruck der 
weltmissionarischen Bemühungen der letzten großen Erweckungsbewegung, die die 
westliche Welt heimsuchte. Die Radikalität dieser Erweckung prägte auch die neuen 
Missionen; das wird in 10 Thesen entfaltet und kritisch bewertet. 

Prof. Dr. Bernd Brandl ist seit seiner 
Promotion 1997 (Evangelischen Theolo-
gischen Fakulteit Leuven/Belgien) Do-
zent für Kirchen- und Missionsgeschichte 
am Theologischen Seminar Liebenzell 
(seit 2011 Internationale Hochschule 
Liebenzell). Davor studierte er Theologie 
am Bibelseminar Wuppertal (1972-1975) 
und an der Freien Theologischen 
Akademie Gießen (1982-1986) und war 
u.a. als Gemeinschaftspastor der Stadt-
mission in Dortmund (1974-1980), als 
Dozent am Nassa Theological College in 
Tansania (1989-1993) sowie als Mis-
sionsleiter der Neukirchener Mission 
(1993-1996) tätig. Bernd und Dorothea 
Brandl leben in Schömberg. Email: 
bernd.brandl@ihl.eu 

Einleitung 

1865 gründete Hudson Taylor (1832–
1905) die China Inland Mission (CIM). 
Was Taylor damit vor nun genau 150 
Jahren anstieß, war mehr als nur die 
Aufrichtung einer neuen Missionsgesell-
schaft, die sich nahtlos in die Reihe der 
anderen klassischen Missionen einreihen 
ließ. Mit der CIM entstand die erste einer 
ganzen Reihe weiterer Missionen, die 
zusammenfassend als Glaubensmissio-
nen (abgeleitet von englisch Faith 
Missions) bezeichnet werden. Dieser 
Begriff hat etwas mit dem ungewöhn-
lichen Finanzierungssystem dieser Ge-
sellschaften zu tun, welches Taylor von 
Georg Müller (1805-1898), dem Waisen-

hausvater von Bristol übernahm.1 Taylor 
ging so mit der CIM ganz neue Wege 
und wurde auf diese Weise zum Initiator 
einer neuen, dynamischen  weltmissiona-
rischen Bewegung, die in vom Christen-
tum noch unerreichte Gebiete vorstieß 
und neue Kirchen ins Leben rief.  
Was war das Besondere und Neue, 
womit die Glaubensmissionen ihren ganz 
spezifischen Beitrag leisteten zur welt-
weiten evangelischen Missionsbewe-
gung?  
Der Missionshistoriker Hans-Werner 
Gensichen nennt in seiner Missions-
geschichte der neueren Zeit die Glau-
bensmissionen „Missionen der radikalen 
Erweckung“. 2  Wie kommt er zu dieser 
Einschätzung und was meint er in 
diesem Zusammenhang mit dem Begriff 
„radikal“?  
Um zu verstehen, was Gensichen hier 
andeutet, kann ein kurzer Blick auf die 
Erweckungsgeschichte der letzten drei-
hundert Jahre nützlich sein. Seit dem 18. 
Jahrhundert wurde eine müde gewordene 
                                                           
1 Dieser bekam die Idee dazu übrigens von seinem 
Schwiegervater, dem Zahnarzt und Freimissionar 
Anthony Noris Groves, der in Indien und Persien 
wirkte (Anthony Noris Groves, `Seid nicht 
besorgt`, Das Glück eines abhängigen Lebens, 
Bielefeld: 1988). 
2 Hans-Werner Gensichen, „Missionsgeschichte in 
der neueren Zeit“. In: Bernd Moeller, K.D.Schmidt 
und Ernst Wolf (Hg.), Die Kirche in ihrer 
Geschichte, Bd. 4, Lieferung T, Göttingen: 1975, 
41. 



evangelische missiologie 31[2015]3 123 

Christenheit in Europa und Nordamerika 
immer wieder von neuen Wellen der 
Erweckung und Erneuerung erfasst. 3 
Man könnte in Deutschland schon den 
Barockpietismus des 17. und frühen 18. 
Jahrhunderts dazu zählen, der seinen 
Anfang nahm mit Philipp Jakob Spener 
(1635–1705), Nikolaus Ludwig Graf von 
Zinzendorf (1700–1760) und A. H. 
Francke (1663–1727). John Wesley 
(1703–1793), welcher seine Erweckung 
und Bekehrung Zinzendorf und den 
Herrnhutern verdankte, trug mit seinem 
Freund George Whitefield (1714–1770) 
das Feuer der Erweckung im 18. Jahr-
hundert durch ganz England bis in die 
neuen Kolonien nach Nordamerika. Hier 
wurde die Fackel des Evangeliums durch 

Jonathan Edwards (1703–
1758) und andere aufgenom-
men und weitergetragen. 
Anfang des 19. Jahrhunderts 
erfasste die große Erwe-
ckung dann auch den eu-
ropäischen Kontinent. Und 
immer, wenn Christen er-
weckt wurden, entstanden 
Werke der inneren und äuße-
ren Mission. So hat jede der 

hier beschriebenen Erweckungsbewe-
gungen eigene Missionen hervorge-
bracht, manchmal auch neue Kirchen. 
Wie alle Bewegungen in der Geschichte 
sind jedoch auch Erweckungsbewe-
gungen einem „Werden und Vergehen 
unterworfen“, wie Otto Riecker in 
seinem Buch Das evangelistische Wort 
überzeugend nachweisen kann. 4  Sie 
erleben Höhepunkte und Niedergang; 
Erweckungsbewegungen kommen und 
sterben; oft hinterlassen sie jedoch im 
                                                           
3  Ich beziehe mich hier auf Kenneth Scott 
Latourette, der seine Missionsgeschichte auf diese 
Wellentheorie aufbaute (Kenneth Scott Latourette, 
A History of he Expansion of Christianity, Vol. I-
VII, Grand Rapids: 1945-1971).  
4  Otto Riecker, Das evangelistische Wort, 
Neuhausen-Stuttgart: 21974, 63ff.  

Niedergang einen Keim für neues 
Leben.5  
Mitte des 19. Jahrhunderts war die große 
Erweckungsbewegung auf dem Konti-
nent und in der angelsächsischen Welt an 
ihr Ende gekommen und das Feuer 
weitgehend erloschen. Namentlich in 
Deutschland mündete die freie, der 
Sache des Reiches Gottes dienende er-
weckliche Missionsbewegung ein in 
kirchliche und streng konfessionell-lu-
therisch gebundene Missionswerke (z.B. 
der Leipziger Mission, der Neuendettels-
auer Mission, der Hermannsburger Mis-
sion). Gensichen spricht bei diesem 
Prozess von einer „Konsolidierung“ der 
Missionsbewegung durch die Kirchen, 
andere sahen darin jedoch einen Prozess 
der Verbürgerlichung und Verweltli-
chung. Der Enthusiasmus der frühen 
Jahre schmolz schnell dahin. Viele Ge-
biete und Völker weltweit blieben nach 
wie vor vom Evangelium unerreicht. Wie 
konnte da – so Gensichens Frage in 
seiner Missionsgeschichte 

... die alte Glut des spontanen, unmittelbar 
der Sache des Gottesreiches geweihten 
`Zeugentriebs` vor dem Erkalten bewahrt 
werden[?].6 

Doch schon wirkten neue Kräfte in 
England und Amerika, die einer weiteren 
Erweckungsbewegung Bahn brachen und 
neue geistliche Kräfte freisetzten. Es 
kann jetzt nicht meine Aufgabe sein, die 
vorbereitenden Entwicklungen und Be-
wegungen ausführlich darzustellen. Nur 
so viel in Kürze: 
Eine Wurzel der neuen Erweckungs-
bewegung waren u. a. Gruppen wie die 
Brüderbewegung. Sie wurde von John 
Nelson Darby (1800–1882) und anderen 
angeregt, welche in der ersten Hälfte des 
19. Jahrhunderts versuchten, die urchrist-
liche Gemeinde zu rekonstruieren oder 
noch einmal vor dem drohenden Welt-
                                                           
5 Ebd., 63. 
6 Gensichen, Missionsgeschichte, 41. 

Immer, wenn 
Christen  
erweckt wurden, 
entstanden 
Werke der inne-
ren und äußeren 
Mission. 



124 evangelische missiologie 31[2015]3 

ende „wiederherzustellen“.7 In der Brü-
derbewegung kam man übrigens auch zu 
der Überzeugung, dass die Gemeinden 
nicht durch ordinierte und extra ange-
stellte Geistliche geführt werden sollten. 
So wird in diesen Gemeinden bis heute 
das ordinierte Amt abgelehnt. Gemein-
den werden kollektiv durch Laienbrüder 
geleitet, ohne das Mitgliederlisten 
geführt werden. 
Dazu kam die prophetische Bewegung, 
die einer neuen Eschatologie den Weg 
bahnte. Diese fand ihren Ausdruck in 
einer Verschiebung der Erwartung der 
Wiederkunft Christi. In den vorher-
gehenden Erweckungen seit dem Pietis-
mus erwartete man die Parousie Christi 
nach dem segensreichen Kommen des 
1000jährigen Reiches (Postmillenia-
rismus). In dieser Eschatologie drückte 
sich auch eine optimistische Weltsicht 
aus, die Fortschritt und Hoffnung auf 
bessere Zeiten versprach. 8  Nun setzte 
sich in den erwecklichen Kreisen des 19. 
Jahrhunderts die Überzeugung durch, 
dass Jesus schon vorher wiederkommen 
werde, begleitet durch endzeitliche Kata-
strophen und das Kommen des Anti-
christen. Jesus werde dessen Herrschaft 
ein Ende setzten und erst dann sein 
1000jähriges Friedensreich auf Erden 
aufrichten (Prämilleniarismus). A.B. 
Simpson (1843–1919), Gründer der 
                                                           
7 Klaus Fiedler, „Mission als Theologie der Kirche 
– Eine kirchengeschichtliche Studie“. In: Reich 
Gottes und Mission „Dein Reich komme“, (Hg.) 
Robert Badenberg, Friedemann Knödler, Nürn-
berg/Bonn: 2011, 60ff. Fiedler sieht in dem „Resto-
rationist Interlude“ sogar eine eigene Erweckungs-
bewegung, deren Ziel, die Urgemeinde wieder-
herzustellen, um so die zersplitterte Christenheit 
wieder zu einen, scheiterte. Dazu zählt Fiedler auch 
die Apostolische Bewegung von Edward Irving 
(ebd., 60). 
8 So Philipp Jakob Spener in seinen Pia Desideria. 
Hier lässt sich ein gewisser Einfluss durch das 
Paradigma der Aufklärung nicht leugnen, die 
hoffnungsvoll eine neue Welt erwartete, in welcher 
das Licht der Vernunft regieren und alles besser 
werden würde. 

Christian and Missionary Alliance war 
davon überzeugt, dass Jesus persönlich 
im Millenium regieren würde, es werde 
keine „Königsherrschaft Jesu ohne 
König“ geben.9  
Die Weiterentwicklung der 
Heiligungslehre, wie sie in 
Ansätzen schon John Wes-
ley (1703–1791) vertreten 
hatte, unter anderen durch 
Charles Grandison Finney 
(1792–1875), ist ein drit-
tes Element, das die neue 
Erweckung auslöste. Im 
Mittelpunkt der neuen 
Heiligungslehre stand ein 
zweites Heiligungserlebnis 
nach der Bekehrung. Diese zweite Erfah-
rung (manchmal auch Geistestaufe ge-
nannt) erlebten viele als Ausrüstung mit 
geistlicher Kraft, die sich vor allem in 
einer neu angefachten Glut und Hingabe 
für die Mission auswirkte. Eine mit 
neuen Methoden und Kräften wirkende 
Evangelisations- und Missionsbewegung 
erwuchs auf diese Weise aus der Hei-
ligungsbewegung. Ihre weltmissionari-
sche Bedeutung erlangte sie dann durch 
Hudson Taylor und die durch ihn 
angeregten Glaubensmissionen.  
Wie in einem Brennglas bündelte Taylor 
diese verschiedenen theologischen, 
eschatologischen, ekklesiologischen und 
erwecklichen Motive und schuf 1865 mit 
der CIM die erste Glaubensmission als 
Ausdruck der sich in dieser Zeit ausbrei-
tenden neuen Erweckungsbewegung, der 
Heiligungs-, Heilungs- und Evangeli-
sationsbewegung. Gründung und rasches 
Wachstum der CIM wirkten dann wie 
eine Initialzündung für viele weitere 
Missionsunternehmungen weltweit, die 
sich alle nach den Prinzipien der CIM 
ausrichteten. Das geschah auch des-
wegen, weil Taylor mit seiner radikalen 
                                                           
9 A. B. Simpson, „How I Was Led to Believe in 
Pre-Millennarianism“, in: Christian Missionary 
Alliance Weekly, New York: 13.11.1891. 

Wie in einem 
Brennglas 
bündelte Taylor 
verschiedene 
theologische, 
eschatolo-
gische und 
erweckliche 
Motive. 



evangelische missiologie 31[2015]3 125 

Lebensführung und seinen revolutio-
nären Missionsmethoden die Sehnsucht 
vieler Christen nach neuen erwecklichen 
und missionarischen Aufbrüchen be-
rührte und sie so inspirierte und mobi-
lisierte. 
Es sind folgende 10 Prinzipien der CIM 
und Hudson Taylors, die in der zweiten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts eine neue 
Missionsbewegung auslösten und für 
ihre Zeit radikal und revolutionär waren: 

1. Zehn radikale und 
revolutionäre Prinzipien 
Hudson Taylors und der 
neuen Glaubensmissionen 

1.1 Radikal war die persönliche 
Lebensführung von Hudson 
Taylor. 

Als ihm klar wurde, dass er als 
Missionar nach China berufen sei, 
richtete er sein ganzes Leben und seine 
Ausbildung konsequent auf dieses Ziel 
aus.10 Er veränderte seinen persönlichen 
Lebensstil, härtete seinen Körper ab, 
lernte Chinesisch schon in England, 
begann eine medizinische Ausbildung, 
da er überzeugt war, dass er nur so die 
Herzen der Chinesen erreichen könne. 
Ursprünglich stammte Taylor aus einer 
tief religiösen methodistischen Familie. 
Später dann schloss er sich zeitweise der 
Brüdergemeinde in Hull an, ohne jedoch 
Mitglied derselben zu werden. Aus Chi-
na zurückgekehrt, hielt er sich zu den 
Baptisten. Kirchenstrukturen und konfes-
sionelle Grenzen waren ihm nicht wich-
tig. Beeinflusst von Georg Müller, mit 
dem er sein ganzes Leben verbunden 
blieb, begann er, Gott zu vertrauen, dass 
er ihm alle Mittel geben werde, die er 
benötigte. Seine persönlichen Anliegen 
nannte er nur Gott im Gebet und ver-
                                                           
10  Daniel W. Bacon, From Faith to Faith. The 
influence of Hudson Taylor on the Faith missions 
movement, Deerfield: 1983, 5. 

traute, dass der Höchste ihn mit allem 
versorgen würde, was er brauchte. Als 
die Missionsgesellschaft (Chinesische 
Evangelisationsgesellschaft)11, mit der er 
erst 20jährig nach China ausreiste, 
Schulden machte, trennte er sich 1857 
von ihr und lebte als Freimissionar, mit 
seiner Familie völlig abhängig von Gott. 
Als keine etablierte Mission sein An-
liegen teilte, das unerreichte Inland 
Chinas zu missionieren, gründete er kur-
zerhand 1865 eine eigene Missions-
gesellschaft, die China Inland Mission 
(CIM).  

1.2 Radikal war Taylors Überzeu-
gung, dass jeden Monat Millio-
nen Menschen in China ewig 
verloren gehen und wir Christen 
in der westlichen Welt die Ver-
antwortung haben, diese Uner-
reichten mit dem Evangelium zu 
erreichen. 

Als Taylor die CIM gründete, zielte er 
darauf, eine Organisation zu schaffen, 
die so flexibel und so schnell wie irgend 
möglich die Millionen unerreichter Men-
schen in China evangelisieren würde.12 
Der Gedanke, dass jeden Monat 
Millionen chinesischer Seelen verloren 
gehen ohne Glauben an Jesus, trieb 
Taylor auf die Knie und zur Tat. Der 
Name der von Taylors gegründeten 
Mission wurde zum Programm: Die 
Evangelisation des Inlandes Chinas! 
Dort schlug sein Herz, dies wurde zu der 
Leidenschaft seines Lebens. 13  Alles an-
dere war für ihn sekundär und wurde 
diesem großen Ziel untergeordnet: Das 
Evangelium denen in China zu bringen, 
die es noch nie gehört haben. 

                                                           
11  Chinese Evangelization Society, Gegründet 
durch den Freimissionar und Chinapionier Karl 
Gützlaff.  
12 Bacon, From Faith to Faith, 13. 
13 Marshall Broomhall, Hudson Taylor: The Man 
who believed God, London: 1929, 204. 



126 evangelische missiologie 31[2015]3 

Taylor war tief davon überzeugt, dass 
diese Menschen, welche ohne Glauben 
an Christus starben, ewig verloren 
waren.14 Wie kann das der Christenheit 
gleichgültig sein? Auf einem Vortrag in 
Perth rief er den Versammelten zu:  

Und die Millionen, die wir umkommen 
lassen – für die Ewigkeit? Gilt nicht auch 
uns der klare Befehl: `Gehet hin in alle Welt 
und predigt das Evangelium aller Krea-
tur?`15  

Getrieben von der in seinen Augen 
unendlichen Not der Chinesen und dem 
Gefühl, die Christenheit aufrütteln zu 
müssen, wuchs in Taylor die Überzeu-
gung, nur eine ganz neuartige Missions-
gesellschaft könne dieser Herausfor-
derung Chinas begegnen.  

Inzwischen begann noch ein anderer Plan 
seine [Taylors] Seele zu erfüllen, der mit 
seltsamer Beharrlichkeit über alles andere 
hinauswuchs: Der Ruf aus dem Inland 
Chinas, der Hilfeschrei jener christuslosen 
Millionen, um die sich niemand kümmerte, 
tönte Tag und Nacht in ihm.16  

Christen aus allen Denominationen, 
Männer wie Frauen, Laien wie Kleriker 
sollten zusammenwirken in dem einen 
Ziel: Allen Menschen in den Provinzen 
Chinas die Möglichkeit zu bieten, sich 
                                                           
14  Fiedler, Ganz auf Vertrauen. Geschichte und 
Kirchenverständnis der Glaubensmissionen, Gie-
ßen: 1992, 68. Taylor ließ die in seinen Augen 
furchtbare Tatsache nicht los, dass „Monat für 
Monat eine Million kostbarer Seelen in China 
verloren gehen, weil sie das Evangelium nicht 
haben“ (H. und G. Taylor, Hudson Taylor. Ein 
Lebensbild nach Erinnerungen, Briefen und 
Aufzeichnungen, Bd. II, Gießen: 1958, 15). Dieser 
betonte Exklusivismus (das Heil ist nur Christus-
gläubigen zugänglich) wird gegenwärtig in der 
evangelikalen Missiologie diskutiert; manche 
würden heute eher dem Inklusivismus zustimmen 
(das Heil ist für alle zugänglich – auch die Uner-
reichten können durch Gottes Weisheit gerettet 
werden). 

15 Zitiert A.a.O., 9. 
16 A.a.O., 22. 

für den Glauben an Christus entscheiden 
zu können.17 
Noch einmal rückte hier das große 
biblische Missionsmotiv des Gehorsams 
gegenüber dem Missionsauftrag in den 
Mittelpunkt des Geschehens.18 In Taylors 
Denken wurde dieses Motiv jedoch 
radikal zugespitzt auf das für ihn drin-
gendste Problem seiner Zeit: Die Milli-
onen unerreichter Menschen in China. In 
folgendem Zitat umschreibt Daniel W. 
Bacon Taylors „geistliche Missions-
Motivation“.19 Taylor schrieb in seinem 
Aufruf China`s spiritual Need and 
Claims:  

Lieber Leser, denke an die mehr als 80 
Millionen, in den sieben Provinzen, wo die 
Missionare am längsten gearbeitet haben, 
die noch unerreicht vom Evangelium sind. 
Denk an die über 100 Millionen in den 
anderen elf Provinzen des eigentlichen 
Chinas, die unerreichbar sind für die 
wenigen Missionare, die dort arbeiten. 
Denk an die 20 Millionen, die die weiten 
Gebiete der Mandschurei, Mongolei, Tibets 
und der nordwestlichen Gebiete bewohnen, 
die in ihrer Ausdehnung größer sind als 
ganz Europa – eine Menschenmenge von 
mehr als 200 Millionen, die außerhalb der 
Arbeitsgebiete aller bestehenden Missions-
gesellschaften sind. Wie soll denn Gottes 
Name bei ihnen geheiligt werden, wie soll 
sein Reich zu ihnen kommen, wie soll sein 
Wille von ihnen getan werden?20 

1.3 Radikal war Taylors Konzentra-
tion auf die Evangelisierung 
Chinas durch die Methode der 
Wanderpredigt  

Taylor wollte das Möglichste tun, um die 
Unerreichten in China schnell und effi-
                                                           
17 Fiedler, Ganz aus Vertrauen, 68. 
18  Daniel W. Bacon, From Faith to Faith. The 
influence of Hudson Taylor on the faith missions 
movement, Deerfield: 1983, 180–183.  
19 A.a.O., 15.  
20 J. Hudson Taylor, China`s Spiritual Need and 
Claims, London: 1887, 39 (in meiner Über-
setzung). 



evangelische missiologie 31[2015]3 127 

zient mit dem Evangelium zu erreichen. 
Dazu schien ihm die Methode der Wan-
derevangelisation das am besten geeig-
nete Mittel zu sein. Die Missionare soll-
ten erst die unerreichten Provinzen und 
Städte besuchen, das Evangelium ver-
kündigen, langsam Vertrauen aufbauen 
und erst danach mit der Errichtung von 
Missionsstationen und Gemeinden 

beginnen. Diese Priorität 
einer raschen Evangeli-
sierung Chinas hatte auch 
mit dem eschatologischen 
Missionsmotiv zu tun im 
Kontext der neuen prämil-
lennialen Eschatologie. Eine 
der Voraussetzungen für die 
baldige Wiederkunft und da-

mit dem segensreichen Anbrechen des 
Reiches Christi auf Erden hatte Jesus 
selbst in seiner Endzeitrede genannt:  

Und es wird gepredigt werden dies Evan-
gelium vom Reich in der ganzen Welt zum 
Zeugnis für alle Völker, und dann wird das 
Ende kommen (Mt. 24,14).  

Dieser Vers rückte nun als einer der 
wichtigsten Missionstexte ins Zentrum 
der Missionsmotivation der Glaubens-
missionen.21 Taylor und andere Gründer 
von Glaubensmissionen hatten die Über-
zeugung, dass Jesus erst dann wieder-
kommen könne, wenn diese Bedingung 
erfüllt sei: Überall auf der Erde muss das 
Evangelium verkündigt worden sein – 
dann erst kann das Ende kommen.22 Die 
Missionsarbeit könne daher sogar die 
Wiederkunft Christ beschleunigen. Den 
Anbruch des Reiches Gottes zu be-
schleunigen („to hasten the Kingdom“) 
wurde eine der Schlagworte in den Glau-
bensmissionen! Die Predigt unter den 
Völkern bedeutete gewissermaßen noch 
                                                           
21 Bosch, Transforming Mission, Paradigm Shifts 
in Theology of Mission. Maryknoll: 1991, 316; 
Brandl, Die Neukirchener Mission. Ihre Geschichte 
als erste deutsche Glaubensmission. Neukirchen-
Vluyn/Köln: 1998, 110; Gensichen, Missions-
geschichte, T 42. 
22 Fiedler, Ganz aus Vertrauen, 68 und 363ff.  

eines der letzten unerfüllten Zeichen vor 
der baldigen Wiederkunft Jesu. C.T. 
Studd brachte es in einem Brief auf den 
Punkt: „Lasst uns die Welt missionieren, 
und dann kann Christus wiederkom-
men.“23 Die so verknüpfte Erfüllung des 
Missionsauftrages mit der Wiederkunft 
Christi wirkte in den Glaubensmissionen 
als eine der stärksten Missionsmoti-
vationen und ließ sie große Opfer brin-
gen, um das Ziel der Evangelisierung der 
ganzen Welt zu erreichen.  

1.4 Radikal war Taylor als genialer 
Missionsstratege 

Die Priorität der Verlorenen – das war 
für Taylor die ultimative Strategie seiner 
Arbeit. Schon in seinem ersten program-
matischen Aufruf China`s Spiritual Need 
and Claims, den er in fortlaufenden 
Artikeln 1864 zum ersten 
Mal im Baptist Missionary 
Magazine veröffentlichte, 
entfaltete Taylor eine auf 
genauen Bevölkerungssta-
tistiken und kulturellen und 
geschichtlichen Untersu-
chungen basierende Strate-
gie, China mit dem Evan-
gelium zu durchdringen.24 Taylor stellte 
für jede Provinz genau dar, wie viel 
Menschen dort lebten, welche Bedeutung 
die jeweiligen Städte für das Chinesische 
Kaiserreich hatten und ob dort schon 
christliche Missionare tätig seien. Zahlen 
spielten eine große Rolle; so stellte er 
fest, dass in den 11 Provinzen, in wel-
chen schon protestantische Missionen 
wirkten, auf 91 Missionare 204 Mil-
lionen Chinesen kamen, die sie erreichen 
                                                           
23 Zitiert nach Jean Walker, Fool and Fanatic? 
Quotations from his letters, Gerrards Cross: 1980, 
18. 
24  „China`s Spiritual Need and Claims“, The 
Baptist Missionary Magazine, (Hg.) W.G. Lewis, 
12/1864; später veröffentlich unter dem Titel 
China`s Spiritual Need and Claims, London: 
(1866) 1887. 

... genaue 
Bevölkerungs-
statistiken, 
kulturelle und 
geschichtliche 
Untersuchungen.  

... die 
Unerreichten 
schnell und 
effizient mit 
dem Evanglium 
erreichen.  



128 evangelische missiologie 31[2015]3 

sollten. 25  Vor diesem Hintergrund ent-
wickelte Taylor einen systematischen 
Plan, wie er die noch unerreichten Pro-
vinzen mit dem Evangelium durch-
dringen wollte: 

Es werden erstens zwei Missionare 
zusammen mit zwei bekehrten Einhei-
mischen in jede unerreichte Provinz Chinas 
gesendet, die damit beginnen, als Reise-
prediger die ganze Provinz zu durchziehen 
und entsprechend der Möglichkeiten, die 
ihnen der Herr gibt, Gläubige sammeln. 
Wenn Gott eine offene Tür schenkt, wohnen 
sie für eine bestimmte Anzahl von Jahren in 
wichtigen Zentren (wie z. B. der Pro-
vinzhauptstadt), wenn dies praktisch mach-
bar ist. Als nächstes wird die Arbeit mit 
Hilfe bekehrter Einheimischer von der 
entsprechenden Provinz ausgeweitet zu den 
Hauptstädten der Verwaltungs-Bezirke, 
dann zu denen der Präfekturen und schließ-
lich zu den Hauptstädten der Landkreise. 
Von dort kann das Evangelium leicht in die 
wichtigeren Zentren der Landkreise ge-
bracht werden und von dort aus in die 
Dörfer.26 

Genau wurden die Evangelisationsreisen 
geplant, die Provinzen ohne christliches 
Zeugnis identifiziert und überlegt, wie 
und wo mit der Arbeit begonnen werden 
könnte.  

1.5 Radikal waren Taylors Gebets-
aufrufe, um Arbeiter für die Ernte 
zu gewinnen. 

Keine andere Mission hat in einzelnen 
Schritten über die Jahrzehnte hinweg so 
deutliche und konkrete Gebetsaufrufe 
veröffentlich wie die CIM – und zu den 
Lebzeiten Taylors dann auch als Antwort 
darauf spektakuläre Gebetserhörungen 
erfahren. Taylor begann diese Art des 
Bittens um Missionare im Jahre der 
Gründung der CIM 1865. Er hatte schon 
                                                           
25 Bacon, From Faith to Faith, 15. 
26 Hudson Taylor, China`s Millions, (Hg.) Hudson 
Taylor, London: 1875–76, 31 (in meiner Über-
setzung). 

für fünf neue Missionare für die Ningpo 
Mission gebetet, nun erweiterte er diese 
Bitte auf 24 ergänzende Mitarbeiter, 
jeweils zwei für die 11 unerreichten Pro-
vinzen, dazu auch zwei für die Mon-
golei. 27  Diese Gebetsaufrufe mit den 
konkreten Zahlen wurden in China`s 
Millions veröffentlicht. 1866 war die 
Bitte vollständig beantwor-
tet und 28 Missionare und 
Missionarinnen segelten 
nach China. 1875 bat Taylor 
Gott um weitere 18 Mit-
arbeiter, 60 meldeten sich 
und zehn reisten 1875, 
weitere acht 1876 nach 
China. 1881 wurde ein 
weiterer Gebetsaufruf formuliert. Für 42 
Männer und 28 Frauen, zusammen 70 
Mitarbeiter sollte gebetet werden; 1883 
wurde dieser Gebetsruf veröffentlicht 
und 1884 segelten 73 nach China. 1886 
fragte die CIM nach 100 weiteren 
Mitarbeitern für China. 1887 reisten 102 
nach China, ausgewählt von 600, die 
sich gemeldet hatten. 1890, auf einer 
Missionskonferenz von 40 Missions-
gesellschaften, die in China arbeiteten, 
rief Hudson Taylor die Teilnehmer auf, 
für 1000 weitere Arbeiter zu beten, um 
das Ziel, ganz China mit dem Evan-
gelium zu durchdringen, zu vollenden. 
Fünf Jahre später hatten diese Mis-
sionsgesellschaften, welche in China 
arbeiteten, 1.153 neue Mitarbeiter für die 
Arbeit in China gewonnen. 28  Am Ende 
des 19. Jahrhunderts umfasste die CIM 
als internationale und interdenominatio-
nelle Mission mehr als 1000 Missionare 
und Missionarinnen. Sie wuchs so zu 
einer der weltweit größten Missions-
organisationen heran. 

                                                           
27 Hudson Taylor, A Retrospect, London: 1900, 
119–120. 
28 Bacon, From Faith to Faith, 22-26. 

1000 
Missionare  
am Ende  
des 19. 
Jahrhunderts. 



evangelische missiologie 31[2015]3 129 

1.6 Radikal war Taylors Offenheit,  
so viele Menschen wie möglich, 
Ordinierte wie Laien beiderlei Ge-
schlechts, zu mobilisieren, um 
Chinas Millionen zu erreichen. 

Mit dem großen Ziel vor Augen – die 
Evangelisierung Chinas – und sich der 
großen Herausforderung sehr bewusst, 
suchte Taylor die ganze Christenheit für 
diese Aufgabe zu mobilisieren. Dabei 
hatte er keine Scheu, Gebildete und 
weniger Gebildete, Laien wie auch ordi-
nierte Theologen und eben auch Frauen, 
unverheiratete wie verheiratete als voll-
wertige Missionare zu berufen und ein-
zusetzen. Taylor fragte nach „skillful, 
willing workers“29 – also nach willigen, 
fähigen oder tüchtigen Arbeitern, Men-
schen, die dann auch bereit waren, die 
Glaubensgrundsätze der CIM zu akzep-
tieren. Das bedeutete nicht, dass Taylor 
Bildung oder die Ordination ablehnte 
oder missachtete. Diese Aspekte waren 
ihm jedoch nachgeordnet; Priorität hatte 
die Evangelisierung Chinas, und um 
dieses Ziel zu erreichen, brauchte Taylor 
die ganze Christenheit, nicht nur Offi-
ziere sondern auch das Fußvolk, wie er 
es einmal ausdrückte.30 

Sehr umstritten war Taylors 
Mut, Frauen, besonders auch 
unverheiratete, gleichberech-
tigt mit Männern als Evange-
listinnen und Missionarinnen 
einzusetzen. Er erntete gera-
de hier viel Kritik von an-

deren Missionsgesellschaften. Aber es 
zeigte sich doch bald, dass die Frauen als 
Missionarinnen überall da, wo sie wirken 
konnten, sehr erfolgreich waren und 
einen speziellen Beitrag zur Evange-
lisierung Chinas leisteten. Während einer 
großen Hungersnot 1877 reiste Frau 
Taylor mit zwei unverheirateten Missio-
                                                           
29 A.a.O., 62. 
30  Abgedruckt bei A. J. Broomhall, If I Had a 
Thousand Lives, Bd. III, London: 1982, 392. 

narinnen in die abgelegenen Provinzen 
Shansi, Zhili (in etwa das heutige 
Hebei), Henan und Shaansi. Sie halfen 
Waisenkindern, verteilten Lebensmittel 
und betreuten Flüchtlinge. An anderen 
Stellen gründeten sie Gemeinden und 
Taylor eröffnete eine eigene Region als 
Missionsgebiet für die Frauen, fast 400 
Kilometer entlang des Flusses Kwangsin. 
Dort gründeten Frauen Kirchen und 
Schulen; 3500 Chinesen wurden im 
Laufe der Jahre getauft und Chinesische 
Mitarbeiter wuchsen heran, um die Ge-
meinden zu leiten.31  

1.7 Radikal war Taylors Ekklesio-
logie, die es ihm ermöglichte,  
in seiner Mission Missionare aus 
allen evangelischen Denomina-
tionen aufzunehmen und ihnen 
Arbeitsbereiche zuzuweisen 

Hudson Taylor gründete eine echte inter-
denominationelle Mission, die es mög-
lich machte, dass Baptisten, Methodis-
ten, Anglikaner und Lutheraner gemein-
sam unter dem einen Dach der CIM das 
große Ziel der Evangelisierung Chinas 
anpacken konnten. Die Missionare soll-
ten sich allerdings einig sein in den all-
gemeinen und grundlegenden Glaubens-
sätzen, die in allen wichtigen evangeli-
schen Kirchen galten, wie sie auch die 
Evangelische Allianz schon 1848 formu-
liert hatte. Auch hier zeigt sich erneut 
das grundsätzliche Gestaltungsprinzip 
Taylors und der CIM: Alles, selbst Kir-
chengrenzen und Strukturen, wurden 
dem einem Ziel unterworfen: Die Uner-
reichten in China mit dem Evangelium 
zu erreichen.  
Auch hier ist es jedoch wichtig zu 
bemerken: Taylor hat Denominationen, 
Kirchen und deren besondere Bekennt-
nisse und Strukturen nicht abgelehnt. Sie 
waren ihm jedoch nicht so wichtig ange-
                                                           
31 Siehe dazu Taylors Kommentar in Bacon, From 
Faith to Faith, S. 66. 

... eine eigene 
Region als 
Missions- 
gebiet für 
Missionarinnen. 
r.  



130 evangelische missiologie 31[2015]3 

sichts der großen Aufgabe, das Evan-
gelium allen Menschen zu verkündigen. 
Auf dem Missionsfeld in China war 
Taylor nüchtern genug, die Mitarbeiter 
nach ihren kirchlichen Hintergründen zu 
sortieren. So bekamen die Baptisten ihre 
chinesische Provinz, in der sie Gemein-
den gründen konnten, die dann eine 
baptistische Ausrichtung hatten; die Ang-
likaner bekamen auch ihre eigene Pro-
vinz.32 Und Taylor wusste, dass am Ende 
auch die schwäbischen Liebenzeller mit 
ihrer pietistisch-lutherischen Prägung 
eine besondere Provinz brauchten, sie 
bekamen die Provinz Hunan mit Chang-
sha als Hauptstadt.  

1.8 Radikal war Taylors Offenheit, 
seine Mission zu internationa-
lisieren 

Als die CIM wuchs und die Arbeit Tay-
lors bekannt wurde, begann er, Reisen in 
andere europäische Länder und in die 
USA zu unternehmen mit dem Ziel, dort 
mit der CIM assoziierte Missionen zu 
gründen. So wurde 1888 ein nordameri-
kanischer Zweig gegründet, 1890 ein 
weiterer in Australien und Neuseeland. 
Weitere Zweige wurden in Skandinavien 
und Europa geschaffen, 1896 bzw. 1899 
auch ein deutscher Zweig, die spätere 
Liebenzeller Mission. Heute umfasst die 
Overseas Missionary Fellowship (OMF) 
Missionare aus 25 verschiedenen Natio-
nen und hat weltweit in vielen Ländern 
Zweige und Niederlassungen. Die Mis-
sion wird von Singapur aus geleitet.   

1.9 Radikal war Taylors Anpassung 
an die chinesische Kultur 

Als Hudson Taylor mit 20 Jahren 1852 
nach China kam, erlebte er Missionare, 
die in europäischem Überlegenheits-
gefühl versuchten, das Christentum in 
                                                           
32  Übrigens kam der erste chinesische angli-
kanische Bischof aus dieser Provinz und aus der 
Arbeit der CIM. 

China zu verbreiten. Sie machten sich 
kaum Mühe, äußerlich oder auch sonst 
der chinesischen Kultur entsprechend zu 
leben oder sich anzupassen. Auf der 
anderen Seite schauten die Chinesen auf 
die Europäer herab; sie verstanden sich 
und ihre Kultur als die eine wahre zivi-
lisierte Welt, das chinesische Kaiserreich 
als Reich der Mitte, alles andere, vor 
allem das ferne Europa, war für sie nur 
Peripherie, Rand. Die fremden Europäer 
wurden daher von den Chinesen als 
Barbaren abgelehnt, ja, vom einfachen 
und abergläubischem Volk als weiße 
Teufel gefürchtet. Deshalb war es fast 
unmöglich, als Europäer ins Inland von 
China zu reisen, ohne Aufstände zu pro-
vozieren. Genau das jedoch war Taylors 
Absicht; er wollte nicht tatenlos an der 
Küste auf bessere Zeiten warten. So ent-
schloss er sich etwa ab 1855, chinesische 
Kleidung zu tragen, sich nach chi-
nesischer Art die Hälfte des Haupthaares 
zu rasieren, seine blonden Haare schwarz 
zu färben und hinten zu einem Zopf 
zusammenzubinden.33 Dieser Schritt war 
für die anderen Europäer in China 
schockierend und empörend; Taylor wur-
de als Verräter an der eu-
ropäischen Sache angese-
hen. Man nannte die CIM 
spöttisch die „pigtail miss-
ion“ (Zopf-Mission) und 
viele befürchteten, dass die 
Chinesen den Respekt vor 
den Europäern verlieren würden.34 Aber 
dieser Schritt, den Taylor für alle 
Missionare der CIM verbindlich machte, 
öffnete der CIM die Tür ins Inland 
Chinas. Ohne von modernen Konzepten 
der Kontextualisierung oder Inkultura-
tion etwas zu wissen bahnte Taylor auf 
diese Weise der Evangelisierung ganz 
Chinas den Weg.   
                                                           
33  J. C. Pollock, Hudson Taylor und Maria, 
Giessen: (1962) 1966, 52ff. 
34  Alvyn Austin, China`s Millions. The China 
Inland Mission and Late Qing Society, 1832-1905, 
Grand Rapids/ Cambridge: 2007, 2. 

... ein 
 „Verräter  
an der 
europäischen 
Sache“. 



evangelische missiologie 31[2015]3 131 

1.10 Radikal war Taylors Überzeu-
gung, in seiner Missionsarbeit 
dem göttlichen Befehl zu fol-
gen „Gehet hin und prediget 
das Evangelium aller Kreatur“ 
(Mk. 16,16) und in aposto-
lischer Weise seine Missions-
arbeit durchzuführen35         

Von Taylor wird der Satz überliefert: 
„God`s work done in God`s way would 
never lack God`s supply“ 36  (Gottes 
Werk, getan auf Gottes Art und Weise 
wird es niemals an Gottes Unterstützung 
mangeln). Er glaubte, mit seiner Stra-
tegie der Wanderpredigt und mit seiner 
Art, allein durch Vertrauen in Gottes 
Fürsorge die Missionsarbeit zu finan-
zieren, ganz im Sinne Jesu und der 
Apostel zu handeln: 

Wurde uns nicht gesagt, dass wir zu aller-
erst das Reich Gottes suchen sollen – nicht 
die Mittel, um es voranzubringen – und dass 
all diese Mittel uns dann hinzugegeben 
werden? Solche Verheißungen sind wahr-
haftig ausreichend. Ich begriff, dass der 
apostolische Plan nicht darin bestand, Wege 
und Mittel zu beschaffen, sondern 
hinzugehen und die Arbeit zu tun, im 
Vertrauen auf Seine Verheißungen, der 
gesagt hat: Suchet zuerst Gottes Reich, so 
wird euch alles andere hinzugetan werden.37 

„Wege und Mittel“ (ways and means) zu 
suchen, um den großen Missionsauftrag 
zu erfüllen – genau das war der Kern des 
klassischen Missionsprogramms William 
Careys, welches er 1792 in seinem 
richtungweisenden Missionsmanifest 
schon im Titel ausgesprochen hatte: „An 
Enquiry into the Obligations of 
Christians, to use Means for the Con-
                                                           
35  Hudson Taylor, China`s Millions, 1, 1875–
1876, 31.    
36 Zitiert nach: Frank Houghton (Hg.), The Fire 
Burns On: CIM Anthology 1865–1965, London: 
1965, 93. 
37  Zitiert in: Marshall Broomhall, Our Seal, 
London: 1933, 11 (in meiner Übersetzung). 

version of the Heathens“.38 Mit seinem 
Aufruf, zuerst nach Gottes Reich zu 
trachten und nicht auf die Mittel zu 
schauen, mit denen das Reich gebaut 
werden könne, setzte sich Taylor bewusst 
von Carey und der klassischen Mis-
sionsbewegung der ersten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts ab. Taylor sah hier eine 
Schwäche vieler Missionswerke, die 
zwar Gottes Werk treiben wollten, dies 
aber auf eine Art und Weise versuchten, 
welche nicht dem von Taylor erkannten 
Modell der Apostel im Neuen Testament 
entsprach. Hier ging Taylor andere und 
neue Wege. 
Ohne diese klare Überzeugung, ganz wie 
die Apostel und im Gehorsam zu Gottes 
biblischem Auftrag Mission zu betreiben, 
ist die Dynamik und die Anziehungskraft 
von Hudson Taylor und die der CIM 
nicht zu erklären. Radikal war Taylors 
Rückgriff auf die Zeiten Jesu und der 
Apostel. Taylor wollte nicht nur mo-
tiviert von den Aposteln und in ihrem 
Sinne handeln, ihm ging es darum, auch 
methodisch heute genau wie die Apostel 
damals Mission zu treiben. Heinrich 
Coerper, Leiter des deutschen Zweiges 
der CIM, wurde später kritisiert wegen 
der „reichlichen Verwendung des weib-
lichen Geschlechtes“ 39  in der CIM. Er 
wies jedoch nach, dass darin ein klarer 
Plan und Wille Gottes läge, der schon im 
Alten Testament verheißen sei (Joel 3, 1–
5). Ihm ging es in seinen weiteren Aus-
führungen darum, die biblische Legiti-
mität dieses „reichlichen Gebrauchs“ 
nachzuweisen.40 Ein in irgendeiner Wei-
se nichtbiblisches Verhalten oder Han-
deln hätte die Grundlage und die 
Legitimität der neuen Missionen er-
schüttert. Gerade darin meinten sie sich 
                                                           
38 William Carey, An Enquiry into the Obligations 
of Christians, to use Means fort he Conversion oft 
he Heathens. London: 5.Aufl. 1961 (1. Aufl. 1792). 
39 Heinrich Coerper, Das Werk der China-Inland-
Mission in Liebenzell, Dinglingen: 1903, 12. 
40 Ibid., 12–13. 



132 evangelische missiologie 31[2015]3 

nämlich von den älteren klassischen 
Missionen zu unterscheiden. 

2. Hudson Taylors Einfluss auf 
die deutsche Missionsbewe-
gung im späten 19. und zu 
Beginn des 20. Jahr-
hunderts. 

Mit den oben entfalteten radikalen 
Grundsätzen initiierte Taylor eine neue, 
dynamische Missionsbewegung, die 
weltweit neue Missionskräfte mobili-
sierte und in vom Evangelium noch 
unerreichte Regionen vorstieß.  
Wie kam es jedoch dazu, dass Taylor 
gerade auch im deutschsprachigen Raum 
eine solch große Wirksamkeit entfalten 
konnte? Durch ihn sind ja eine Fülle 
neuer Missionen und Missionsinitiativen 
entstanden, die teilweise bis heute einen 
wichtigen Faktor darstellen unter den 
Missionen in Deutschland.41  
Die klassischen Missionen waren, wie 
Gensichen richtig schreibt, Mitte des 19. 
Jahrhunderts in eine Ermüdungsphase 
geraten. 42  Seitdem gab es eine wieder-

erwachte große Sehnsucht 
nach neuen geistlichen Er-
fahrungen. Ausdruck dieser 
neuen Sehnsucht wurde 
dann ab 1870 die Heili-
gungs-, Evangelisations- 
und Heilungsbewegung. In 
Europa war dies die letzte 

große Erweckungsbewegung, die die alte 
europäische Christenheit berührte. Erwe-
ckungsgeschichtlich betrachtet steht Tay-
                                                           
41  Auf Hudson Taylor und die China Inland 
Mission gehen in Deutschland direkt oder indirekt 
zurück: Die Allianzmission, die Neukirchener 
Mission, die Liebenzeller Mission, die Marburger 
Mission, Weltweiter Einsatz für Christus (WEC), 
Evangeliumsgemeinschaft Mittlerer Osten (EMO). 
Weitere Missionen, die heute nicht mehr existieren:  
der Chrischonazweig der China-Inland-Mission, 
Mission des Frauenmissionsgebetsbundes, Frie-
denshort-Mission. 
42 Gensichen, Missionsgeschichte, T 41. 

lor mit seiner theologischen Herkunft 
und Entwicklung und seinem radikalen 
Eifer für die Missionierung Chinas mit-
ten im Zentrum dieser neuen geistlichen 
Bewegung. Ja, er erfüllte durch seine 
charismatische Persönlichkeit, sein Ge-
betsleben und durch seinen unmittelbar 
von Gott abhängigen Lebensstil genau 
diese Sehnsucht nach neuem, von den 
Aposteln inspiriertem geistlichen Leben 
und Handeln.   
Kein Wunder also, dass es in Deutsch-
land zunächst vor allem Persönlichkeiten 
aus dem Umfeld der Heiligungs-, Hei-
lungs- und Evangelisationsbewegung 
waren, die zuerst auf Taylor und die CIM 
aufmerksam machten. Einige von ihnen 
wurden dann auch angeregt, in Deutsch-
land neue Missionen zu gründen, die 
Taylors Grundsätzen folgten. Diese Mis-
sionen arbeiteten oftmals direkt mit der 
CIM zusammen oder bildeten Zweige 
der CIM auf dem europäischen Konti-
nent. Sie gehören bis heute zur welt-
weiten Familie der Glaubensmissionen; 
in Deutschland bilden sie den Kern der 
Missionen, die sich in der AEM (Arbeits-
gemeinschaft Evangelikaler Missionen) 
zusammengeschlossen haben.  
Julius Stursberg (1857–1909), Nach-
folger von Ludwig Doll (1846–1883), 
dem Gründer der Neukirchener Mis-
sion43, war der erste in Deutschland, der 
über das Leben von Taylor und über die 
Gründungsgeschichte der CIM ausführ-
lich ab März 1889 in 22 Folgen im 
Missions- und Heidenboten Neukirchens 
berichtete. 44  1891 gab Stursberg diese 
Artikel als Buch heraus unter dem Titel: 
                                                           
43 Die Neukirchener Mission ist die erste deutsche 
Glaubensmission, die wesentlich nach den Grund-
sätzen von Taylor und der CIM geführt wurde (vgl. 
Bernd Brandl, Die Neukirchener Mission).  
44  Es handelte sich dabei um Stursbergs Über-
setzung von Taylors Bericht über die Entstehung 
der CIM, „A Retrospect“, Missions- und Heiden-
boten , (Hg.) J. Stursberg), 10, Neukirchen: ab 
März 1989.  

... eine große 
Sehnsucht 
nach neuen 
geistlichen 
Erfahrungen. 



evangelische missiologie 31[2015]3 133 

J. Hudson Taylor und die China Inland 
Mission.45 
Das war die erste in Deutschland pub-
lizierte Schrift, die ausführlich und auch 
zuverlässig über Taylor und die Ent-
wicklung der CIM berichtete. Stursberg 
begegnete Taylor 1888 auf der interna-
tionalen Missionskonferenz in London 
und war von der Persönlichkeit und Tay-
lors Einfluss auf die Konferenz-
Teilnehmer bewegt.  

Unvergesslich ist … der tiefe Eindruck, den 
er [Stursberg] von der Persönlichkeit und 
dem Auftreten des teuren Gründers der 
China-Inland-Mission empfing, unvergess-
lich … die mancherlei gesegnete Anregung 
und Belehrung, die uns aus den Ansprachen 
Hudson Taylors und anderer Arbeiter der 
China-Inland-Mission zuteilwurde.46  

Heinrich Coerper (1863–1936), ab 1899 
Leiter des deutschen Zweiges der CIM, 
las Stursbergs Buch über Taylor. Im 
Frühjahr 1892 lud Otto Stockmayer 
Coerper ein, mit ihm zu Vorträgen nach 
England zu reisen. Dort besuchte Coer-
per u.a. auch die Zentrale der CIM in 
London. 47  Beeindruckt von Taylor und 
seiner Missionsarbeit hielt Coerper dann 
1892 in Frankfurt auf der dritten Stu-
dentenkonferenz der späteren DCSV 
(Deutsche christliche Studentenvereini-
gung) einen Vortrag über Taylor. Dieser 
wurde gedruckt unter dem Titel: „Hud-
son Taylor: einige Fußstapfen des leben-
digen Gottes im Leben des Arztes 
Hudson Taylor und in der durch ihn 
begründeten China-Inland-Mission“.48 
Durch Coerpers Vortrag über Taylor an-
geregt, beschloss der Leitungskreis der 
                                                           
45  Julius Stursberg, J. Hudson Taylor und die 
China Inland Mission, Neukirchen: 1891.  
46 AaO., 108. 
47 Kurt E. Koch, Heinrich Coerper und sein Werk, 
Liebenzell: 1964, 81. 
48  Heinrich Coerper, Hudson Taylor: einige 
Fußstapfen des lebendigen Gottes im Leben des 
Arztes Hudson Taylor und in der durch ihn 
begründeten China-Inland-Mission, Bonn: 1892. 

Studentenkonferenz, Taylor persönlich 
zu Vorträgen nach Deutschland einzu-
laden. So wurde Taylor im August 1893 
zum vielbeachteten Hauptredner auf der 
vierten Studentenkonferenz in Frankfurt. 
Durch den prominenten Redner verdop-
pelte sich die Zahl der Teilnehmer. 
Schon im April desselben Jahres war 
Taylor zu Vorträgen nach Barmen (heute 
Wuppertal) gekommen, um die dort ins 
Leben gerufene Deutsche China Allianz-
Mission, die zweite deutsche Glaubens-
mission, zu unterstützen. Insgesamt be-
suchte Taylor sechs Mal Deutschland, 
wobei vier Besuche offizielle Vortrags-
reisen waren.49  
1897, auf seiner vierten und 
bedeutsamsten Reise nach 
Deutschland, kam es zu 
einer folgenreichen Begeg-
nung Taylors mit Vertretern 
der deutschen klassischen 
Missionen in Berlin. Man 
traf sich im Hause des Wa-
liser Rev. George Palmer 
Davies (1826–1881) und dessen Gattin 
Mary Palmer-Davies, geborene Freiin 
von Dungern (1843–?). 50  Davies war 
Vertreter der britischen- und auslän-
dischen Bibelgesellschaft in Deutschland 
und tätig in der Leitung der englisch-
sprachigen bischöflichen Methodisten-
gemeinde in Berlin.51 Unter anderem war 
Prof. Karl Heinrich Plath (1829–1901) 
von der Goßnerschen Mission im Hause 
der Davies anwesend.52 Hier musste sich 
                                                           
49  Ausführlich dargestellt und dokumentiert in 
Andreas Franz, Mission ohne Grenzen. Hudson 
Taylor und die deutschsprachigen Glaubensmis-
sionen, Gießen/Basel: 1993, 43ff. 
50  Frau David-Palmer gründete in Berlin eine 
Droschkenkutscher-Mission. 
51  Nicholas Michael Railton, „Die deutsch-briti-
schen Beziehungen im Kontext der Allianz-
bewegung“, in: Jahrbuch für Evangelikale Theo-
logie (Hg. Christoph Raedel, Helge Stadelmann, 
Jürgen Buchegger, Jochen Eber), Witten: 2014, 
24–25. 
52 Franz, Mission ohne Grenzen, 53. 

... eine 
folgenreiche 
Begegnung mit 
Vertretern der 
deutschen  
klassischen 
Missionen. 



134 evangelische missiologie 31[2015]3 

Taylor kritischen Fragen stellen. Die 
Kritiker, alle aus einem landeskirch-
lichen Hintergrund stammend, konnten 
sich z.B. nicht vorstellen, wie es in der 
CIM möglich sei, Missionare aus so 
verschiedenen Kirchen aufzunehmen, 
Kirchen, die aus deutscher landeskirch-
licher Sicht als Sekten angesehen wur-
den. 53  Auch das Finanzierungssystem, 
später als Glaubensprinzip bezeichnet, 
wurde kritisch hinterfragt. Taylor gelang 
es jedoch, auf alle Einwände in einer 
solchen Art und Weise zu antworten, 
dass am Ende auch seine Kritiker ver-
stummten und voller Hochachtung für 
ihn waren. 
Diese Episode zeigt eindrücklich, wie 
gewinnend Taylors Persönlichkeit auch 
auf Vertreter der klassischen Missionen 
in Deutschland wirkte. Warum das so 
war, zeigt auch ein Abschnitt in Karl 
Heims autobiographischen Notizen Ich 
gedenke der vorigen Zeiten, wo er von 
einer Begegnung54 mit Taylor berichtet: 

Eine weitere, ganz besonders prominente 
Persönlichkeit, die in Frankfurt dabei war, 
war der englische Missionsarzt Hudson 
Taylor, der Begründer der China-Inland-
Mission, eine wahrhaft apostolische Er-
scheinung. … Besonders auf uns Tübinger 
machte Hudson Taylor einen starken Ein-
druck. Wir hatten noch nie einen Mann 
kennengelernt, dessen Leben wie das der 
Apostel und Propheten bis in alles einzelne 
hinein unter göttlichen Befehlen stand. Wir 
kamen ja aus dem Tübinger Stift, der Hoch-
burg der liberalen Theologie und der Bibel-
kritik. Wir umringten daher Hudson Taylor 
und stellten ihm die Frage: Wie können Sie 
so an jedes Wort der Bibel glauben? Er gab 
uns zur Antwort: Wenn Sie morgen von 
Frankfurt wieder abreisen wollen, so 
schlagen Sie das Kursbuch auf und sehen 
nach, wann der Zug abgeht. Und wenn da 
steht, um sieben Uhr morgens fährt der erste 
Zug, so stellen Sie weiter keine Unter-

                                                           
53 A.a.O., 54. 
54  In Frankfurt, August 1893 auf der vierten 
Studentenkonferenz. 

suchungen an über die Zuverlässigkeit des 
Kursbuchs, sondern gehen morgens sieben 
Uhr auf den Bahnhof und finden dort den 
angegebenen Zug. Genauso wie Sie es mit 
dem Kursbuch machen, habe ich es seit 
fünfzig Jahren mit der Bibel und ihren 
Geboten und Zusagen gemacht, und ich 
habe ihre Weisungen in einem langen 
Leben auch unter Hunderten von Todes-
gefahren immer richtig gefunden.55   

Taylor erschien den Tübinger Theologie-
studenten als eine, wie Heim es formu-
lierte, wahrhaft apostolische Gestalt, die 
gewissermaßen mit seinem Lebensstil 
den garstigen Graben zwischen der Zeit 
der Apostel und Propheten und unserer 
Zeit in seiner Person überbrückte. Das 
faszinierte und traf die Sehnsucht nach 
einer Wiederbelebung der geistlichen 
Kräfte der apostolischen Epoche. 
Heim war nicht der einzige, der von 
einer prägenden Begegnung mit Taylor 
in seinen Erinnerungen berichtete. Pfr. 
Karl Ferdinand Blazejewski (1862–
1900), einer der Gründerväter des Mar-
burger Gemeinschaftsdiakoniewerkes, 
gehörte auch zu denen, die Taylor 1893 
auf der Frankfurter Studentenkonferenz 
erlebten. Er schrieb an seine Gattin, 
nachdem er Taylor erlebt hatte:  

Hier in Frankfurt lerne ich es erkennen, wie 
ich mich selbst liebe und nicht den HERRN. 
… Der HERRN hat mein Herz erfaßt und 
mir meine Sünden aufgedeckt. … Wie 
danke ich dem HERRN, daß Er mich 
hierher geführt und so mich innerlich 
vertieft hat! Er helfe mir weiter in der 
Heiligung!56   

Auch Ernst Modersohn erwähnt Taylor 
als „Apostel Chinas“ und stellt ihn in die 
Reihe der großen „Gotteszeugen“, die 
                                                           
55  Karl Heim, Ich gedenke der vorigen Zeiten. 
Erinnerungen aus acht Jahrzehnten, Wuppertal: 
1964, 31–32.  
56  Karl Ferdinand Blazejewski [Frankfurt] – 
Wilhelmina Blazejewski, 11. und 14.08.1893, ab-
gedruckt in: Martin Krawielitzki, Carl Ferdinand 
Blazejewski. Sein Leben und Wirken, Marburg: 2. 
Aufl. 1929, 23. 



evangelische missiologie 31[2015]3 135 

„Das brauchen 
wir: mütterliche 
Herzen für die 
Männerwelt.“ 

die ersten Bad Blankenburger Allianz-
konferenzen prägten. 57  Friedrich Wil-
helm Baedeker (1823–1906), der Taylor 
zeitweise während seiner Deutschland-
reisen übersetzte, war von Taylor tief be-
eindruckt.58 Interessant sind auch Taylors 
Begegnungen mit bedeutenden Frauen 
aus dem Bereich der Evangelisations- 
und Heiligungsbewegung in Deutsch-
land, welche er ermutigte, missionarisch 
und verkündigend auch vor Männern 
tätig zu werden. Hedwig von Redern 
(1866–1935), Mitgründerin des Frauen-
Missions-Gebetsbundes, begegnete Tay-
lor 1897 auf seiner vierten Deutschland-
reise in Berlin. In ihrer Autobiographie 
schrieb sie:  

Einmal darf sie auch einem Großen im 
Reich der Mission gegenüberstehen. … 
Herzgewinnend lächelt er … der kleine 
Mann sagt in seinem freundlichen Englisch: 
‚Oh I am glad. Das brauchen wir: mütter-
liche Herzen für die Männerwelt, und ich 
freue mich für alles Bahnbrechen.‘59 

Eva von Thiele-Winkler 
(1866–1930), Begründerin 
der Friedenshort Diakonie 
und Schwesternschaft, erleb-
te das Ehepaar Taylor 1903 
in der Schweiz, wo der ge-
sundheitlich angeschlagene 

Taylor Erholung suchte. Tief bewegt von 
dessen „heiligem Leben“ schrieb sie 
später über diese Begegnung:  

Man spürte die Gegenwart Gottes, wenn 
man mit ihm zusammen war, und ich hatte 
den Eindruck von einem Menschen, der in 
seltener Weise durchheiligt und ausgereift 
war. Eine kindliche Heiterkeit, ein lieblicher 
Frohsinn, ein unumwölkter Glaube in der 
schwersten Zeit seines Lebens, die tiefe 

                                                           
57 Ernst Modersohn, Er führte mich auf rechter 
Straße, Wuppertal: 2. Aufl. 1961, 122. 
58  Ulrich Bister, Stephan Holthaus (Hg.), 
Friedrich Wilhelm Baedeker. Leben und Werk 
eines Russlandmissionars. Wiedenest: 2006, 28 
und 81.  
59  Hedwig von Redern, Knotenpunkte. 
Selbstbiographie, Lahr-Dinglingen: 1938, 45. 

Ruhe im Willen Gottes, … so stand und 
steht noch heute dieser Held Gottes vor 
meinem Auge als eine Lichtgestalt … .60  

Der Nestor der deutschen Missions-
wissenschaft, Gustav Warneck (1834–
1910), stand den neuen Missionen, die 
angeregt durch Taylor in Deutschland 
entstanden, zunächst recht kritisch ge-
genüber. Er warnte 1882 in der Allge-
meinen Missions-Zeitschrift vor einer 
Zersplitterung der deutschen evangeli-
schen Missionslandschaft. 61  Später je-
doch, in seinem Abriß einer Geschichte 
der protestantischen Missionen, welcher 
1905 erschien, fand er sehr warme und 
freundliche Worte für Taylor und sein 
Lebenswerk:  

Der Stifter der China Inland M. ist der Arzt 
Hudson Taylor, ein Mann voll heiligen 
Geistes und Glaubens, völliger Hingabe an 
Gott und seinen Beruf, großer Selbstver-
leugnung, herzlicher Barmherzigkeit, selte-
ner Gebetskraft, bewunderungswürdiger Or-
ganisationsgabe, energischer Initiative, rast-
loser Ausdauer, erstaunlicher Menschen-
beeinflussung und bei dem allem von 
kindlicher Demut.62  

Ein größeres Lob für einen Menschen ist 
wohl kaum noch möglich. Auch der 
Missionshistoriker Julius Richter (1862–
1940), der das Erbe Warnecks weiter-
führte, begegnete Taylor in England und 
war von seiner Persönlichkeit positiv 
überrascht.  

Vielen deutschen Missionsfreunden ist der 
teure Mann von Angesicht bekannt, eine 
untersetzte Figur mit energischen Gesichts-
zügen, mit so kindlichen, vertrauenser-
weckenden und liebevollen Augen, dass 

                                                           
60  Eva von Thiele Winkler, zitiert in: Walter 
Thieme, Mutter Eva. Die Lobsängerin der Gnaden 
Gottes. Das Lebensbild der Schwester Eva von 
Thiele Winckler, Berlin: 1932, 146–147. 
61  Gustav Warneck, „Missionsrundschau“. 
Allgemeine Missions-Zeitschrift, (Hg.) Gustav 
Warneck und Theodor Christlieb, 9. Gütersloh: 
1882, 505–509. 
62  Gustav Warneck, Abriß einer Geschichte der 
protestantischen Missionen, Berlin: 1905, 110. 



136 evangelische missiologie 31[2015]3 

man sich sogleich wohltuend angezogen 
fühlt.63  

Als der erste Band des Lebensbildes von 
Taylor erschien, schrieb Richter eine 
trotz einiger kritischer Anmerkungen 
insgesamt sehr positive Rezension:  

Es ist ein an innerem Gehalt außerordent-
lich reiches Leben, das einen besonderen 
Typus christlicher Frömmigkeit in anschau-
licher Weise vor Augen führt. Gewiss ist 
die Methode, in der Taylor sich zum 
rückhaltlosen Glauben, ich möchte fast 
sagen, trainierte, nicht mustergültig. Aber es 
spiegelt sich darin so viel einfältige Hin-
gebung, so viel unbedingtes Gottvertrauen, 
und es ist der Anlass zu so viel über-
raschenden Gebetserhörungen im Kleinen 
wie im Großen, dass es bei manchem 
Vorbehalt und Fragezeichen im Einzelnen 
eine Glauben stärkende Lektüre ist, die man 
dem glaubensschwachen Geschlecht von 
heute dringend empfehlen möchte.64 

Diese bewundernden, unkritischen und 
überaus positiven Darstellungen Taylors 
als eines Mannes, der in modernen 
Zeiten so lebte wie die Apostel in bib-
lischen Tagen, prägte seit seinem Tode 
im Jahr 1905 über viele Jahrzehnte das 
Bild Taylors und seines Werkes in 
Deutschland und in der westlichen Welt. 
Dazu wesentlich beigetragen hat natür-
lich die oben erwähnte und in zwei 
Bänden ab 1911 erschienene Biographie 
Taylors. 65  Die von seinem Sohn, dem 
Arzt Howard Taylor und seiner Gattin, 
Geraldine Taylor (geb. Guinness) ver-
fasste Lebensbeschreibung sollte, so 
wollten es die Verfasser, die eine gültige 
Lesart des Lebens Hudsons Taylors sein 
                                                           
63  Julius Richter, Aus dem kirchlichen und 
Missionsleben Englands und Schottlands, Berlin: 
1898, 36ff. 
64  Julius Richter, „Bücherbesprechung, Hudson 
Taylor, 1. Bd. des Lebensbildes“. In: Die evange-
lischen Missionen, Illustriertes Familienblatt, (Hg) 
Julius Richter), 19. Berlin: 1913, 24.  
65 Howard und Geraldine Taylor, Hudson Taylor 
and the China Inland Mission, Bd. 1 und 2, 
London: 1911 und 1918. 

und möglichst auch für alle Zeiten 
bleiben. Um dies zu erreichen, ver-
nichteten die Autoren viele Quellen, die 
sie für die Biographie ausgewertet hatten 
– aus heutiger Sicht ein nicht sehr 
vertrauenerweckender Vorgang.66     
Erst die wissenschaftliche Aufarbeitung 
der Geschichte der Glaubensmissionen, 
die langsam in den achtziger und neun-
                                                           
66 Geraldine Taylor (1865–1949) stammte aus der 
berühmten Guinness Familie; ihr Vater Grattan 
Guinness war Evangelist und persönlicher Freund 
und Förderer Taylors. Geraldine Taylor hatte schon 
1893/94 in zwei Bänden die Geschichte der CIM 
dargestellt und entwickelte sich zur federführenden 
Chronistin der CIM. Sie prägte mit ihrer Sicht das 
Geschichtsbild der CIM und das Lebensbild ihres 
berühmten Schwiegervaters. Alvyn Austin widmet 
in ihrem Buch China`s Millions. The China Inland 
Mission and Late Qing Society, 1832-1905, 
(Cambridge/Grand Rapids: 2007) ein ganzes 
Kapitel der diffusen und unübersichtlichen Quel-
lenlage zur CIM und speziell zu Hudson Taylor. 
Sie attestiert der CIM eine bewusste Informations-
politik des Geheimnisses und des Verschweigens, 
und zitiert A.J. Broomhall, der später in seinem 
siebenbändigen Werk über die Geschichte der CIM 
von einer „conspiracy of silence“ (A. J. Broomhall, 
HudsonTaylor & China’s Open Century, Vol. 6, 
London: 1988, 60) oder einem „cocoon of silence“ 
(Broomhall, Hudson Taylor, Vol. 7, 134) sprechen 
konnte. Austin zitiert Taylor selbst, der schon zu 
seinen Lebzeiten anordnete, dass „nothing 
detrimental to the mission be written and any 
documents which might prove an embarrassment in 
later years were to be destroyed“ (A. Austin, 
China’s Millions, 20). „After Mrs. Howard Taylor 
(Geraldine Guinness), his [Taylors] daughter-in-
law and the official historian of the CIM, finished 
writing her books, the records were purged so that 
little material remains, in the CIM archives or 
elsewhere“, bemerkt Austin weiter (ebd.), und fügt 
den Kommentar von Moira Jane McKay hinzu, die 
dazu schreibt, dass dieses Verhalten „[…] does not 
merely substantiate what they wrote.“ (Moira Jane 
McKay, „Faith and Facts in the History oft he 
China Inland Mission 1832–1905“, Master´s thesis, 
University of Aberdeen, 1981), 63. G. Taylor ging 
so weit, Briefe ihres Schwiegervaters, die sie nicht 
zu vernichten wagte, die aber auch Dinge 
beinhalteten, die sie als zu intim beurteilte, für die 
Nachwelt zu zensieren und die entsprechenden 
Stellen durch sorgfältiges Überkleben beider Seiten 
unleserlich zu machen (ebd.). 



evangelische missiologie 31[2015]3 137 

Missions-
methoden 
bleiben immer 
Stückwerk, 
fehlerhaft und 
korrektur-
bedürftig. 

ziger Jahren in Deutschland, England 
und den USA begann, veränderte nach-
haltig dieses in weiten Teilen doch 
geschönte Geschichtsbild.67  

3. Kritische Anmerkungen zu 
Hudson Taylor und den 
prägenden Prinzipien der 
Glaubensmissionen 

Es sind vor allem drei Bereiche, in denen 
ich persönlich kritische Anmerkungen zu 
Taylor und der Glaubensmissionsbewe-
gung machen möchte: 

3.1 Taylors Anspruch, so zu glauben 
und zu handeln wie zur Zeit der 
Apostel, ist nicht wirklich lebbar 

Selbst wenn man wie Taylor und seine 
geistlichen Vorbilder alle Energien daran 
setzt, dem apostolischen Vorbild nicht 
nur im Geist, sondern auch in den 
Methoden zu folgen, kann sich niemand 
den Einflüssen des Zeitgeistes der eige-
nen Epoche entziehen. Natürlich ist es 
richtig und uns auch geboten, in jedem 
Zeitalter alles daran zu setzen, dem 
Anspruch und dem Geist der Apostel und 
Jesu mit Wort und Tat zu folgen. Dies 
sollte aber immer in dem demütigen 
Bewusstsein geschehen, dass der zeit-
liche Abstand bestehen bleibt und nicht 
wirklich überwunden werden kann. 
Gegenwärtige Theologie und Missions-
methoden bleiben, gemessen an Jesus 
                                                           
67 Erwähnen möchte die wichtigste Literatur, die 
hier in Deutschland zu den Glaubensmissionen 
erschien: Klaus Fiedler, Ganz auf Vertrauen. 
Geschichte und Kirchenverständnis der Glaubens-
missionen; Bernd Brandl, Die Neukirchener Mis-
sion. Ihre Geschichte als erste deutsche Glaubens-
mission; Andreas Franz, Hudson Taylor und die 
deutschsprachigen Glaubensmissionen, Norbert 
Schmidt, Von der Evangelisation zur Gemeinde-
gründung. Die Geschichte der Marburger Brasilien 
Mission, Marburg:1991; Arndt Elmar Schnepper, 
Mission und Geld. Glaubensprinzip und Spenden-
gewinnung der deutschen Glaubensmissionen, 
Wuppertal: 2007. 

und den Aposteln, immer Stückwerk, 
fehlerhaft und korrekturbedürftig. Denn 
die Einflüsse der jeweiligen Zeit, in der 
wir leben, prägen das Denken oft un-
bewusst, ohne dass man selber dies 
erkennt oder bemerkt. Zum Beispiel be-
einflusste das durch Renaissance, Huma-
nismus und Aufklärung geprägte euro-
päische Konzept der Freiheit des Indi-
viduums unbewusst die starke Betonung 
der individuellen, persönlichen Entschei-
dung des Einzelnen für oder gegen 
Christus durch die Glaubens-
missionen. Auch der ausge-
prägte Individualismus der 
Gründer dieser Missionen 
und einzelner Missionare, 
deren Betonung eines charis-
matischen „Selbstrechts“ 68 , 
einer direkten Führung und 
„Handleitung“ Gottes69 ohne 
Beauftragung durch irgend-
eine Kirche, hatte auch mit romantischen 
Freiheitsideen des 19. Jahrhunderts zu 
tun. Bebbington deutet dies als den 
Einbruch der Romantik in die Evan-
gelikale Bewegung. 70  Anthony Noris 
Grove, der als Zahnarzt seinen Besitz 
verkaufte und sich als Freimissionar aus 
seinem eigenen Vermögen finanzierte 
und nach Persien ausreiste, erfand das 
Glaubensprinzip, dem sein Schwieger-
sohn, Georg Müller und dann auch 
Hudson Taylor folgten. Dass sich hier 
jedoch nicht nur heroischer Glaube, 
sondern auch ein typischer Zug des in 
                                                           
68  So erwähnt Gensichen die große Unabhän-
gigkeit und manchmal auch Eigensinnigkeit der nur 
auf dem persönlichen Glauben der einzelnen Mis-
sionare gründenden Missionsunternehmungen der 
Glaubensmissionen (Gensichen, Missionsgeschich-
te, T 41).  
69  Die Ordination „der durchgrabenen Hände“ 
„Christ the Son of God, hath sent me / Through the 
midnight lands; / Mine the mighty ordination / Of 
the pierced hands“ (Fiedler, Ganz auf Glauben, 
505). 
70 D. W. Bebbington, Evangelicalism in Modern 
Britain: A History from the 1730s to the 1980s, 
London: 1989, 179. 



138 evangelische missiologie 31[2015]3 

allem unabhängigen englischen „Self-
made Man“ zeigte, erkannten die Zeit-
genossen zu wenig.  

3.2 Schwierige Leitungsstrukturen in 
der Pionierphase der Glaubens-
missionen  

Hudson Taylor verließ die Mission, die 
ihn aussandte,71 und lebte von da an eine 
Zeit lang als Freimissionar. Als er jedoch 
seine eigene Mission gründete, folgte er 
nicht dem Modell der Freimissionare, 
sondern bildete eine straffe hierarchische 
Organisation und forderte von seinen 
Missionaren ihm gegenüber absoluten 
Gehorsam. 72  In der CIM nannte man 
diese Art der Leitung „Director Rule“.73 
Wer mit Taylor nicht zurechtkam, musste 
die Mission verlassen. Man kann, wie 
Fiedler es mit Recht formuliert, die 
Glaubensmissionen in den ersten Jahr-
zehnten ihrer Existenz als „gründerge-
leitete Missionen“ bezeichnen, obwohl 
das nie offen ausgesprochen wurde. 74 
Immer wieder kam es zu schwerwiegen-
den internen Konflikten mit den oft 
kantigen Gründergestalten.75 In gewisser 
Weise waren die Glaubensmissionen eine 
Korrektur und Weiterentwicklung der 
Freimissionen und deren ganz unabhän-
gigen Missionaren. Offensichtlich er-
kannte Taylor, dass eine so heterogene 
und individualistische Gruppe von Mis-
sionaren, die sich um ihn sammelte, nur 
                                                           
71 Es war die durch Karl Gützlaff (1803–1851) ge-
gründete Chinesische Evangelisationsgesellschaft, 
die sich als unfähig erwies, ihre Missionare dauer-
haft  zu unterstützen und sich verschuldete, was 
Taylor prinzipiell ablehnte. 
72 Fiedler, Ganz auf Vertrauen, 415 und 512ff.  
73 Ebd. 
74 A.a.O., 513. 
75  Extreme Leitungsprobleme bestanden in den 
Anfangsjahren beim WEC (1913 gegründet – 
Worldwide Evangelization Crusade, heute 
Weltweiter Einsatz für Christus), der von C.T. 
Studd diktatorisch geleitet wurde; kurz vor seinem 
Tode kam es zum Bruch mit den meisten Mis-
sionaren (A.a.O., 514).  

durch straffe Leitungsstrukturen zusam-
mengehalten werden konnte. Stephen 
Neill bemerkt dazu, dass Taylor in den 
Anfangsjahren der CIM eine fast „päpst-
liche Autorität“ beansprucht habe.76 Dass 
die Glaubensmissionen das Prinzip der 
„feldgeleiteten Mission“ bevorzugten, 
lag an dem Vorbild der CIM. Hudson 
Taylor lebte und wirkte die meiste Zeit in 
China; also leitete er sie von dort aus, 
was die CIM sehr effizient und erfolg-
reich machte. Dieses Modell wollten an-
dere übernehmen, aber nur wenige Mis-
sionen haben es wirklich verwirklichen 
können, weil ihre Gründer aus gesund-
heitlichen oder anderen Gründen nicht 
auf dem Missionsfeld leben konnten.77 
Ohne die Persönlichkeit eines starken 
Gründers konnte das Prinzip einer von 
Missionaren feldgeleiteten Mission auch 
scheitern, dann nämlich, wenn sich die 
Missionare, die bei allen Glaubensmis-
sionen nicht Angestellte, sondern Mit-
glieder der Mission waren, nicht einigen 
konnten und jeder dann doch wie ein 
Freimissionar in seinem persönlichen 
Umfeld agierte.78       

3.3 Der persönliche Glaube einzelner 
kann nicht zu einem allgemeinen 
Glaubensprinzip für alle gemacht 
werden 

Das sogenannte Glaubensprinzip wurde 
zum besonderen Merkmal der neuen 
Missionen, die dann auch nach diesem 
Prinzip benannt wurden.79 Hudson Tay-
                                                           
76  Stephen Neill, Geschichte der christlichen 
Mission, Erlangen: 2. Aufl. 1974, 222. 
77 Sieh dazu die Beispiele bei Fiedler, Ganz auf 
Vertrauen, 512ff. Heinrich Coerper, Gründer der 
Liebenzeller Mission, war nie in China; als Grün-
der fungierte er jedoch als unbestrittener Leiter der 
Mission.  
78  Beachte dazu B. Brandl, Die Neukirchener 
Mission, 296ff, 361ff, 429ff.  
79  Beachte dazu die kritische Untersuchung von 
Arndt Elmar Schnepper, Mission und Geld. 
Glaubensprinzip und Spendengewinnung der 
deutschen Glaubensmissionen. 



evangelische missiologie 31[2015]3 139 

lor übernahm bekanntlich diese Finan-
zierungsmethode von Georg Müller. Es 
sollten alle finanziellen Bedürfnisse nur 
Gott im Gebet mitgeteilt werden. Die 
Glaubensmissionen verzichteten damit 
auf Werbung und das öffentliche Durch-
führen von Kollekten (Geldsammlungen) 
in den Gemeinden. Auch wenn alle 
Glaubensmissionen in der Umsetzung 
des Glaubensprinzips sehr flexibel waren 
und jede Mission eine eigene Praxis 
entwickelte, treffen die folgenden kri-
tischen Bemerkungen auf mehr oder 
weniger alle Missionen zu, die das 
Glaubensprinzip praktizierten:80   
Es zeigt sich erstens ein kommunika-
tionstheroretisches Dilemma. „Man kann 
nicht nicht kommunizieren“ (Paul Watz-
lawick); eine Botschaft senden wir 
immer aus, auch wenn wir es eigentlich 
nicht wollen. Deshalb wurde den Glau-
bensmissionen immer der Vorwurf des 
indirekten Bittens um Spenden gemacht. 
Männer wie Müller oder Taylor berühr-
ten in ihrer Zeit durch ihren vom 
Glauben geprägten Lebensstil und durch 

ihre anziehenden Persön-
lichkeiten viele Menschen, 
sodass sie keine Spenden-
kampanien benötigten. Sie 
selbst waren die Botschaft – 
und überall, wo sie Men-
schen begegneten, bewegten 

sie Herzen und Hände. So funktionierte 
das Glaubensprinzip in der Regel bei 
allen Glaubensmissionen in der ersten 
Generation, solange die charismatischen 
Gründerpersönlichkeiten selber die Bot-
schaft verkörperten. Mühsam wurde es 
meistens in den nachfolgenden Genera-
tionen, als der Glaube der Gründer zum 
Prinzip erhoben wurde. Diese Tatsache 
                                                           
80 Ich schließe mich hier den kritischen Gedanken 
von Schnepper an. 

führt zu der Grundsatzfrage, ob es über-
haupt möglich ist, den persönlichen 
Glauben einzelner zu einem allgemeinen 
Prinzip zu machen? Glaube richtet sich 
ja immer auf eine lebendige Person, ist 
ein Beziehungsbegriff; hier geht es um 
ein tiefes Vertrauensverhältnis zwischen 
dem Menschen und Gott. Wenn solcher 
Glaube zu einem starren Prinzip gerinnt, 
verliert er seine innere Substanz und 
wird zu einem drückenden Gesetz. Jede 
Generation steht neu vor der Heraus-
forderung, Gott als liebenden Vater alles 
zuzutrauen, auch die finanzielle Ver-
sorgung. Solch ein Vertrauen zu leben, 
kann niemand befehlen oder durch ein 
Prinzip absichern.  
Ein zweites Defizit des starren Glauben-
sprinzips besteht darin, den Gemeinden 
ihre Verantwortung für die Finanzierung 
der Mission nicht bewusst zu machen. 
Paulus hatte kein Problem damit, die 
Gemeinden offen zum Spendensammeln 
für die Jerusalemer Urgemeinde anzu-
halten und um Gelder zu bitten (2.Kor. 
8–9). Solch ein Sammeln von Kollekten 
in den Gemeinden ist nicht ungeistlich. 
Hier waren die Väter der Glaubensmis-
sionen radikaler als Paulus und folgten 
eben nicht dem apostolischen Weg, wie 
er im NT aufgezeigt wird.  
Heute wird mit Recht eine offene Kom-
munikation von Spendenwerken einge-
fordert. Die Gemeinden wollen wissen, 
wo der Schuh drückt und wie die Spen-
den vor Ort verwendet und eingesetzt 
werden.  
Als letztes sei noch erwähnt, dass Gottes 
Geist in Menschen wohnt und Christus 
sie in seinem Reich gebrauchen will. Im 
Bruder und in der Schwester begegnet 
mir Christus. Deshalb ist es legitim, 
Christen um finanzielle Hilfe zu bitten; 
ich brauche dazu nicht exklusiv nur Gott 
allein zu fragen.  

 

... der Vorwurf 
des indirekten 
Bittens um 
Spenden.  



140 evangelische missiologie 31[2015]3 

Charakterförderung als Vorbereitung für den Missionsdienst  

Anforderungen an die Persönlichkeit zur Zeit Hudson Taylors und 
heute 

Rahel Dürst und Markus Dubach 

Die christliche Persönlichkeit des Missionars war ein wichtiges Kriterium bei der 
Auswahl der Missionare für die China Inland Mission (heute Overseas Missionary 
Fellowship/OMF bzw. Überseeische Missionsgemeinschaft/ÜMG), als Hudson Taylor 
diese vor 150 Jahren gründete, und ist es bis heute. Im Folgenden wird zum Einen 
gezeigt, wie die heutigen Anforderungen der OMF an ihre Kandidaten unmittelbar auf 
das Beispiel Taylors zurückgehen. Zum anderen werden sie mit gegenwärtiger 
Erkenntnis zur Charakterförderung verglichen.  

Rahel Dürst ist in Südamerika aufge-
wachsen. Sie ist Pflegefachfrau und hat 
am ISTL in der Schweiz Theologie 
studiert. Heute arbeitet sie mit Jugend 
mit einer Mission in Südafrika. 

Dr. Markus Dubach hat 16 Jahre in der 
Mongolei im interkulturellen Dienst 
gewirkt und leitet seit 2009 die 
Überseeische Missionsgemeinschaft in 
der Schweiz. Er ist verheiratet und hat 
zwei erwachsene Kinder. Email: 
ch.nd@omfmail.com. 

Einleitung 

In der Auswahl und Akzeptanz von 
Kandidaten für den interkulturellen 
Missionsdienst stellt sich schnell die 
Frage nach deren Charakter. Doch wie 
misst man Charakter? Welche Persön-
lichkeitszüge sind wichtig, um in der 
heutigen Zeit Gott effektiv als inter-
kulturelle Mitarbeiterin oder Mitarbeiter 
zu dienen? 
Vor mehr als 150 Jahre setzte sich 
Hudson Taylor intensiv mit der Frage 
auseinander, ob sein Glaube, seine 
Persönlichkeit und sein Charakter stark 
genug wären für die Anforderungen des 
Missionsdienstes. Welche Aspekte der 
Persönlichkeit sind wichtig und wie 
können diese gefördert werden? Taylor 
erkannte tiefgreifende Wege, um seinen 
Charakter gezielt und aktiv zu festigen, 
seinen Glauben zu stärken und zu dem 

Mann heranzuwachsen, der letztlich 
einen großen Teil Chinas mit dem 
Evangelium erreichte. Taylor war nicht 
speziell begabt, jedoch hingegeben und 
bereit, sich von Gott gebrauchen zu 
lassen. Wir sollen uns ausstrecken nach 
einem christusähnlichen Charakter. Die 
OMF, die von Hudson Taylor als China 
Inland Mission gegründet wurde, wie 
auch verschiedene andere Missionen, 
sind bis heute geprägt von diesem Mann 
und seinen Prinzipien. Diese Prinzipien 
sind ähnlich denen, die Cloud in seinem 
Buch Charakter gefragt anführt (Cloud, 
2012). Nachfolgend werden die Anfor-
derungen an Missionskandidaten der 
OMF aufgelistet und mit denen von 
Cloud verglichen. 

Charakter gefragt – 
unverzichtbare Eigenschaften 
für Menschen in Verantwortung 

Wie zur Zeit Hudson Taylors erleben wir 
auch heute, dass Menschen mit einem 
soliden Charakter Großes vollbringen – 
und andere, trotz ihrer In-
telligenz und ihrem Geld 
scheitern. Henry Cloud de-
finiert in seinem Buch Cha-
rakter gefragt Charakter als 
„die Fähigkeit, mit den An-
forderungen der Realität an-
gemessen umzugehen“. Er 
hat sechs Charaktereigen-

„ ... die 
Fähigkeit,  
mit den 
Anforderungen 
der Realität 
angemessen 
umzugehen.“ 



evangelische missiologie 31[2015]3 141 

schaften identifiziert, die seiner Meinung 
nach dazu beitragen, dass Leben, Arbeit 
und Beziehungen gelingen (in ver-
änderter Reihenfolge): 
• Über das Hier und Jetzt hinaussehen – 

keine Selbstbezogenheit, sondern ein 
größeres Bild von der Welt haben. 

• Die Wahrheit sehen und suchen – die 
Fähigkeit, die Realität zu erkennen. 

• Zielorientiert leben – konsequent sein. 
• Wachstumsorientiert sein – dazulernen, 

neues ausprobieren. 
• Vertrauen bauen – die Fähigkeit, au-

thentische Beziehungen einzugehen 
und zu pflegen.  

• Sich dem Negativen stellen – Probleme 
lösen und nicht vor sich herschieben.  

Weist eine Person zwar einen Teil dieser 
Eigenschaften und Stärken deutlich auf, 
während ihr andere jedoch fehlen, so 
besteht nach Meinung von Cloud das 
Risiko zu scheitern. Der Schlüssel für ein 
erfolgreiches Leben besteht also in einer 
harmonischen Verknüpfung aller As-
pekte. 

Die wichtigsten Charakter-
eigenschaften bei Cloud im 
Vergleich zu den Anforderun-
gen an OMF Mitarbeiter  

Die OMF legt Wert auf Charakter. Wie 
im Folgenden aufgeführt ist, leiten sich 
viele der grundsätzlichen Charakteran-
forderungen an interkulturelle Mitarbei-
ter von Hudson Taylor und seiner Inter-
pretation der Bibel ab. Ein Vergleich 
zwischen den Anforderungen, die die 
OMF an ihre Mitarbeiter hat, und den 
Eigenschaften, die Cloud für unver-
zichtbar hält, zeigt große Ähnlichkeiten.  

Über das Hier und Jetzt hinaussehen  
Anforderung der OMF: Hingegebener 
und tatkräftiger Dienst, der die Liebe und 
Last für die verlorenen Menschen mit 

einer lebendigen Erwartung der Wieder-
kunft Christi vereint. 
Für Hudson Taylor war die Berufung 
Ausgangspunkt für alles Weitere. Ein 
Ruf in die Missionsarbeit nahm für ihn 
aber den Anfang in einem wahren 
Missionsleben in der Heimat, denn: 
„Eine Reise über den Ozean macht 
keinen Menschen zum Seelengewinner“ 
(Taylor H., 1955, S. 56).  
Taylor war zum Einen über-
zeugt, dass alle „Heiden“, die 
das Evangelium nicht annah-
men, ewig verloren seien. 
Darum nahm er seine Ver-
antwortung ihnen gegenüber 
sehr ernst. Zum anderen 
glaubte er, dass Jesus bald 
kommen würde. Um sich darauf vor-
zubereiten, verringerte er seinen Besitz 
zugunsten der Armen in seiner Um-
gebung.  

So kam es, dass ich meine kleine Bibliothek 
durchging ... Außerdem durchsuchte ich 
meinen Kleiderschrank, ob da nicht noch 
etwas war, worüber ich nicht gerne 
Rechenschaft ablegen wollte, wenn mein 
Meister plötzlich wiederkäme (S. 18). 

Er war also motiviert von seiner Be-
gegnung mit Gott, den Herausforderun-
gen Chinas, der bevorstehenden Wieder-
kunft Christi und seinem Ziel, gut vor-
bereitet möglichst schnell auszureisen. 
Cloud beschreibt das so:  

Über das Hier und Jetzt hinaussehen, die 
große Aufgabe seines Lebens darin zu 
sehen, dem großen Zusammenhang zu 
dienen, sich in ihn einzuordnen, ihm zu 
gehorchen und seinen Platz in dem großen 
Ganzen zu finden (Cloud, 2012, S. 210).  

Dieser Punkt kann auf verschiedene 
Arten erreicht werden. Wichtig ist, dass 
Kandidaten in ihrer Lebensgeschichte 
den Weg erkennen, den Gott sie geführt 
hat, und die Konsequenzen daraus plau-
sibel formulieren können. Die Fähigkeit, 
ein größeres Bild, ein von Gott ge-
schenktes Bild von der Welt zu haben, ist 

„Eine Reise 
über den 
Ozean  
macht keinen 
Menschen zum 
Seelen- 
gewinner.“ 



142 evangelische missiologie 31[2015]3 

entscheidend, damit man loslassen kann 
und nicht Selbstbezogenheit das Be-
schreiten dieses Weges hindert. 

Die Wahrheit sehen und suchen 
Anforderung der OMF: Gott immer 
besser kennen lernen: Sein Wort lesen, 
ein intensives Gebetsleben pflegen und 
nach Gottes Prinzipien leben. 
Taylor wollte erst Gewissheit haben, 
dass sein Leben allein auf Gottes Prinzi-
pien gründete. Deshalb spielte das Bibel-
studium und Gebet für ihn eine wesent-
liche Rolle in der Vorbereitung auf die 
Mission (Taylor H. , 2015, S. 14 und 25–
26).  
Die OMF fordert im Einklang mit ihrem 
Gründer, dass Kandidaten Gottes Wort 
kennen, nach seinen Prinzipien leben 
und ein intensives Gebetsleben pflegen. 
Unter „kennen“ wird nicht theoretisches 
Wissen verstanden, sondern das Anwen-
den von Wissen im Kontext des Alltags.  
Dies klingt auch in der von Cloud 
beschriebenen Charaktereigenschaft an, 
die er beschreibt als „die Wahrheit sehen 
und suchen – die Fähigkeit die Realität 
zu erkennen“.  
Als Christen sind wir überzeugt, dass die 
Realität mehr ist, als wir vor Augen 
haben. Unser Wissen ist und bleibt 
Stückwerk. Doch die Bibel ist das von 
Gott, unserem Schöpfer, geoffenbarte 
Handbuch an uns. Die in Bibellese und 
reflektiertem Gebet erkannte Wahrheit 
gilt es dann auch zu leben. 
Daneben sollen wir ebenso die Augen 
offen halten für die Welt um uns herum. 
Wir sind herausgefordert, uns mit 
unserer Umwelt und unserer Wahr-
nehmung derselben auseinander zu set-
zen. Dies muss auf Augenhöhe mit 
unserem Mitmenschen geschehen. Taylor 
selber setzte alles daran, Begegnungen 
mit Respekt und Lernbereitschaft zu ge-
stalten, und war bereit, von Chinesen zu 

lernen und mit ihnen partnerschaftlich 
zusammenzuarbeiten. 

Zielorientiert leben – konsequent 
sein 
Anforderung der OMF: Allein aus 
Glauben leben, ganz von Gott abhängig 
sein. 
Taylor war überzeugt, dass der Glaube 
die einzige Macht ist, die Berge ver-
setzen kann. Aber für das Wachstum des 
Glaubens sei Übung nötig:  

Darum mussten Prüfungen, mussten alle 
Dinge, welche diese kostbare Gabe ver-
mehren und stärken konnten, willkommen 
sein … Für mich war es eine sehr ernste 
Sache, ... dass ich in China, was Schutz, 
Unterhalt und Hilfe betrifft, 
allein auf Gott angewiesen 
sein würde. Ich fühlte, dass 
ich besondere Kraft für ein 
solches Unternehmen haben 
müsste. Soviel war sicher, 
Gott würde treu bleiben, 
wenn mein Glaube durchhielte ... [W]enn 
ich erst in China bin, so dachte ich, dann 
kann ich von niemandem etwas verlangen. 
Meine Quellen werden allein in Gott sein 
(Taylor H. , 1955, S. 77).  

Sein Ziel war nicht, sich selber zu helfen, 
sondern die Versorgung allein Jesus zu 
überlassen und somit stets voll Vertrauen 
auf sein Eingreifen zu warten. 

Wenn wir Gott in kleinen Dingen treu sind, 
gewinnen wir Erfahrung und Stärke, die uns 
ernstere Prüfungen bestehen helfen (Taylor 
J. , 1999, S. 25). 

„Allein aus Glauben zu leben und von 
Gott abhängig zu sein“, bleibt ein wich-
tiges Prinzip der OMF und vieler Glau-
bensmissionen. Praktisch heißt dies, dass 
Taylor von sich und seinen Mitarbeitern 
erwartete, dass sie ohne gesichertes Ein-
kommen leben und einen einfachen 
Lebensstil sowie Großzügigkeit prakti-
zieren. 
Cloud erwähnt die Eigenschaft des Ziel-
orientiertseins. Konsequent seine Ziele 

... das 
konsequente 
Umsetzen  
einer Vision.  



evangelische missiologie 31[2015]3 143 

zu verfolgen, erachtet er als eine wich-
tige Charaktereigenschaft. Wer dies tut, 
muss Prioritäten setzen und Opfer brin-
gen. Dies klingt in Hudson Taylors 
Grundsatz auch an – auch wenn dort der 
Fokus mehr auf der völligen Abhän-
gigkeit von Gott liegt. Doch Taylors 
Biographie zeigt auf, wie gerade sein 
Zielorientiertsein dazu führte, aus Glau-
ben leben zu wollen. Taylor und Cloud 
heben hervor, dass das konsequente 
Umsetzen einer Vision gefragt ist, auch 
wenn dies mit Kosten verbunden ist.  

Wachstumsorientiert sein 
Anforderung der OMF: Opferbereit-
schaft zeigen, ständig selber lernen und 
damit andere zum Beten und Geben 
ermutigen. 
Tucker beschreibt, dass Taylor seit 
seinem Ruf nach China einem uner-
bittlichen Programm der Selbstverleug-
nung folgte (2007, S. 178). Taylor 
verabschiedete sich z.B. von seinem 
warmen Federbett, um sich für eine 
rauere Lebensweise abzuhärten. Ebenso 
verzichtete er auf Butter, Milch und fand 
heraus, dass er gut mit Hafermehl und 
Reis durchkommen konnte.  

Ich glaube, dass wir alle in der Gefahr 
stehen, unnötige Dinge anzusammeln ... 
obwohl andere diese Dinge gut gebrauchen 
könnten. Und wenn wir sie behalten, 
obwohl wir sie selbst nicht brauchen, 
entgeht uns Segen (Taylor J. , 1999, S. 19). 

Als Vorbereitung für den 
Dienst in Asien ist es 
wichtig, dass die Kandi-
daten schon hier evange-
listisch leben und andere 
zum Beten und Geben 
ermutigen. Man wird nicht 
Missionar in China, son-

dern man lebt, wo immer man ist, als 
Tochter oder Sohn Gottes mit dem Auf-
trag, den Menschen um sich herum die 
Liebe Gottes in Wort und Tat weiter-
zugeben. Wer einen solchen Lebensstil 

pflegt, ist ständig daran, Neues zu lernen, 
seine Fähigkeiten zu erweitern und in 
seinem Tun besser zu werden.  
Dies ist, was Cloud „wachstums-
orientiert“ beschreibt. Es drückt sich 
darin aus, dass eine Person bereit ist, 
Neues dazu zu lernen, dass sie innovativ 
ist und ein angemessenes Maß an Neu-
gier mit sich bringt. Wer sich in eine 
andere Kultur hineinwagt oder wer auch 
in der Schweiz interkulturell tätig ist, der 
ist „wachstumsorientiert“: Er lernt, sein 
Horizont wird erweitert, sein Blickwin-
kel verändert sich und damit auch seine 
Einschätzung der Realität und der Welt 
um ihn herum. Wer wachstumsorientiert 
lebt, der wird Nachfolger finden. 

Authentische Beziehungen eingehen 
und pflegen 
Anforderung der OMF: Interkulturelle 
Kommunikations-, Konflikt- und Team-
fähigkeiten. 
Hudson Taylor ist dafür bekannt, dass er 
schon bald nach seiner Ankunft in China 
chinesische Kleider und Frisur annahm. 
Diese Ideen hatte er von Gützlaff über-
nommen, den er auch als den „Großvater 
der China-Inland-Mission“ bezeichnete 
(Tucker, Rennstich und Hinkelmann, 
2007, S. 170). Tucker beschreibt Gütz-
laffs Traum sehr prägnant: „Chinesen 
sollten durch Chinesen selber gewonnen 
werden.” In Bezug auf die kulturelle 
Anpassung war Gützlaff revolutionär 
und schlug vor, dem Chinesen ein 
Chinese zu werden und sich deshalb 
chinesisch zu kleiden. Taylor war von 
Gützlaffs radikalen Anforderungen so 
stark beeindruckt, dass er sich haupt-
sächlich von ihm prägen und beein-
flussen ließ. Noch heute ist es der OMF 
wichtig, dass ihre Mitarbeiter die Spra-
che und die Kultur des Gastlandes gut 
lernen und sich darin wohl fühlen. 
Zudem wird erwartet, dass Mitarbeiter 
auch bereit sind, unter einheimischer 
Leitung zu arbeiten. 

Taylors 
unerbittliches 
Programm der 
Selbstverleug-
nung.  



144 evangelische missiologie 31[2015]3 

Vielleicht auch bedingt durch die großen 
Distanzen zwischen den Missionssta-
tionen und Arbeitsgebieten wurde der 
Konflikt- und Teamfähigkeit zu Hudson 
Taylors Zeit weniger Wichtigkeit beige-
messen. Gesucht waren Pioniere, die 
selbständig in die unerreichten Gebiete 
Chinas vordringen konnten und bereit 
waren, möglicherweise ihr Leben dort zu 
lassen.  
Während zur Zeit Hudson Taylors das 
Bild vom Pionier geprägt war von Unab-
hängigkeit, Selbstbestimmung, eigener 

Kraft und unbändigem 
Willen, suchen wir heute als 
Mission „weichere“ Pionie-
re. Mitglieder der OMF 
müssen heute über gute 
interkulturelle Kommunika-
tions- und Konfliktlösungs-

fähigkeiten verfügen sowie partner-
schaftlich in Teams arbeiten können. Wir 
bringen eine Botschaft der Versöhnung 
in einem globalisierten Kontext – 
Versöhnung mit Gott, mit sich, dem 
Nächsten und der Welt. Kommunikation 
ist daher enorm wichtig – und der 
Umgang mit verschiedenen Kommu-
nikationsmöglichkeiten soll geübt sein.  
Wer mit Menschen aus Asien in part-
nerschaftlicher, dialogischer Beziehung 
stehen will, muss Vertrauen bauen kön-
nen. Cloud beschreibt Vertrauen bauen 
als „die Fähigkeit authentische Be-
ziehungen einzugehen und zu pflegen“. 
Wir erwarten, dass unsere Mitarbeiter 
ehrlich, offen und transparent mit ihren 
Gebetspartnern kommunizieren, dass sie 
mit Asiaten in ihrem Umfeld Bezie-
hungen eingehen, die nicht nur das Ziel 
haben, diese in eine christliche Gemein-
schaft einzuschleusen, sondern die von 
gegenseitigem Respekt und Lernbereit-
schaft gezeichnet sind. Das heißt nicht, 
dass wir unsere Überzeugungen auf-
geben. Aber es tut gut, eigene Über-
zeugungen immer wieder neu zu for-
mulieren und im Licht anderer Kulturen 
und Menschen erkennen, wo wir Kinder 

unserer Kultur und wo wir Kinder einer 
biblischen Weltanschauung sind. 

Sich dem Negativen stellen – 
Probleme lösen und nicht vor sich 
herschieben 
Anforderung der OMF: Verantwortungs-
voller und versöhnungsbereiter Umgang 
mit Menschen, Natur und Technik. 
In der heutigen Konsumgesellschaft mit 
ihrem Wunsch nach immer mehr ist 
Verzicht ein seltener Wert geworden. 
Doch Taylor macht uns vor, was es heißt, 
andere höher zu schätzen als sich selbst, 
und dass es möglich ist, ein Leben ohne 
Luxus zu wählen. Er entschied sich frei-
willig für ein einfaches Leben. Trotzdem 
war er für Technologien offen und nutzte 
die zivilisatorischen Fortschritte bewusst 
für die Verbreitung der Guten Nachricht. 
Hudson Taylor lebte in einer Zeit, in der 
die imperialistisch-viktorianische Kultur 
große Teile der Welt und des Denkens 
beherrschte. Er hat sich wie Gützlaff, 
immer wieder für die Rechte der Chi-
nesen eingesetzt. Versöhnung 
zwischen Menschen, Eth-
nien, Kulturen, und Nationen 
sind seither immer wichtiger 
geworden in der Mission. 
Heute wird erwartet, dass 
Mitarbeiter der OMF Versöh-
nung leben und proklamieren 
(Fung, 2010).  
Hudson Taylor sagte immer wieder.  

Ich habe herausgefunden, dass in jeder 
großen Arbeit Gottes drei verschiedene 
Stadien erkennbar sind: Erst ist es un-
möglich, dann ist es schwierig, dann ist es 
passiert.  

Wer schon beim Anblick von 
Schwierigkeiten die Arbeit abbricht, dem 
fehlt es an Ausdauer und Durch-
haltevermögen.  
Cloud fordert entsprechend, dass wir uns 
dem Negativen stellen sollen. Probleme 
sind zu lösen und sollen nicht vor sich 

„Erst ist es  
unmöglich, 
dann ist es 
schwierig,  
dann ist es 
passiert.“ 

Wir suchen 
heute 
„weichere“ 
Pioniere. 



evangelische missiologie 31[2015]3 145 

hergeschoben werden. Während er vor 
allem das Stillschweigen von Problemen 
anspricht, ist auch der Aspekt des Vor-
beugens enthalten. Deshalb ist uns wich-
tig, dass ein Kandidat der OMF mit 
Menschen gleich welchen Geschlechts, 
Nationalität oder Religion verant-
wortungsvoll und achtungsvoll umgeht, 
sowie auch mit der Natur und der 
Technik. Wir stellen uns dem Gefah-
renpotential, das einerseits im Internet 
liegt und andererseits im vertrauten 
Umgang mit andern Menschen, ins-
besondere Minderjährigen, und setzen 
uns Grenzen. Wir sprechen diese Ge-
fahren an und verschweigen sie nicht. 
Dadurch kann eine offene Kommuni-
kationskultur heranwachsen, wo wir uns 
gegenseitig helfen können, uns dem 
Negativen zu stellen und es zu über-
winden. 

Wie kann Charakter gefördert 
werden? 

Cloud beschreibt drei Schritte, die uns 
helfen können zu wachsen: 
• Erkennen, wo es Punkte gibt, an denen 

wir arbeiten müssen. 
• Verstehen, dass es völlig normal ist, 

dass wir schwache Punkte haben. 
• Wissen, was wir tun müssen, um unsere 

Schwächen zu beheben 
Wer wachsen will, braucht Begleiter, die 
ihn nicht kleinhalten, aber auch nichts 
beschönigen. Zur Zeit Hudson Taylors 
lebten die Mitarbeiter oft in Teams 
zusammen. Auch in den Vorbereitungs-
kursen und Bibelschulen wohnten und 
studierten die Kandidaten miteinander. 
Da geschah Charakterformation – ge-
wollt oder ungewollt. Heute sind diese 
Möglichkeiten kleiner. Schon in der 
Familie haben wir weniger Geschwister 
und das Lernen ist mehr individualisiert. 
Deshalb ist es wichtig, dass jeder 
Mitarbeiter der OMF eine Begleitperson, 
einen Coach hat, die mit ihm über alles 

sprechen darf, die ihn ermutigt und lobt, 
aber auch ermahnt und herausfordert. 
Wichtig ist weiter, dass Kandidaten ihre 
Stärken und Schwächen kennen und 
diese bei der Zuweisung von Aufgaben, 
der Zusammenführung in Teams, ja 
schon im Sprach- und Kulturstudium 
berücksichtigt werden. Schwächen sollen 
aber nicht als Entschul-
digung gelten, sondern 
sollen uns motivieren, 
Hilfe zu suchen und anzu-
nehmen – eine wichtige 
Charaktereigenschaft, die 
gerade Pioniermissionaren 
oft abhandenkommt. Wir 
sind gefordert, authentisch zu leben und 
dürfen zu unseren Stärken und Schwä-
chen stehen. Ein letzter wichtiger Punkt, 
um zu wachsen, ist der Mut und die 
Disziplin, das Wissen in Taten umzu-
setzen. Erkenntnis und Wissen allein 
genügen nicht, um den Charakter nach-
haltig zu verändern, sondern nur 
ausdauerndes Trainieren. 

Zusammenfassung 

Hudson Taylor, der Gründer der China 
Inland-Mission, lernte schon in seinem 
christlichen Elternhaus viele Charakter-
eigenschaften, die später die Mission 
prägten und seine Anforderungen an 
neue Mitarbeiter mitbestimmten und 
heute noch mitbestimmen.  
Ein Vergleich der Anforderungen der 
OMF an ihre zukünftigen Mitarbeiter 
und denjenigen, die Henry Cloud in 
seinem Buch „Charakter gefragt“ be-
schreibt, zeigt, dass sich in den letzten 
150 Jahren wenig verändert hat.  
Taylor wie auch Cloud sind überzeugt, 
dass Charakter geformt werden kann. Es 
ist deshalb wichtig, dass Menschen in 
Verantwortung ein Gegenüber, eine Be-
gleitperson, einen Coach haben, der sie 
lobt und ermutigt, aber auch ermahnt und 
zurechtweist und ihr im Antrainieren 
dieser Eigenschaften hilft. 

Schwächen  
sind keine 
Entschuldigung,  
sondern sollen 
uns motivieren. 



146 evangelische missiologie 31[2015]3 

Bibliographie 

Cloud, H. (2012). Charakter gefragt. Gießen 
und Basel: Brunnen Verlag. 

Franz, A. (1993). Mission ohne Grenzen: 
Hudson Taylor und die deutschsprachigen 
Glaubensmissionen. Gießen und Basel: 
Brunnen Verlag. 

Fung, P. (2010). Building God’s New 
Community. Singapur: OMF International. 

Steer, R. (2000). J. Hudson Taylor - im 
Herzen Chinas . Bielefeld: CLV. 

Taylor, H. (1955). Hudson Taylor. Ein 

Lebensbild nach Erinnerungen, Briefen und 
Aufzeichnungen. 1. Band: Das Wachsen 
einer Seele. Thun: China Inland Mission. 

Taylor, Howard und Geraldine Taylor (2015). 
Hudson Taylor: Ein Mann, der Gott 
vertraute. Gießen: Brunnen-Verlag. 

 Taylor, J. (1999). Rückblick. Bonn: Verlag 
für Kultur und Wissenschaft. 

Tucker, R. A., Rennstich, K., & Hinkelmann, 
F. (2007). Bis an die Enden der Erde: 
Missionsgeschichte in Biographien. Nürn-
berg: VTR & OM Books. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Henry Harris Jessup (1832–1910) – Patriarch der 
amerikanischen Mission in Syrien 

Eberhard Troeger 

Obgleich Henry Harris Jessup (1832-1910) über 50 Jahre in einer wichtigen 
Wachstumsphase der christlichen Kirche im syrischen Raum wirkte und mehrere 
Bücher hinterließ, ist er heute kaum bekannt. Dieser Artikel macht den Leser sowohl 
mit seinem Wirken und missiologischen Denken bekannt, als auch mit der Situation 
der evangelischen Christenheit im syrischen Raum zum Ende des 19. Jahrhunderts.  

 

Eberhard Troeger, Pfr. i.R., war 1966–
1975 im Missionsdienst in Ägypten, 
1975–1998 Leiter der Evangeliumsge-
meinschaft Mittlerer Osten (Wiesbaden) 
und 1998-2003 in der Reise-, Vortrags- 
und Lehrtätigkeit aktiv. Er lebt mit seiner 
Frau Brigitte in Wiehl bei Gummers-
bach. Email: Troeger-Wiehl@t-online. 
de. 

Einleitung 
Im April 1906 trafen sich über 60 
leitende Missionare, Missionsdirektoren 
und Missionstheologen in Kairo zur 
ersten Missionskonferenz für die mus-
limische Welt. Die verantwortlichen und 
bis heute in Fachkreisen international 
bekannten Persönlichkeiten Samuel M. 
Zwemer (1867–1952) und William H. T. 
Gairdner (1873–1928) waren damals 



evangelische missiologie 31[2015]3 147 

noch vergleichsweise jung. Umso mehr 
fiel unter den Teilnehmern der 74 Jahre 
alte Dr. Henry H. Jessup auf, der bereits 
50 Dienstjahre als Missionar in Syrien 
hinter sich hatte. 1  Er ist heute weithin 
vergessen, obwohl er eine herausragende 
Persönlichkeit war und auch etliche 
Bücher hinterlassen hat. Wer war dieser 
Mann und in welchem Zusammenhang 
wirkte er?  
Ich beziehe mich in dieser Biographie 
vor allem auf seine Autobiographie 
Henry Harris Jessup, Fifty Three Years 
In Syria 2  Auf Belegstellen aus diesem 
Werk weise ich im Text mit Angabe der 
Seitenzahlen hin. Die Übersetzung aus 
dem Englischen erfolgte durch mich.  
Unter Syrien verstand man bis zum 
Ersten Weltkrieg ein Gebiet, das die 
heutigen Staaten Syrien und Libanon, die 
Jordanländer sowie Gebiete in der 
heutigen Türkei umfasste. Ich benutze, 
um Missverständnisse zu vermeiden, den 
Ausdruck „syrischer Raum“. 

1. Die amerikanische Syrien-
Mission zwischen 1855 und 
1910 

Jessup war Presbyterianer, schloss sich 
aber dem 1810 gegründeten und kongre-
gationalistisch geprägten American 
Board of Commissioners for Foreign 
Missions (kurz AB) an. 3  Der AB hatte 
1819 die ersten Missionare in den 
Mittleren Osten ausgesandt. Nach um-
fangreichen Sondierungen und Erkun-
dungsreisen entwickelten sich zwei Ar-
beitsgebiete: ein großes im Raum der 
heutigen Türkei mit dem Zentrum in 
                                                           
1  Vgl. SUDAN PIONIER 2, 1910, 9f, wo ein 
Gedicht von ihm abgedruckt ist. 

2 Henry Harris Jessup, Fifty Three Years In Syria. 
Two Volumes, Fleming H. Revell, London and 
Edinburgh, 1910, Reprint 2009 (Kessinger 
Publishing, La Vergne, TN, USA). 

3  Vgl. dazu W. E. Strong, The Story of the 
American Board, Boston 1910.  

Konstantinopel und ein kleineres im 
syrischen Raum mit dem Zentrum in 
Beirut. Während die Türkei-
Mission rasch Früchte unter 
den orthodoxen Armeniern 
brachte, stieß die Syrien-
Mission auf den erbitterten 
Widerstand der Katholiken, 
die im syrischen Raum ihre 
Hochburg im Nahen Osten 
hatten. 
Der AB übertrug 1870 seine Syrien-Mis-
sion der Missionsabteilung der Presbyte-
rianischen Kirche in den USA (PCUSA), 
die in der Literatur als „Amerikanische 
Mission“ (kurz AM) bekannt ist. 1908 
hatte die AM in Syrien 16 Männer, meist 
ordinierte Theologen, sowie 25 Ehe-
frauen und ledige Missionarinnen, meist 
Lehrerinnen (814). Fast 6000 Kinder und 
Jugendliche besuchten 116 amerika-
nische Schulen, darunter einige erst-
klassige Oberschulen mit Internat (ebd.) 
Hinzu kam eine Hochschule mit 870 
Studenten (817). Zur „protestant com-
munity“ im Arbeitsgebiet der AM ge-
hörten 1908 ca. 7500 Einheimische 
(814). Davon waren ca. 2700 registrierte 
Mitglieder, die sich in ca. 40 Gemeinden 
und drei Kirchenkreisen (Presbyterien) 
organisiert hatten. 35 einheimische 
Evangelisten und Pastoren standen im 
Dienst (519). Diese Zahlen zeigen, wie 
schwierig die Verkündigung des Evange-
liums im syrischen Raum war. Die Be-
kehrten kamen überwiegend aus den Tra-
ditionskirchen, es hatten sich aber auch 
Juden, Muslime und Alawiten für den 
Jesus-Glauben entschieden. 

2. Jessups Herkunft, Familie 
und Arbeit 

Henry Harris Jessup wurde 1832 in 
Pennsylvania geboren, absolvierte das 
Yale College in New Haven und studierte 
ab 1852 am Union Theological Seminary 
in New York (529 und 678). Er war 
vielseitig begabt und an wissenschaft-

Die Syrien-
Mission stieß  
auf den 
erbitterten 
Widerstand der 
Katholiken.  



148 evangelische missiologie 31[2015]3 

licher Arbeit interessiert. Das Princeton-
College verlieh ihm 1865 die theolo-
gische Ehrendoktorwürde (D. D.) (288). 
Er lehnte zahlreiche ehrenvolle Berufun-
gen ab, z. B. zum Professor am Union 
Seminary (369f), zum amerikanischen 

Botschafter in Persien (481) 
und zum Heimatdirektor 
der AM, da er im Mis-
sionsdienst seine Lebens-
aufgabe sah (373 und 375).  
Den ersten Ruf zum 

Missionsdienst hörte Jessup in Yale 
durch einen Bericht des Persien-
Missionars Stoddard (725). Nach der 
Ordination reiste er im Winter 1855/56 
nach Syrien aus. Ein einheimischer 
Lehrer gab Jessup Arabischunterricht, 
und nach einem Jahr konnte er seine 
erste Predigt in der Landessprache 
halten.  
Als Jessup 1856 nach Beirut kam, hatte 
der AB im syrischen Arbeitsgebiet zehn 
Missionare an acht Dienstorten, etwa 30 
kleinere Schulen mit ca. 1000 Kindern, 
ein kleines theologisches Seminar, eine 
Druckerei samt Verlag, einige evange-
listische Versammlungen und zwei orga-
nisierte Gemeinden, einen einheimischen 
Pastor und einige Prediger. Die Arbeit an 
einer neuen Übersetzung der Bibel ins 
Arabische war im Gange.  
Das Reisen mit Segelschiffen, auf Reit-
tieren oder zu Fuß war beschwerlich. Es 
gab im syrischen Raum keine einzige 
Straße. Nachrichten konnten nur per 
Boten im Land oder per Schiffspost nach 
Amerika und Europa übermittelt werden. 
Das Leben in feuchten Häusern war 
ungesund. Die Missionare litten unter 
häufiger Krankheit und zahlreichen To-
desfällen. Auch Jessups Familie blieb 
davon nicht verschont. Zweimal verwit-
wete er und blieb mit kleinen Kindern 
zurück, die er nicht alleine versorgen 
konnte.  
Eine seiner schlimmen Erfahrungen war 
1860 der grausame Bürgerkrieg zwi-

schen den katholischen Maroniten und 
den Drusen, die von Muslimen und dem 
türkischen Militär Unterstützung erhiel-
ten. Ca. 20.000 christliche Männer ka-
men um, zahlreiche Häuser und Dörfer 
wurden zerstört. Tausende von christ-
lichen Witwen und Waisen flohen nach 
Beirut und Sidon, wo sie von den Aus-
ländern Hilfe erhielten. Alle amerikani-
schen Missionare des AB waren in Bei-
rut in der Hilfsarbeit engagiert (193).  
In diesem Jahr übernahm Jessup neben 
anderen Aufgaben das Amt des Pastors 
in der örtlichen arabisch-evangelischen 
Gemeinde. Hier blieb er insgesamt 30 
Jahre amtierender Seelsorger. Zwar be-
schloss der AB noch vor 1870, Jessup 
von seiner Aufgabe als amtierender Pas-
tor der Gemeinde in Beirut zu entbinden 
und die Gemeinde zu drängen, einen 
einheimischen Verkündiger zu berufen. 
Die Gemeinde tat sich damit schwer, da 
zu ihr zahlreiche hoch gebildete und 
einflussreiche Persönlichkeiten gehörten 
und es unter den einheimischen Pre-
digern und Pastoren noch niemanden 
gab, der den Ansprüchen der Gemeinde 
genügen konnte. Als Pastor hatte er eine 
volle Arbeitswoche. 1871 beispielsweise 
hielt er sonntags zuerst die Sonntags-
schule mit ca. 300 Teilnehmern sowie 
zwei arabische Gottesdienste, leitete am 
Montag eine Gebetsversammlung, hielt 
am Mittwoch Katechumenenunterricht 
und eine Bibelklasse für 80 junge Män-
ner, sprach am Freitag in drei Andachten 
in den Internatsschulen und leitete am 
Sonnabend eine Lehrerversammlung mit 
30 Frauen und Männern (413).  
Jessups Aufgaben nahmen immer mehr 
zu. Die Mission berief ihn als Dozent an 
das theologische Seminar (damals in 
Âbay südöstlich von Beirut) (345), an 
dem er bis ins hohe Alter hinein unter-
richtete. Zeitweise lag die gesamte Ver-
waltungsarbeit für die AM in Beirut 
vertretungsweise auf Jessup. Zu seinem 
geistlichen Dienst kam außerdem die 
Leitung von Druckerei und Verlag hinzu, 

Er lehnte 
zahlreiche 
ehrenvolle 
Berufungen ab. 



evangelische missiologie 31[2015]3 149 

d.h. Buchhaltung, Zollangelegenheiten 
und Gehaltsauszahlungen, die Herausga-
be der arabischen Wochenzeitschrift AL-
NASHRÂ, die Prüfung der Manuskripte 
sowie das Korrekturlesen der Druckbö-
gen (572). Er schrieb:  

Viele Rädchen greifen ineinander beim 
Übersetzen, Herausgeben, Importieren, 
Konten führen, Predigen, Unterrichten, 
Reisen und Besuchen, und ohne das „Öl der 
Gnade“, das reichlich in das laufende 
Getriebe gegossen wird, könnte niemand 
das lange überleben (700).  

1901 beschäftigte sich Jessup mit der 
Frage, ob ein Missionar mit 70 in den 
Ruhestand treten soll. Er lehnte das ab. 

Wir können zwar manche Lasten auf 
jüngere Schultern legen, aber alle Arbeit 
aufzugeben, steht außer Frage (695). 

Ausgenommen der Unterbrechungen 
durch die Heimataufenthalte hatte Jessup 

genau 50 Jahre in Beirut 
gelebt und gearbeitet. Er 
liebte den Libanon, das sy-
rische Land und die Jordan-
länder sowie den ganzen 
Nahen Osten und seine Men-
schen. Schon im Frühjahr 

1857 hatte er unter der Leitung eines 
älteren Kollegen eine große Studienreise 
in das Westjordanland machen können 
und schrieb rückblickend:  

Das ganze Land wurde in mein Gedächtnis 
eingeprägt, und die Bibel wurde zu einem 
neuen Buch (146). 

Als Jessup 1910 in Beirut starb, hatten 
sich die Lebensbedingungen grundle-
gend geändert. Man fuhr mit schnellen 
Überseedampfern, mit der Eisenbahn 
und mit einer elektrischen Straßenbahn 
in Beirut. Man lebte in gesunden 
Häusern, hatte in größeren Städten 
fließendes Wasser, schrieb mit Schreib-
maschinen und übermittelte rasche 
Nachrichten per Telegraph. Durch die 
Zunahme des modernen Schiffstou-
rismus kamen vermehrt Besucher aus der 

Heimat und ermöglichten einen regen 
Austausch.  

3. Jessup als Verkündiger, 
Lehrer, Pastor und Missionar 

Bei Jessup bildeten alle Aspekte seines 
Dienstes eine Einheit. Im Zentrum stand 
für ihn die Auslegung des Wortes Gottes 
und in diesem wiederum 
Jesus Christus als Heiland 
und Herr. Jessup war von 
der amerikanischen Erwe-
ckungsbewegung geprägt 
und lebte im Gebet und im 
Vertrauen auf den Herrn der 
Kirche. Gehorsam, Opfer-
bereitschaft, Hingabe und Heiligung des 
Lebens waren für ihn selbstverständlich; 
er kritisierte aber auch die enthusia-
stische Unnüchternheit mancher Aus-
wüchse bei den Glaubensmissionen und 
Freimissionaren. Einige Zitate aus sei-
nem Buch mögen seine Glaubens-
prägung verdeutlichen. 
Die Oberschule für Mädchen in Beirut 
musste 1861–69 als „Glaubenswerk“ ge-
führt werden. Die Kasse war oft leer, 
„aber der Herr versorgte wunderbar, so 
dass die Schule nichts entbehrte“ (255). 
Als einmal keine Rechnungen bezahlt 
werden konnten, „berieten wir und 
brachten die Sache im Gebet vor den 
Herrn“ (255). Kurz darauf brachte ein 
Gönner das benötigte Geld. In besonde-
ren seelsorgerlichen Situationen, vor al-
lem wenn es um Buße und Bekehrung 
ging, pflegten die Missionare kniend zu 
beten (321). 
Jessup war sich bewusst, dass Missio-
nare die Fürbitte der Heimatgemeinden 
dringend benötigten, weil sie oft „ver-
blendeten und ablehnenden Bevölke-
rungen“ gegenüberstanden. Sie sind 

... nur eine Handvoll [Leute], hinausge-
worfen an die Frontlinie der Heerscharen 
Gottes unter [gut] organisierten und mäch-
tigen Feinden“ (428). – Der Gedanke, dass 
die Kirche daheim betet, ist ein Turm der 

Jessup lebte 
und arbeitete 
50 Jahre in 
Beirut. 

Er kritisierte 
unnüchterne 
Auswüchse bei 
Glaubens-
missionen. 



150 evangelische missiologie 31[2015]3 

Kraft für den Missionar in fernen Ländern 
(429).  

Für Jessup war selbstverständlich, dass 
der Glaube an Jesus Christus ethische 
Konsequenzen hat:  

Wenn das Evangelium erst einmal unter den 
Menschen Fuß gefasst haben wird, wie es in 
Amerika der Fall ist, dann werden sich hier 
[in Syrien] Charaktereigenschaften heraus-
bilden, die wahrhaft edel und Achtung ge-
bietend sein werden. Der arabische Geist 
hat dafür genügend Voraussetzungen. Er 
bedarf nur des Lichtes der Wahrheit, der 
Erziehung und Entwicklung (138).  

Eine solche Aussage zeigt natürlich auch 
den Zukunftsoptimismus seiner Zeit. 
Jessup war überzeugt, dass es in Syrien 
viele Muslime gebe, die im Herzen an 
Jesus Christus glauben:  

Wenn der Herr kommt, um seine „Juwelen 
vorzustellen“, dann werden ohne Zweifel 
darunter viele sein, die aus den Muslimen 
Syriens errettet worden sind (146).  

Zwischen der biblischen Heilsbotschaft 
einerseits und der Heiligen- und Ikonen-
verehrung in den orthodoxen und katho-
lischen Kirchen andererseits sah Jessup 
einen unüberwindlichen Widerspruch.  

Ein [vom Evangelium] erleuchteter Mensch 
kann sich schwerlich in der rûm-orthodoxen 
Kirche mit ihrer plumpen Verehrung hei-
liger Bilder und ihrer primitiven Marien-
frömmigkeit wohlfühlen (745).  

Obwohl im Laufe der 
Jahrzehnte sich biblische 
Gedanken in den alten 
Kirchen verbreitet hatten, 
sah Jessup keine Mög-
lichkeit zum Kompromiss 
zwischen Glauben und 

Aberglauben und drängte zu Ent-
scheidungen. 
Jessup predigte gern vor Kindern und Ju-
gendlichen und meinte, dass sie ihm 
helfen, einfach, klar und anschaulich zu 
predigen (746). Er setzte sich sehr für die 
Sonntagsschularbeit ein und ließ in Bei-
rut eine große Halle für die Sonntags-

schule bauen (467f). 1861–92 war Jessup 
Leiter der Beiruter Sonntagsschule, in 
der sich Hunderte von Kindern zum 
Bibelunterricht trafen. 
Jessup und seine Kollegen lebten und 
arbeiteten im Angesicht der Ewigkeit. 
Seinem älteren Bruder schrieb Jessup 
1901 zum 71. Geburtstag, dass sie beide 
nicht erwarten könnten, viel vom 20. 
Jahrhundert zu sehen, „aber wir werden 
größere Dinge als diese in jenem Land 
sehen, in das wir unterwegs sind“ (695). 
Nach fast 50 Jahren Missionsdienst 
schrieb Jessup 1905 einige selbstkriti-
sche Anmerkungen zum christlichen 
Leben des Missionars. Im Vergleichen 
mit den Menschen ihres 
Dienstgebietes können Mis-
sionare zu Überheblichkeit 
und Selbstgenügsamkeit 
neigen. Da sie als Prediger 
und Lehrer immer „geben“ 
müssen, vergessen sie leicht 
das „Nehmen“. Sie können 
sich aber auch mit dem 
religiösen Zustand der Menschen um sie 
herum abfinden und immer weniger die 
Notwendigkeit sehen, dass sie eine 
Bekehrung zu Jesus Christus brauchen. 
Damit geben sie der geistlichen Stag-
nation um sich herum nach und ver-
nachlässigen selbst ihr geistliches Leben 
im Hören auf Gottes Wort, im Einsatz für 
die Rettung anderer und im Festhalten 
daran, dass allein in Jesus Heil ist (754). 

Wir müssen in einer biblischen Atmosphäre 
und im Geist beständigen Gebets leben, um 
unsere Kleider rein und unseren Glauben 
hell und klar zu erhalten. Unsere Theologie 
sollten wir aus der Bibel gewinnen und 
nicht allein aus Nachdenken und Hypothe-
sen. Die Beschränkung auf die Ethik rettet 
niemanden. Christus ist gewiss unser glän-
zendes, bestes und vollkommenes Beispiel 
– aber er ist mehr: Er ist ein Retter und 
Erlöser von der Sünde, ihrer Macht und 
ihrer Bestrafung (755).  

Er setze sich 
sehr für die 
Sonntags-
schularbeit ein. 

Selbstkritische 
Anmerkungen 
zum  
christlichen 
Leben des 
Missionars. 



evangelische missiologie 31[2015]3 151 

4. Jessup als Theologe und 
Missiologe 

Für Jessup war klar, dass Christus  
... die ganze Kirche ruft, die ganze Welt zu 
retten ... Die Kirche benötigt eine um-
fassende Hingabe von Person und Besitz, 
von Leben und Dienst, von uns selbst und 
unseren Kindern, an Ihn, der uns mit seinem 
eigenen Blut erkauft hat. ... Eine lebendige 
Rechtgläubigkeit bindet die Kirche an den 
lebendigen Christus … (490). – Das 
Evangelium, das wir nötig haben, ist das 
Evangelium in seiner ganzen Reinheit und 
Ganzheit: das reine Wort Gottes, welches 
Kraft hat zu bekehren und zu heiligen … 
das Evangelium von der Rettung durch den 
Glauben an einen sühnenden Retter (492). 

Die Ergebenheit in Gottes unabänderli-
ches Geschichtswalten in Gericht und 
Gnade bekundet Jessup im Rückblick auf 
den schlimmen Bürgerkrieg von 1860. 
Die Syrien-Mission war damals in großer 
Gefahr. Jessup schreibt:  

Wir wurden zu ernstlichem Gebet getrieben 
(186) – Wir konnten nur vertrauen und 
ernstlich um die göttliche Leitung beten in 
der Gewissheit, unter dem Schatten Seiner 
Flügel geborgen zu sein (192).  

Gott benutzte den Krieg zum Segen. Die 
Situation in Syrien bewegte viele Chris-

ten in Europa und Amerika. 
Zahlreiche Werke engagier-
ten sich im syrischen Raum 
(aus Deutschland das „Sy-
rische Waisenhaus“, die 
Kaiserswerther Schwestern, 
der Johanniterorden; aus 
England die Britische Sy-
rien-Mission). Der AB hatte 

dank seines Einsatzes in der Notstands-
arbeit die Anerkennung der Behörden 
gefunden. Ab jetzt konnte die Mission 
wieder normal arbeiten. Alle Ein-
richtungen des AB machten Fortschritte 
(Strong: 204). So konnte Jessup in 
Nachhinein sagen:  

Von jetzt ab drehte sich der Wind. Die 
Pflugschar des göttliches Gerichtes hatte 

den Boden umgepflügt und viele der 
größten Hindernisse für das Evangelium 
beseitigt (Jessup: 215). 

Jessup war überzeugt, dass der Herr der 
Mission seine Sache selbst voranbringt. 
Als die Syrien-Mission des AB nach 35 
Jahren Arbeit im syrischen Raum nur 
zwei Gemeinden mit einem einheimi-
schen Pastor „vorweisen“ konnte, musste 
sie sich kritische Fragen gefallen lassen. 
Sie bemühte sich zwar um die Ausbil-
dung geeigneter Prediger, aber manche 
von ihnen erlagen der Versuchung, zu 
anderen Missionen zu wechseln, bei 
denen sie mehr verdienten (311). Jessup 
bemerkt dazu:  

Ich glaube, dass Syrien trotzdem evan-
gelisiert wird, sich das Evangelium einfach 
Bahn bricht und überall biblische Ge-
meinden gebildet werden (312). 

Jessup rief Menschen zur Bekehrung, 
war sich aber bewusst, dass allein Gottes 
Geist Menschen zur Umkehr bewegt. 
Gott ließ ihn einige spektakuläre Be-
kehrungen von jungen Traditionschristen 
erleben. 
Das Verhältnis zwischen mobiler Evan-
gelisation und Seelsorge einerseits sowie 
örtlichem Gemeindeaufbau und Schul-
unterricht beschäftigte die Missionare 
immer wieder. Sie hatten den Eindruck, 
dass sie mehr tun müssten,  

... die entfernten Gebiete zu erreichen und 
Hunderte von jungen Menschen in unseren 
Schulen zu einer persönlichen Entscheidung 
[für Jesus Christus] zu führen (649).  

Doch die Kräfte waren begrenzt. Jessup 
schrieb: 

Es ist meine Erfahrung, dass die meisten 
Missionare bis an die äußersten Grenzen 
ihrer Fähigkeiten und Möglichkeiten ar-
beiten (650).  

Die Missionare litten nicht wenig unter 
den vielen Einschränkungen seitens der 
osmanischen Behörden. Das Osmanische 
Reich war für sie „das Land der Spio-
nage und Zensur, der Geheimpolizei und 
der politischen sowie religiösen Tyrannei 

Anerkennung  
der Behörden 
dank des 
Einsatzes  
in der 
Notstandsarbeit.  



152 evangelische missiologie 31[2015]3 

... .“, die Heimat dagegen trotz aller 
Mängel „das beste Land unter der Son-
ne“ (723). 
Vertrauen auf Gott und eigene geistige 
Bemühung waren für Jessup keine Wi-
dersprüche. Deshalb förderte er die Bil-
dungsarbeit der AM. Die moderne arabi-
sche Bibelübersetzung bezeichnet er als 
„Tor zum Wissen und zur Errettung“ 
(66). Menschen, die Erkenntnis der 
Gnade Gottes in Christus und damit den 
biblischen Heilsglauben erlangt hatten, 
waren „erleuchtet“ (enlightened) (83 und 
91) und „bekehrt“ (converted) worden. 
Das „Licht“ des Evangeliums wurde für 
Jessup durch die Bibel, die Predigt und 
die Schulen verbreitet. Von ihm wurde 
„Licht“ nicht im Sinne der Aufklärung, 
sondern biblisch verstanden. Bekehrung 
war für ihn die Erfahrung von „Licht und 
Freiheit des Evangeliums“ (113).  
Für Jessup war die Bildungsarbeit ein 
wichtiges Fundament für die Verkün-
digung. Dabei ist zu bedenken, dass zu 
seiner Zeit im syrischen Raum die 
Unwissenheit der Menschen gewaltig 
war, nur wenige schreiben und lesen 
konnten und es kaum Bücher gab. Eine 
christlich ausgerichtete Kultur zu schaf-
fen, war das Ziel von Jessup. Ein Schlüs-
sel dazu war die Mädchenbildung, die es 

im Osmanischen Reich 
noch nicht gab. Jessup 
setzte sich für den Aufbau 
einer höheren Schule für 
Mädchen in Beirut ein, 
deren Bedeutung er wie 
folgt beschreibt:   
Die Schule war ein unbe-

schreiblicher Segen für Syrien und den 
ganzen Orient (225, vgl. 280). – Die 
Beiruter Mädchenschule war wie mein 
Augapfel. Ich war mir bewusst, dass die 
Zukunft Syriens von der Bildung der 
Mädchen und Frauen abhängt (289).  

Die Absolventinnen wurden nicht nur 
Dorflehrerinnen, sondern auch Ehe-
frauen von Ältesten und Pastoren. Als 

solche prägten sie wiederum Genera-
tionen von Mädchen bzw. zukünftiger 
Frauen (510), denn:  

Eine gebildete junge evangelische Frau, die 
in einem Dorf die Kinder unterrichtet, 
unterweist zugleich die Mütter und wird 
dadurch zur Seelsorgerin und Ratgeberin für 
alle – geachtet und geliebt (512). 

1870 übernahm die Presbyterianische 
Mission die Verantwortung für die 
höheren Schulen. Die Kosten waren 
enorm, und oft mangelte es am Geld. 
Aber man sah, wie Gott die Schulen 
segnete.  

Sie führen ins Licht, lehren die Bibel, 
gewinnen die Eltern, beseitigen Vorurteile, 
rotten alten Aberglauben aus, erleuchten 
und erfreuen die Herzen der kleinen Kinder 
sowie die Häuser ihrer Eltern und führen 
viele zu wahrer Erkenntnis der Rettung 
durch den Glauben an Jesus Christus (597). 

Die Schulen waren für die Mission 
anfangs unentbehrlich als ein Mittel, den 
Zugang zu den Menschen und in die Orte 
zu öffnen. Sie konnten aber für Jessup 
nicht der eigentliche Zweck der Mission 
sein. Vielmehr sagt er ausdrücklich,  

Das Ziel ist es, Menschen zu Christus zu 
führen und sie zu unterweisen, christliche 
Menschen und Völker zu werden (592).  

Kritisch – vermutlich im Blick auf 
Tendenzen in Amerika und prophetisch 
im Blick auf die Entwicklungen in der 
AM – fügt Jessup hinzu, dass die 
Aufgabe der Schulen nicht nur darin 
bestehen dürfe, die besten Wissen-
schaftler auszubilden, denn dann  

... zögere ich nicht zu sagen, dass solch eine 
Mission den christlichen und missio-
narischen Raum verlassen hat und eine rein 
säkulare, wissenschaftliche und weltliche 
Sache geworden ist (ebd.). 

Wie schnell sich Bildungseinrichtungen 
von ihrem ursprünglichen christlichen 
Ziel entfernen können, zeigt das Beispiel 
des Syrian Protestant College (später 
Amerikanische Universität Beirut). Es 
hatte ursprünglich eine evangelikale 

Mädchenbildung 
als Schlüssel für 
eine christlich 
ausgerichtete 
Kultur. 



evangelische missiologie 31[2015]3 153 

Glaubensbasis, die alle Dozenten unter-
schreiben mussten. Als der Aufsichtsrat 
in New York 1902 einen neuen Prä-
sidenten wählte, entschied er gleich-
zeitig, die Glaubensbasis  

... als nicht länger benötigt aufzugeben. Es 
wurde entschieden, sie nicht länger als eine 
Voraussetzung für die Berufung an das 
College anzusehen (708f).  

Jessup bemerkt dazu, dass „keine 
Gefahr“ im Blick auf „die Gesundheit 
und den vorbildlichen Charakter“ des 
Lehrpersonals besteht, so lange der Auf-
sichtsrat mit konservativen Christen be-
setzt ist. Jedoch fügt er hinzu: 

Aber die Abschaffung der Erklärung hat 
sich den Missionaren in Syrien, Palästina 
und Ägypten nie nahegelegt (709).  

Jessup schreibt besorgt:  
Je näher das College am grundsätzlichen 
Anliegen missionarischer Arbeit erhalten 
werden kann, desto besser wird es dem 
Anliegen seiner Gründer entsprechen und 
desto mehr wird es Gutes im Orient 
bewirken (739).  

AB und AM wollten durch ihre Schulen 
Modelle schaffen, die von den ein-
heimischen Christen nachgeahmt wer-
den. Man wollte die Einheimischen zur 
Eigenverantwortung anspornen, aber 
nicht mit den ausländischen Einrichtun-
gen belasten. Deshalb vertrat Jessup die 
Meinung, dass einheimische und aus-
ländische Einrichtungen getrennt finan-
ziert und geleitet werden sollten.  

Eine ausländische Schule, die durch 
ausländisches Geld gegründet wurde, sollte 
unter ausländischer Kontrolle sein (240). 

Die Amerikaner legten Wert darauf, dass 
die jungen evangelischen Gemeinden 
finanziell möglichst schnell selbständig 
werden. Sie litten darunter, dass zu viele 
syrischen Mitarbeiter von der Mission 
bezahlt werden mussten. Die Missionare 
waren lange „Zahlmeister für eine kleine 
Armee von Gehilfen und Lehrern, ver-
streut über das ganze Land“ (631). 
Jessup pries den Tag glücklich, an dem 

die syrischen Christen alle diese Per-
sonen finanzieren würden. 
1879 hielt Jessup vor der 
Generalsynode der Pres-
byterianischen Kirche in 
den USA einen Vortrag 
zum Thema „The Moham-
medan Missionary Prob-
lem“. Darin setzte er sich 
dafür ein, dass Gott die 
Kirche zur Wahrnehmung 
ihrer Aufgabe an den Muslimen er-
wecken möge. Die Zeit sei gekommen, 
dass Muslime Gottes Wort hören (766f). 
Jessup war überzeugt, dass Bibel-
verbreitung, biblische Lehre und christ-
liches Leben Muslime zum Glauben an 
Christus führen:  

Lasst uns [Literatur] drucken und unter-
richten und ihnen [den Muslimen] ein 
christliches Leben vorleben, und wir kön-
nen sie für Christus gewinnen. Die ara-
bische Bibel in Verbindung mit Schularbeit 
und ärztlicher Mission werden die wirk-
samsten Mittel sein, um die Muslime zu 
Christus zu bringen (780).  

Jessup verteidigte die christliche Mission 
gegen den Vorwurf, dass sie Unruhe 
stifte. Er wies anhand der Heiligen 
Schrift nach, dass das „Evangelium des 
Friedens“ (Eph. 6,15) auf jedem Mis-
sionsgebiet „Streit und Feindschaft“ ent-
facht (582). Das Evangelium müsse aber 
gepredigt werden, weil die Menschen 
Sünder und ohne Christus verloren seien.  
Gleichzeitig verteidigte Jessup die christ-
liche Diakonie als ein wichtiges öffent-
liches Zeugnis und insofern durch und 
durch missionarisch (744). Er war 1896 
an der Gründung der ersten Heilanstalt 
für psychisch und nervlich Kranke im 
Nahen Osten in Asfûrîya (Libanon) 
beteiligt und wirkte zehn Jahre lang als 
Schriftführer des Vorstandes. Er verstand 
die Einrichtung als ein „Kind der Mis-
sion“ und die Behandlung der Kranken 
als einen Dienst für Christus (524 und 
744): 

... zur Eigen-
verantwortung 
anspornen,  
aber nicht mit 
ausländischen 
Einrichtungen 
belasten.  



154 evangelische missiologie 31[2015]3 

Ich kenne keine andere Form christlichen 
Dienstes, die mehr Selbsthingabe erfordert, 
als vielleicht die der Aussätzigen-Asyle 
(745). 

In manchen seiner Hoffnungen war 
Jessup zu optimistisch. 1870 bekannte 
sich ein gebildeter Muslim aus Aleppo 
zum christlichen Glauben. Ein Ver-
wandter wollte ihn umbringen, aber der 
Gouverneur von Aleppo hinderte ihn 
daran und verwies auf die neuen 
Freiheitsrechte, die der Sultan verkündigt 
hatte. „Die Zeiten, in denen Vettern 
wegen Abfall [vom Islam] getötet 
wurden, sind offensichtlich vorbei.“ 
(380) Auch seine Erwartungen für Syrien 
waren zu kühn und entsprachen eher 

dem amerikanischen Pio-
niergeist. Er hoffte, dass die 
vielen nach Amerika emi-
grierten Syrer eines Tages 
mit freiheitlichen Grund-
sätzen in ihre alte Heimat 
zurückkehren, die Gesell-
schaft reformieren, das 

weite und unkultivierte Hinterland 
Syriens urbar machen und hier „neue 
Dörfer anlegen, die mit aufgeklärten und 
glücklichen Menschen bevölkert sind“ 
(ebd.). Der Stolz des Amerikaners spricht 
auch aus folgender Äußerung:  

Es ist eine große Genugtuung … dass die 
ganze moderne Erneuerung der Syrer von 
ihnen selbst den Einrichtungen zuge-
schrieben wird, die acht Jahrzehnte zuvor 
von den amerikanischen Missionaren 
gegründet worden sind (785). 

Jessup litt unter der konfessionellen 
Zersplitterung von Kirchen, Missions-
kräften und jungen evangelischen Ge-
meinden. Deshalb war ihm die Einheit in 
Christus ein besonderes Anliegen. Z. B. 
galten bei den Missionaren des AB und 
der AM die Kollegen von der Re-
formiert-Presbyterianischen Kirche, die 
ebenfalls im syrischen Raum wirkten, als 
ziemlich eng. Man kannte sich, aber eine 
Zusammenarbeit war von Seiten der Re-

formierten Presbyterianer aus schwierig. 
Jessup schreibt dazu:  

Ich sehne mich nach dem Tag, an dem wir 
uns alle auf Glaubenskonferenzen treffen 
und zusammen am Tisch unseres gemein-
samen Herrn sitzen (628). 

Diese Einheit hatten die jungen syrischen 
Gemeinden einzuüben. In ihnen sammel-
ten sich Armenier und Griechen ortho-
doxer Herkunft sowie ehemalige Katho-
liken, Alewiten, Drusen und Muslime. 
Jessup traute es dem Heiligen Geist zu, 
Menschen aus so verschiedenen, sich 
bisher bekämpfenden Gruppen „eins in 
Christus“ zu machen (592f). Als positi-
ves Beispiel guter Kooperation erwähnt 
Jessup das Krankenhaus des deutschen 
Johanniterordens in Beirut. Die Zusam-
menarbeit deutscher Adliger, Kaisers-
werther Diakonissen und amerikanischer 
Ärzte war für ihn  

... ein eindrückliches Zeugnis für das 
ökumenische Christentum, gegründet auf 
der Einheit des Geistes und dem Band des 
Friedens (817). 

5. Jessup als Seelsorger unter 
Muslimen 

Die amerikanischen Pastoren hatten das 
Anliegen, grundsätzlich allen Menschen 
das Evangelium zu verkündigen und sie 
zum Glauben an Jesus Christus ein-
zuladen. Sie sprachen auf ihren Ver-
kündigungsreisen nicht nur mit den 
Traditionschristen, sondern selbstver-
ständlich auch mit Muslimen, Alawiten 
und Drusen. Manche von diesen er-
warben eine Bibel und studierten sie. 
Einzelne kamen zu den Missionaren zum 
vertieften Bibelstudium. Zu evangelis-
tischen Versammlungen, die anfangs vor 
allem in den Schulen stattfanden, kamen 
allerdings überwiegend Angehörige der 
alten Kirchen. Wenn sich Muslime 
bekehrten und taufen ließen, wurden sie 
von der muslimischen Gesellschaft und 
vom osmanischen Staat bitter verfolgt 
und oft umgebracht. Die Missionare ver-

... Menschen 
aus sich bisher 
bekämpfenden 
Gruppen „eins 
in Christus“ zu 
machen. 



evangelische missiologie 31[2015]3 155 

halfen den Konvertiten aus der musli-
mischen Bevölkerung deshalb generell 
zur Ausreise ins Ausland. Eine ganze 
Reihe vermittelte man an die Ameri-
kanische Mission in Ägypten. 
Zu Jessup kam 1865 viele Nächte ein 
gebildeter Muslim, Abd al-Kâdir al-
Khalîlî, um über Bibeltexte zu sprechen. 
Er wurde deshalb inhaftiert und beinahe 
umgebracht, obwohl er kein Christ ge-
worden war. Trotz aller Schikanen setzte 
er seine Suche nach der Wahrheit fort 
(291). Ebenfalls 1865 hörten die Missio-
nare in Beirut das Gerücht, dass in 
Damaskus zwei bekehrte Muslime in der 
Großen Moschee aufgehängt worden 
waren (568). Jessup sah es als Schwäche 
an, wenn Vertreter einer Glaubensweise 
„Abtrünnige“ nicht im Frieden leben 
lassen konnten. Er wies darauf hin, dass 
im 19. Jahrhundert die evangelische 
Christenheit die einzige war, die ihre 
Abtrünnigen nicht verfolgte (543). 

Für Jessup war die oft 
vertretene Meinung, dass es 
keine Konvertiten aus dem 
Islam gebe, leicht zu wider-
legen. Aus Sicherheitsgrün-
den konnten keine Zahlen, 
Namen und Berichte veröf-
fentlicht werden. Jessup 

selbst taufte mindestens 30 Männer und 
Frauen und hatte persönliche Kenntnis 
von weiteren 10 bis 20 Bekehrten. Die 
meisten mussten wegen der Verfolgung 
das Land verlassen (617).  
Manche Muslime, die den Kontakt zu 
den Missionaren suchten und die Bibel 
studieren wollten, hatten dafür zweifel-
hafte Gründe, z. B. Hilfe bei der Aus-
wanderung nach Amerika. Es war nicht 
leicht, über die Beweggründe der Kon-
taktsuchenden Klarheit zu gewinnen 
(543). Von den muslimischen Autoritäten 
wurden allerdings auch die unkonven-
tionellsten und merkwürdigsten religi-
ösen Sucher und Wanderer verfolgt.  

Jessup beobachtete, dass gebildete Mus-
lime den Evangelischen mit Sympathie 
begegneten, weil sie den Bilder- und 
Heiligenkult der altorientalischen Chris-
ten ablehnten (390). Wenn sie einen 
evangelischen Gottesdienstraum betra-
ten, beeindruckte sie die Schlichtheit, das 
Fehlen von Bildern und „das Buch“, die 
aufgeschlagene Bibel (409). Nach an-
fänglicher Zurückhaltung hatten die 
Muslime keine Bedenken mehr, ihre 
Kinder in amerikanische Missionsschu-
len zu schicken (359), obwohl sie hier 
Bibelunterricht erhielten. 
Schwer taten sich die Missionare und 
einheimischen Mitarbeiter mit den arabi-
schen Beduinen, „da der alte Geist 
Ismaels in ihren Charakter eingeprägt 
ist“, z. B. Rache, Raub, Überfälle und 
Mord (568). Jessup war aber davon 
überzeugt, dass das Evangelium auch die 
Beduinen („Araber“) eines Tages er-
reichen werde, „wenn die gegenwärtige 
politische und militärische Blockade 
entfernt sein wird“ (360).  
1889 taufte H. Jessup Jedân Awad, einen 
jungen Beduinen aus dem Stamm der 
Aneyzy (Zentralsyrien), nachdem er 
zwei Jahre lang Taufunterricht erhalten 
hatte. Er hatte im Libanon überzeugte 
Christen kennengelernt und besuchte 
daraufhin eine Missionsschule. Hier 
wurde er vom Heil in Jesus Christus 
überzeugt. Nach Beendigung der Schul-
zeit lebte er wieder in seinem Stamm, 
blieb dem christlichen Glauben treu und 
besuchte jährlich seine christlichen 
Freunde (541).  

6. Ein wichtiger syrischer 
Mitarbeiter  

Die Bekehrung von Kamil al-Aîtânî im 
Jahr 1890 war für Jessup die schönste 
Erfahrung in seinem 53-jährigen Mis-
sionsdienst in Syrien. Kamil war ein 
besonders klarer und gewinnender 
Mensch. Als Zwanzigjähriger kam er zu 
Jessup und erbat von ihm Unterweisung 

Die meisten 
Konvertiten 
mussten wegen 
Verfolgung das 
Land verlassen. 



156 evangelische missiologie 31[2015]3 

im christlichen Glauben. Jessup pries 
Kamils geistliche Reife, seine Freude an 
der Heiligen Schrift, seine Liebe zu Jesus 
Christus als seinem Erretter, seine 
Furchtlosigkeit im Predigen des Evan-
geliums, sein tadelloses Leben, seine 
Freude am Gebet und seine Weisheit im 
Umgang mit Traditionschristen und 
Muslimen (554). In aller Klarheit konnte 
er Namenschristen den Weg des Heils 
„durch Christus allein“ zeigen. Jessup 
beschrieb Kamils Leben 1898 in einer 
Broschüre, die Sir William Muir (Edin-
burgh) wärmstens zur Verbreitung unter 
Muslimen empfahl.  
Wie Jidân Auwad besuchte auch Kamil 
al-Aîtânî die Internatsschule für Jungen 
in Sûq al-Gharb. Während Jidân eher zu-
rückhaltend war, konnte sich Kamil sehr 
offen und entschieden für seinen neuen 
Glauben einsetzen (554f). Im Sommer 
1890 besuchte er mit Jidân alle Bedui-
nenlager rund um Hama, und sie lasen 
Hunderten von „Arabern“ aus der Heili-
gen Schrift vor (555). Kamil wusste sich 
von Gott zum Predigtdienst unter Mus-
limen berufen (557). Deshalb schloss er 
sich nach seiner Taufe den jungen Mis-
sionaren der Arabischen Mission, Can-
tine und Zwemer, an und folgte ihnen 
zuerst nach Aden und dann nach Basra. 
Unermüdlich bezeugte er Christus und 
verteilte christliche Schriften. Er verstarb 
unerwartet und unter mysteriösen Um-
ständen im Juni 1892 in Basra (559 und 
584). Da türkische Soldaten ihn rasch 
und geheim an einem unbekannten Ort 
beerdigten, hat man ihn vermutlich um-
gebracht. 
Jessup schreibt rückblickend:  

Ich habe selten einen klareren und so durch 
und durch aufrichtigen Charakter kennen-
gelernt. Sein Leben hat erwiesen, dass die 
„reinsten und unbeflecktesten Blumen“ 
eines anmutigen Charakters selbst in einem 
unchristlichen sozialen Umfeld wachsen 
können. Seine verstandesmäßigen Probleme 
im Blick auf die Dreifaltigkeit verschwan-
den, als er erkannte, dass er einen göttlichen 

Erlöser braucht. Von Anfang an schien er 
vom Geist Gottes gelehrt worden zu sein 
(559). 

7. Jessup als Briefeschreiber, 
geistlicher Netzwerker und 
Schriftsteller 

Jessup pflegte eine umfangreiche Kor-
respondenz mit Missionaren und Dip-
lomaten im Nahen Osten, mit Ange-
hörigen und Freunden in den USA und 
mit Freunden in Großbritannien. Von 
allen Briefen fertigte er Kopien an. 
Zusammen mit seinen Tagebuchauf-
zeichnungen dienten sie 
ihm am Lebensende zur 
Erarbeitung seiner umfang-
reichen Autobiographie, die 
zugleich eine Geschichte 
der Syrien-Mission bis 
1910 und eine wichtige 
Primärquelle ist.  
Durch Korrespondenz und Besuche 
pflegte Jessup viele Freundschaften. So 
unterbrach er 1864 die Rückreise aus den 
USA nach Beirut in England, um u. a. 
seinen Freund Canon Tristram, einen eif-
rigen Förderer der Church Missionary 
Society (CMS), zu besuchen (281). 
Dieser reiste später auch zu Jessup nach 
Beirut (470, vgl. 626). Eine enge 
literarische Zusammenarbeit pflegte Jes-
sup mit dem international bekannten 
britischen Kolonialbeamten und Islam-
wissenschaftler Sir William Muir (626). 
Jessup pflegte eine brüderliche Zusam-
menarbeit mit allen evangelischen Mis-
sionaren im Nahen Osten. In Beirut war 
er so etwas wie der pastor at large und 
das angesehene Aushängeschild der AM. 
Bis 1860 hatten nur der AB, die Ver-
einigten Presbyterianer aus Irland und 
den USA, die Reformierten Presbyte-
rianer aus den USA und Großbritannien 
sowie die CMS im syrischen Raum 
gearbeitet. Man hatte die Grenzen der 
jeweiligen Arbeitsgebiete abgesprochen. 
Dann kamen, verursacht durch den sy-

... eine 
brüderliche 
Zusammen-
arbeit mit allen 
evangelischen 
Missionaren. 



evangelische missiologie 31[2015]3 157 

rischen Bürgerkrieg, neue und sehr 
unterschiedliche Hilfswerke und Missio-
nen aus verschiedenen Ländern in den 
syrischen Raum. Für die Amerikaner war 
es nicht leicht zu ertragen, dass die 
Neuen sich selten mit den etablierten 
Werken abstimmten. Jessup bemühte 
sich trotzdem um eine gute Zusammen-
arbeit mit allen. Diese war am engsten 
mit der Britisch-Syrischen Mission im 
Libanon-Gebiet und mit den Kaisers-
werther Diakonissen im Johanniter-
Hospital in Beirut. Er schreibt dazu:  

Wir stehen in einer gemeinsamen Aufgabe 
und sind umringt von Tausenden von 
hilfsbedürftigen, zugrunde gehenden Men-
schen – Muslimen, Heiden und Namens-
christen. Deshalb sollten die Gefolgsleute 
des Herrn zusammenarbeiten und die 
Unterschiede von Nationalität, Denomi-
nation und gesellschaftlicher Sitte nicht 
beachten. Alles, was im Dienst für den 
gemeinsamen Herrn geschieht, sollte nicht 
als „amerikanisch“, „englisch“, „schottisch“ 
oder „deutsch“ etikettiert werden … Wir 
sollten uns nur „Christen“ nennen und uns 
in unserer Arbeit in Sympathie, Gebet und 
Kooperation vereinen, damit Christus nicht 
in seinen Gliedern zerteilt wird (229).   

Jessup pflegte auch inten-
sive Beziehungen zu den 
anderen presbyteriani-
schen Missionen, die im 
Raum Latakia und An-
tiochien sowie im Raum 
Damaskus und in Ägypten 
arbeiteten. Es gab unter 
ihnen durchaus erhebliche 

Unterschiede in Fragen der Lehre und 
des Lebens, aber Jessup betonte das 
Zentrum ihres Glaubens. 
Für den AB und die AM war die Zu-
sammenarbeit mit den Bibelgesell-
schaften von Anfang an selbstverständ-
lich. Als in der zweiten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts die weltweit arbeitenden 
interdenominationellen Bewegungen ent-
standen, sah Jessup in ihnen keine 
Konkurrenz, sondern eine Ergänzung zu 

den etablierten, konfessionell geprägten 
Missionswerken. Er förderte die welt-
weite evangelische Allianz, den CVJM, 
die Christian Endeavour-Bewegung 
(EC), die weltweite Sonntagsschulbe-
wegung und andere. 
Jessup war ein Vielschreiber. Zunächst 
veröffentlichte er einige kleinere Werke: 
„Women of the Arabs“ (1873), „Syrian 
Home Life“ (1873), „The Greek Church 
and Protestant Mission“ (nach 1873, 
New York, Christian Literature Society) 
und „The Setting of the Crescent and the 
Rising of the Cross or Kamil Abdul 
Masih. A Syrian Convert from Islam to 
Christianity“ (Philadelphia 1898). 1903 
schloss Jessup mit der Hilfe eines 
gelehrten Syrers einen arabischen Kom-
mentar über den Pentateuch ab (nach der 
englischen Vorlage des Wer-
kes von Ellicot). Schließlich 
arbeitete er bis zu seinem 
Tod an dem zweibändigen 
und ca. 800 Seiten um-
fassenden Werk „Fifty Three 
Years in Syria“, das posthum 
1910 erschien. 
Die Erarbeitung umfangreicher arabi-
scher Manuskripte war im Osmanischen 
Reich mit viel Mühe seitens aller 
Beteiligten verbunden. Viel Geduld er-
forderte ferner das Durchlaufen des 
Zensurprozesses, bevor ein Buch ge-
druckt werden durfte. Zwei Exemplare 
des handgeschriebenen Manuskriptes 
mussten zur Zensur nach Konstantinopel 
geschickt werden. Es dauerte lange, bis 
das zensierte Exemplar zurückkam. Alle 
beanstandeten Textstellen durften nicht 
gedruckt werden. Nach dem Druck und 
vor der Auslieferung musste ein Exem-
plar nach Konstantinopel geschickt 
werden, wo es mit dem zensierten 
Exemplar verglichen wurde. Auch das 
nahm wieder viel Zeit in Anspruch. Erst 
nach der amtlichen Genehmigung durfte 
das Buch ausgeliefert werden (719). 

„Wir sind 
umringt von 
Tausenden  
von zugrunde 
gehenden 
Menschen.“ 

... ein 
arabischer 
Kommentar 
über den 
Pentateuch. 



158 evangelische missiologie 31[2015]3 

Würdigung 

Henry Harris Jessup war ein aufmerk-
samer Zeuge und geistlicher Interpret 
einer wichtigen Phase der Profan-, 
Kirchen- und Missionsgeschichte des 
Nahen Ostens. Er hat diese Geschichte 
im Gebiet der heutigen Staaten Libanon 
und Syrien 50 Jahre lang engagiert 
mitgestaltet. Dabei zeichnete ihn eine 
hoffnungsvolle Grundstimmung aus, wie 
sie vor dem Ersten Weltkrieg in der 
Westlichen Welt vorherrschend war. Er 
erwartete, dass die Menschheit durch die 
Predigt des biblischen Evangeliums und 
durch schulische Bildung für Christus 

gewonnen wird. Dabei 
war es für ihn selbst-
verständlich, dass das 
Geschichtshandeln Gottes 
in Gericht und Gnade 
unverfügbar ist und Men-
schen das Walten Gottes 
in der Kirchen- und Mis-
sionsgeschichte gehorsam 
anzunehmen haben. Vom 

Wort Gottes her war Jessup aber 
überzeugt, dass sich das Evangelium 
allen Widerständen zum Trotz durch-
setzen wird.  
Die „Erleuchtung“ der Hörer der bib-
lischen Botschaft, die sich zu Jesus 
Christus bekehren und dadurch das 
ewige Heil erlangen, war für Jessup 
biblisch fundiert. Er selbst hielt die 
Balance zwischen Erleuchtung durch 
Glauben und Denken, Bekehrung und 
Bildung, aber es blieb ihm nicht ver-

borgen, dass sich in seiner Mutterkirche 
noch zu seinen Lebzeiten die Akzente 
zugunsten von Denken und Bildung 
verschoben. Er erlebte es allerdings nicht 
mehr, dass nach dem Ersten Weltkrieg in 
der Amerikanischen Mission die Beto-
nung von Weltverbesserung durch Bil-
dung und sozialem Handeln die Ober-
hand gewann.  
Jessup erlebte auch nicht mehr den 
erneuten Aufbruch des Islam. Vielleicht 
hat er noch wahrgenommen, dass sich im 
Islam denkerisch eine Gegenbewegung 
gegen den Westen vorbereitete. Mög-
licherweise hat er auch erkannt, dass die 
Wirkung der Missionsschulen auf die 
muslimischen Schüler sehr unterschied-
lich sein konnte – entweder eine Vor-
bereitung auf das Evangelium oder eine 
Abstumpfung gegen dasselbe, d. h. mög-
licherweise ein Enden in Agnostizismus, 
Liberalismus und Sozialismus oder gar 
in einer bewussten Hinwendung zum 
Islam. Diese Reaktionen traten erst nach 
dem Ersten Weltkrieg mit voller Kraft an 
die Oberfläche, nachdem sie unter-
schwellig längst vorbereitet worden 
waren.  
Vieles, was Jessup bewegte, ist bis heute 
höchst aktuell. Natürlich war er gleich-
zeitig ein „Kind seiner Zeit“. Aber er hat 
im Gehorsam gegenüber Jesus Christus 
und aus Liebe zu ihm über fünfzig Jahre 
lang das Evangelium gegen alle Wider-
stände dankbar und überzeugend ver-
kündigt und dadurch vielen Menschen 
zum Vertrauen auf Gott und zur 
Nachfolge Christi geholfen. 

... überzeugt, 
dass sich das 
Evangelium allen 
Widerständen 
zum Trotz 
durchsetzen 
wird. 



evangelische missiologie 31[2015]3 159 

Wird Afrika entscheidend für die Zukunft der Christenheit?  

Ein „statistischer“ Zwischenruf 

Klaus Wetzel 

Vor Kurzem wurden die neuen UN-Prognosen für die Bevölkerungsentwicklung im 21. 
Jahrhundert veröffentlicht. In dem Bewusstsein, dass so langfristige Prognosen mit 
Vorsicht zu behandeln sind, möchte der folgende Artikel die möglichen Implikationen 
für die weltweite Christenheit bedenken. Denn für alle, die hier in verantwortlichen 
Aufgaben stehen, ist es meines Erachtens wichtig, diese Trends zu sehen und 
wahrzunehmen. 

Dr. theol. Klaus Wetzel war als Mitarbei-
ter des WEC International sechs Jahre in 
Indonesien tätig, davon 1988-1993 als 
Dozent an der Theologischen Hochschu-
le „Indonesisches Bibelinstitut“ in Batu. 
Zurzeit ist er mit je einem halben Dienst-
auftrag Pfarrer der Evangelischen 
Kirche in Hessen und Nassau in Biblis 
und Dozent an der Akademie für Welt-
mission in Korntal (European School of 
Culture and Theology). Er ist verheiratet 
mit der Ärztin Ulrike und hat drei er-
wachsene Töchter. Email: kwetzel@ 
awm-korntal.eu. 

Das „halbrunde“ Jahr 2015 scheint dazu 
anzuregen, den von Prognosen erfassten 
Zeitraum auszudehnen. Die zum 31. Mal 
in der Januar-Ausgabe des International 
Bulletin of Missionary Research ver-
öffentlichte Tabelle „Status of Global 
Christianity“ enthält zum ersten Mal 
Schätzungen nicht nur bis 2025, sondern 
nun auch bis zum Jahr 2050. Die 
Herausgeber begründen die Erweiterung 
wie folgt:  

Weil uns nur noch zehn Jahre von dem Jahr 
2025 trennen, haben wir die Tabelle 
erweitert, sodass Schätzungen für 2050 
enthalten sind (Johnson u. a. 2015, 28; in 
meiner Übersetzung). 

Der Fischer Weltalmanach 2015 bietet 
unter Berufung auf die Bevölkerungs-
prognose der Vereinten Nationen von 
2013 unter „Themen der Welt – Bevölke-
rung“ Prognosen der Bevölkerungsent-
wicklung bis 2100 (Fischer Welt-

almanach 2015, 14–15). Ende Juli 2015 
wurden neue Bevölkerungsprognosen 
der Vereinten Nationen publiziert, die 
ebenfalls bis 2100 reichen (Menschheit 
wächst schneller als angenommen. 
2015).  
Natürlich sind so weit in die Zukunft 
reichende Bevölkerungsprognosen ge-
wagt, wie das Beispiel Lateinamerika 
zeigt. War das Bevölkerungswachstum 
Lateinamerikas im 20. Jahrhundert jahr-
zehntelang das stärkste aller Kontinente, 
folgte ein erstaunlich schneller Rück-
gang des Bevölkerungswachstums in 
Lateinamerika, so dass in 
den aktuellen Prognosen für 
die zweite Hälfte des 21. 
Jahrhunderts für Latein-
amerika eine deutliche Ab-
nahme der Bevölkerung er-
wartet wird (Fischer Welt-
almanach 2015, 14). 
Andererseits lässt nach den Methoden 
der demographischen Forschung das der-
zeitige starke Wachstum noch für 
Jahrzehnte ein deutliches Bevölkerungs-
wachstum erwarten, denn mit jedem 
Jahrgang nimmt zurzeit die Zahl der 
potentiellen zukünftigen Eltern der 
nächsten Jahrzehnte zu (vgl. Bevölke-
rung 2004, 14; Wilkoszewski 2004, 3; 
Birg 2004, 50, 63) 
Erstaunlich sind diese neuesten Pro-
gnosen im Blick auf die erwartete 
Entwicklung der Bevölkerung Afrikas. 
Die Vereinten Nationen rechnen mit 

... ein schneller 
Rückgang des 
Bevölkerungs-
wachstums in 
Lateinamerika.  



160 evangelische missiologie 31[2015]3 

einer Vervierfachung der Bevölke-
rungszahl Afrikas bis 2100 auf 4,4 
Milliarden (Datenlese: Die Menschheit 
in 85 Jahren. 2015). Afrika würde nach 
diesen Prognosen dann mit 39,3% fast 
2/5 der Weltbevölkerung beherbergen. 
Diese Prognosen sind umso erstaun-
licher, als im Verlauf des 20. Jahr-
hunderts schon ein starkes Bevölke-
rungswachstum in Afrika vorausgegan-
gen ist. Lebten im Jahr 1900 mit 107,9 
Millionen Menschen 6,7% der Welt-
bevölkerung in Afrika (Barrett 1982, 
780), so hat sich bis 2013 die Bevölke-
rungszahl Afrikas auf 1,11 Milliarden 
mehr als verzehnfacht. Dies waren 2013 
15,5% der Weltbevölkerung (Fischer 
Weltalmanach 2015, 15). 
Die aktuellen Prognosen lassen erwarten, 
dass das demographische Gewicht Afri-
kas in erstaunlichem Maß zunehmen 
wird. Denn für Asien, Europa und 
Lateinamerika wird für den Zeitraum 
von 2050 bis 2100 jeweils eine Abnahme 
der Bevölkerung prognostiziert (Fischer 
Weltalmanach 2015, 14–15). Die Bevöl-
kerungszahl Afrikas könnte im Jahr 2100 
fast so groß sein wie diejenige Asiens. 

Ohne Beispiel in der 
Kirchengeschichte ist das 
Wachstum der Christenheit 
Afrikas im Verlauf des 20. 
Jahrhunderts. Im Jahr 1900 
hatte laut Todd Johnson die 
Christenheit Afrikas mit 8,7 
Millionen einen Anteil von 
1,6% an der weltweiten 

Christenheit (Johnson u. a. 2015, 29). 
Der Anteil der Christen an der Bevöl-
kerung Afrikas wuchs laut Jason 
Mandryk vom Jahr 1900 bis zum Jahr 
2010 von 9,1% auf 48,8%, in absoluten 
Zahlen von 7,5 Millionen auf 504 
Millionen (Mandryk 2010, 33), dies 
waren im Jahr 2010 22,6% der welt-
weiten Christenheit. Patrick Johnstone 
schreibt:  

Afrika ist einmalig, insofern es der erste 
Kontinent ist, der innerhalb nur eines Jahr-
hunderts mehrheitlich christlich wurde 
(Johnstone 2011, 95; in meiner Über-
setzung).  

Dies habe gerade auch damit zu tun, dass 
das erweckliche Christentum nach dem 
Ende der Kolonialzeit einheimisch 
wurde:  

... das größte Wachstum [afrikanischer 
Evangelikaler] geschah zwischen 1960 und 
2000, d.h. in der Periode, in der die 
europäischen Kolonialmächte ihre Herr-
schaft aufgaben und das erweckliche 
Christentum einheimisch wurde (Johnstone 
2011, 146; in meiner Übersetzung).  

Heinrich Balz weist darauf hin, dass für 
die jungen Kirchen Afrikas „der eigene 
Anfang des Glaubens“ wichtiger ist als 
die Ausbreitungsgeschichte von Seiten 
der sendenden Kirchen (Balz 2010, 42).  
Nach Jason Mandryk lag für 2010 das 
jährliche Wachstum der Christenheit Af-
rikas mit 2,6% über dem Bevölkerungs-
wachstum von 2,3%. Todd Johnson gibt 
das jährliche Wachstum der afrika-
nischen Christenheit für 2015 mit 2,78% 
an. Er rechnet mit einem Wachstum der 
afrikanischen Christenheit auf 704 Mil-
lionen im Jahr 2025, dann würde Afrika 
mit gut einem Viertel der Weltchristen-
heit (25,8%) derjenige Kontinent sein, 
der die meisten Christen beherbergt 
(Johnson u. a. 2015, 29).  
Bis zum Jahr 2050 rechnet Patrick 
Johnstone mit einem weiteren leichten 
Ansteigen des Anteils der Christen an 
der Bevölkerung Afrikas (Johnstone 
2011, 95). 
Für das Jahr 2050 prognostiziert Todd 
Johnson die Zahl von 1,208 Milliarden 
Christen in Afrika, dann hätten die 
Christen Afrikas mit 35% einen Anteil 
von über einem Drittel an der weltweiten 
Christenheit (Johnson u. a. 2015, 29).  
Würde der Anteil der Christen an der 
Bevölkerung der einzelnen Kontinente 
im Verlauf des 21. Jahrhunderts gleich 

Das Wachstum 
der Christenheit 
Afrikas ist ohne 
Beispiel in der 
Kirchen-
geschichte. 



evangelische missiologie 31[2015]3 161 

bleiben, würden die aktuellen Bevölke-
rungsprognosen bedeuten, dass Afrika im 
Jahr 2100 mit 57% weit über die Hälfte 
der weltweiten Christenheit beherbergen 
würde. 
Natürlich sind solche einen so langen 
Zeitraum betreffende Überlegungen ei-
gentlich methodisch nicht zu verant-
worten. Aber auch schon der Blick auf 
die aktuelle Situation zeigt, dass in-
zwischen die afrikanische Christenheit 
mit erstaunlicher Geschwindigkeit für 
die weltweite Christenheit von immer 
größerer Bedeutung geworden ist. 

Dafür spricht auch, dass der 
Anteil der erweckten Chris-
ten an der Christenheit Af-
rikas mit 17,7% erstaunlich 
hoch ist (Mandryk 2010, 
32). Patrick Johnstone er-
wartet auch für die näch-
sten Jahrzehnte ein weiteres 
Wachstum der erweckli-
chen Christenheit Afrikas 
(Johnstone 2011, 126.146).  

Die Ostafrikanische Erweckungsbewe-
gung steht seit Jahrzehnten für die evan-
gelistische und missionarische Ausrich-
tung der erwecklichen Christenheit im 
östlichen Afrika (Duncan/Kalu 2007, 
254-258; Noll 2009, 169-167).  
Für die geistliche Dynamik der afri-
kanischen Christenheit spricht auch das 
Anwachsen der afrikanischen Missions-
bewegungen. Die nigerianische (ca. 
6.600 Missionare) und ghanaische (ca. 
2.000 Missionare) Missionsbewegung 
strahlen auch auf afrikanische Nachbar-
länder aus, seit einiger Zeit auch darüber 
hinaus, so schreibt Patrick Johnstone:  

Nigeria und Ghana waren die Pioniere der 
Mission in Afrika, sowohl unter den uner-
reichten Volksgruppen in ihrem eigenen 
Land als auch in anderen afrikanischen 
Ländern. Nun liegt der Fokus der Afrikaner 
auf dem mittleren Osten und Europa. 
Nigerianische Gemeinde-Gründer gehören 
zu den erfolgreichsten auf dem harten 

Boden Europas (Johnstone 2011, 233; in 
meiner Übersetzung). 

Die 1982 gegründete Nigerian Evange-
lical Missions Association (NEMA) hat 
95 Mitgliedswerke mit 5.200 Missio-
naren, die in 56 Ländern tätig sind (Effa 
2013, 215). 2005 hat NEMA, angeregt 
durch die Vision „Back to Jerusalem“ 
chinesischer Christen, die „Operation 
Samaria“ (Vision 50:15) beschlossen: 

Das Ziel ist, innerhalb der nächsten 
fünfzehn Jahre 50.000 Nigerianer zu 
mobilisieren, um das Evangelium durch die 
nordafrikanischen ... Länder zu tragen und 
die chinesischen Missionare in Jerusalem zu 
treffen. In vierzehn der 33 Länder sind 
schon Teams für Gemeinde-Gründungen 
tätig, die diese Vision haben. Die Leitung 
der NEMA glaubt, dass nigerianische 
Christen in besonderer Weise für eine 
solche Aufgabe vorbereitet sind aufgrund 
ihrer Fähigkeit, ökonomische Schwierig-
keiten zu ertragen und ihrer langen 
Vertrautheit mit Verfolgung (Effa 2013, 
215; in meiner Übersetzung).  

Kwame Bediako schrieb schon Ende des 
20. Jahrhunderts über die Bedeutung der 
afrikanischen Christenheit für die Um-
wandlung der weltweiten Christenheit:  

Ich möchte die Bedeutung der afrikanischen 
Dimension für die globale Verwandlung der 
Christenheit nicht übertreiben. Aber das 
schiere Überraschungselement im Aufbruch 
dieses Kontinents als einem Hauptstütz-
punkt des christlichen Glaubens am Ende 
des 20. Jahrhunderts macht es wichtig, die 
Relevanz dieser Entwicklung für beide, 
Afrika und den christlichen Glauben, zu 
verstehen (zitiert bei Gerloff 2001, 7). 

Die publizistischen Reaktionen auf die 
von den Vereinten Nationen veröffent-
lichten Bevölkerungsprognosen beschäf-
tigen sich mit den geopolitischen, wirt-
schaftlichen und gesellschaftspolitischen 
Implikationen, die sich aus den zu 
erwartenden Entwicklungen ergeben 
(Weltbevölkerung: Der volle Planet. 
2015; Menschheit wächst schneller als 

... die evange-
listische und 
missionarische 
Ausrichtung der 
erwecklichen 
Christenheit im 
östlichen Afrika. 



162 evangelische missiologie 31[2015]3 

angenommen. 2015; Datenlese: Die 
Menschheit in 85 Jahren. 2015) 
Aber auch für die Christenheit dürften 
die prognostizierten Entwicklungen ein-
schneidende Veränderungen mit sich 
bringen. Nicht nur diejenigen Kirchen 
und christlichen Werke, die sich in 
partnerschaftlicher Zusammenarbeit mit 
afrikanischen Christen und Kirchen 
befinden, sollten ebenfalls darüber nach-
denken, welche Bedeutung die aktuellen 
und zu erwartenden Entwicklungen in 
der afrikanischen Christenheit haben. 

Bibliographie 

Balz, Heinrich. 2010. Der Anfang des 
Glaubens: Theologie der Mission und der 
jungen Kirchen. Neuendettelsau: Erlanger 
Verlag für Mission und Ökumene. 

Bevölkerung. 2004. Fakten – Trends – Ur-
sachen – Erwartungen – Die wichtigsten 
Fragen. Sonderheft der Schriftenreihe des 
Bundesinstituts für Bevölkerungsforschung. 
Wiesbaden: Bundesinstitut für Bevölke-
rungsforschung beim Statistischen 
Bundesamt. 

Birg, Herwig. 2004. Die Weltbevölkerung: 
Dynamik und Gefahren. 2., aktualisierte 
Aufl. München: C. H. Beck. 

Datenlese: Die Menschheit in 85 Jahren. 
2015.http://www.spiegel.de/wissenschaft/m
ensch/uno-prognose-so-entwickelt-sich-die-
bevoelkerung-bis-2100-a-1046128.html. 
Eingewählt am 4. 8. 2015. 

David Barrett (Hg.). 1982. World Christian 
Encyclopedia. Oxford: Oxford University 
Press. 

Duncan, Graham und Ogbu U. Kalu. 2007. 
Bukuzufu: Revival Movements and Indige-
nous Appropriation in African Christianity, 
in: Ogbu U. Kalu (Hg.). African Christia-
nity: An African Story. Trenton und 
Asmara: Africa World Press, 245–269. 

Effa, Allan L. 2013. Releasing the Trigger: The 

Nigerian Factor in Global Christianity. Inter-
national Bulletin of Missionary Research, Vol 
37, No. 4 (Oktober 2013): 214–218. 

Fischer Weltalmanach 2015. 2014. Frankfurt: 
Fischer Taschenbuch Verlag. 

Gerloff, Roswith. 2001. Offener Raum: Die 
afrikanische Diaspora in Europa und die 
Suche nach menschlicher Gemeinschaft: 
Begegnung mit afrikanischen Christinnen 
und Christen unter uns, Transparent-Extra 
60. (2001): 1–9. 

Weltbevölkerung: Der volle Planet. http:// 
www.sueddeutsche.de/wissen/weltbevoelke
rung-der-volle-planet-1.2588453 (14. 8. 
2015). 

Johnson, Todd M. u. a. 2015. Christianity 
2015: Religious Diversity and Personal 
Contact. Status of Gloabal Chrsitianity, 
2015, in the Context of 1900–2050. Inter-
national Bulletin of Missionary Research. 
Vol. 39, No. 1 (Januar 2015): 28–29. 

Johnstone, Patrick. 2011. The Future of the 
Global Church: History, Trends and 
Possibilities. Waynesboro: Authentic & 
World Vision. 

Mandryk, Jason. 2010. Operation World: The 
Definitive Prayer Guide to Every Nation. 7. 
Aufl. Colorado Springs: Biblica. 

Menschheit wächst schneller als 
angenommen. 2015. http://www.sueddeut 
sche.de/panorama/uno-prognose-mensch 
heit-waechst-schneller-als-angenommen-
1.2588230 (14. 8. 2015). 

Noll, Mark A.: The New Shape of World 
Christianity: How American Experience 
Reflects Global Faith, Downers Grove: IVP 
Academic 2009. 

Weltbevölkerung: Der volle Planet. 2015. 
Wilkoszewski, Harald. 2004. Einfluss auf die 

Bevölkerungsalterung im Mittelpunkt: Wie 
sich die Politik in Deutschland mit dem 
demographischen Wandel auseinander setzt. 
Demographische Forschung aus erster 
Hand. Jg. 1, Nr. 2: 3. 

 

 



evangelische missiologie 31[2015]3 163 

Rezensionen

Vishal Mangalwadi, Das Buch der 
Mitte – Wie wir wurden, was wir sind: 
Die Bibel als Herzstück der westlichen 
Kultur, Basel: fontis, 2014, 606 Seiten, 
21,99 Euro 

Mit seinem Buch antwortet der Philo-
soph und Aktivist Vishal Mangalwadi 
auf die Kritik eines indischen Abge-
ordneten, die christlichen Missionsge-
sellschaften hätten als Handlanger des 
britischen Imperialismus der indischen 
Kultur nachhaltig geschadet, sie gar 
zerstört. Hierzu nimmt Mangalwadi den 
Leser mit auf eine Reise in die Ge-
schichte, um dem globalen Einfluss der 
Bibel nachzugehen. 
Der erste Teil „Die Seele der westlichen 
Zivilisation” erörtert anhand der west-
lichen Musikgeschichte, welche kulturel-
len Symptome die Leugnung Gottes pro-
duziert. Im zweiten Themenblock gibt 
Mangalwadi Einblicke in seine Biografie 
und benennt die intellektuellen Fragen, 
die ihn vor allem während seines Philo-
sophie- und Politikstudiums beschäftig-
ten. Anschließend legt er dar, wie west-
liche Intellektuelle mit der Bibel als 
weltanschaulicher Basis ihre Kultur jahr-
hundertelang derart formen konnten. So 
dreht sich der dritte Block „Der Same 
der westlichen Zivilisation” um die The-
men von Mitmenschlichkeit, Vernunft 
und Technik. „Die Revolution des Jahr-
hunderts” behandelt viertens das biblisch 
transformierte Konzept des Helden so-
wie die historischen Auswirkungen der 
Bibelübersetzungen, während sich der 
fünfte Themenblock „Die intellektuelle 
Revolution” der Geschichte des west-
lichen Bildungskonzepts zuwendet. Im 
sechsten Teil „Was brachte den Westen 
an die Spitze?” untersucht Mangalwadi 
die biblische Basis der neuzeitlichen 
Ethik, der Familie, der Medizin, der 
Wirtschaft und des Freiheitsgedankens. 

Der letzte Themenblock „Die Moderne 
erobert die Welt” verfolgt die Spuren der 
christlichen Weltmission und fragt, wel-
chen Weg der Westen und die Welt zu-
künftig einschlagen werden. Ein funda-
mentaltheologischer Exkurs („Die Bibel 
– ein Fax vom Himmel?”), Quellen-
nachweise und ein Schlagwortverzeich-
nis runden das Buch ab. 
Mangalwadis populäres Sachbuch wurde 
ursprünglich 2011 bei Thomas Nelson 
verlegt und richtet sich (über den ameri-
kanischen Kontext hinaus) an solche, die 
sich neu mit dem Stellenwert der Bibel 
auseinandersetzen möchten. Trotz seines 
Umfangs und thematischen Anspruchs 
ist das Buch kein trockenes Kompen-
dium zur Kirchen- und Ideengeschichte, 
Denn einerseits ist die Übersetzung 
überaus gelungen und anderseits werden 
die Unterthemen meist nur so „umfas-
send“ behandelt wie es dem roten Faden 
zuträglich ist. Besonders überzeugt Man-
galwadis Stil, der gekonnt biografische 
Episoden, historische Untersuchungen, 
praktische Beispiele und apologetische 
Diskurse kombiniert. 
Missiologisch gesehen ist der Titel aus 
mehreren Gründen relevant. (1.) Hier 
schreibt ein christlicher Leiter des 
globalen Südens, der den christlichen 
Glauben durchdacht präsentiert und 
definitiv „reverse mission” betreibt. (2.) 
Der Autor bietet Einblicke in die 
komplexe indische Gesellschaft und 
bringt konkrete Beispiele aus der hindu-
istischen, buddhistischen und islami-
schen Lebenswelt, die manche westliche 
Vorstellung der Weltreligionen hinter-
fragen. (3.) Mangalwadi präsentiert ei-
nen Denk- und Dienstansatz, bei dem das 
reformatorische Motto „Allein die 
Schrift” als Motor jeglicher Veränderung 
fungiert, d.h. Diakonie und Entwick-
lungshilfe sind hier in einer eher klas-
sischen, evangelikalen Theologie ver-



164 evangelische missiologie 31[2015]3 

wurzelt. (4.) Mangalwadi liefert an vie-
len Stellen eine treffende Analyse des 
Westens, ohne dabei respektlos oder un-
kritisch zu erscheinen. Vielmehr sieht er 
sich als Teil einer globalen Kirchen-
geschichte, bei der partnerschaftliche Zu-
sammenarbeit und eine lernende Haltung 
unverzichtbar sind. (5) Im Rahmen die-
ser Partnerschaft erinnert der Autor die 
westlichen Kirchen an ihre Wurzeln und 
ermahnt sie, die Bibel als Gottes Wort 
wieder neu ernst zu nehmen, ohne sich 
dabei von aktuellen (semi-)säkularen 
Ideologien täuschen zu lassen. (6.) 
Durchgängig beschreibt Mangalwadi ein 
vielschichtiges und authentisches Bild 
der Christus-Nachfolge, das auch The-
men wie Leiden, Armut und theologische 
Wahrheit anspricht. Gerade durch diesen 
letzten Punkt wird jeder Leser einge-
laden, sich die behandelten Inhalte ge-
mäß Mt 28,18–20 auch ganz persönlich 
anzueignen. 
Letztlich ist „Das Buch der Mitte” in 
gleicher Weise für Skeptiker interessant 
wie auch für engagierte Christen, ins-
besondere für Praktiker und Unterrich-
tende in Theologie, Gemeinde und Mis-
sion, insofern es zahlreiche Anstöße zum 
Diskutieren, Weiterdenken und Forschen 
bietet. 

Daniel Vullriede, M.A., Missionar in 
Italien (Forum Wiedenest e.V.) 

 

Jeff Morton, Insider Movements: 
Biblically Incredible or Incredibly 
Brilliant? Eugene: Wipf & Stock, 
2012, 126 Seiten, 18 US-Dollar 

Jeff Morton ist Professor an der Cook 
School of Intercultural Studies an der 
Biola University. Wie schon in seinen 
vorhergehenden Werken Two Messias 
(2011) und als Mitherausgeber von 
Chrislam (2011) hat er sich im vor-
liegenden Werk im Rahmen von 12 kurz 
gefassten Artikeln mit sogenannten 
„Insider Movements“, auch „Jesus 

Movements“ genannt, auseinanderge-
setzt. Angelehnt an Bewegungen die 
Jesus als dem “Messias“ (Messias Move-
ments) folgen (z. B. messianische Gläu-
bige jüdischen Hintergrunds), untersucht 
er solche aus dem islamischen Bereich. 
Morton geht dabei auf die – für die 
gesamte Diskussion sehr hilfreiche – 
Unterteilung in religionstheologisches 
Verständnis, biblische Grundlagen und 
das Verständnis von Bekehrung/Umkehr 
ein. Diese drei Bereiche durchleuchtet er 
anhand der von den Hauptbefürwortern 
von Insider-Bewegungen, Kevin Higgins 
(Global Team; International Journal of 
Frontiers Mission [IJFM] 2004–2009), 
Lewis Rebecca (Frontiers; IJFM 2007–
2010), Dudley Woodberry (Fuller 
Seminary; 1989; 1996; 2007) und Rick 
Brown (SIL International; IJFM 2004–
2010), getroffenen Aussagen in Evan-
gelical Missions Quarterly (EMQ) und 
dem International Journal of Frontiers 
Mission (IJFM).  
In der Einleitung und im ersten Kapitel 
macht Morton deutlich, dass er den Islam 
als „false religion with a false message 
about a false hope delivered by a false 
prophet, and written in a book filled with 
false claims“ betrachtet (S. 9; Hervorhe-
bungen im Original). Um die seiner Mei-
nung nach gravierenden Unterschiede 
zwischen dem biblischen und korani-
schen Gottesverständnis aufzuzeigen, 
benutzt Morton die Eigennamen Yahweh 
und Jesus im Kontrast zum islamischen 
Allah. Dabei wird für ihn die antichrist-
liche Ausrichtung des Islam vor allem 
am koranischen Textinhalt deutlich, aus 
dem er durchgängig Belegstellen auf-
zeigt. Kapitel zwei beleuchtet die Vor-
stellung eines laut Kevin Higgins (siehe 
oben) originären orthodoxen Islam, wel-
cher sich von innen durch Messianische 
Moslems erneuert und gar nicht so weit 
von urchristlichen Ansichten entfernt sei 
(S. 14). Anhand des zentralen Ereig-
nisses der Inkarnation Jesu zeigt Morton 
den angeblich „antichristlichen Geist“ 



evangelische missiologie 31[2015]3 165 

(S. 17) des Islam auf. Im Weiteren 
entfaltet Morton anhand ausgewählter 
biblischer Textstellen, auf die Befür-
worter der Insider-Bewegung maßgeb-
lich Bezug nehmen, die oben genannten 
drei Bereiche.  
In Kapitel drei bespricht Morton zu-
nächst Gen 14, 17–20, das Auftreten von 
Mechisedek, des Königs von Salem. 
Insider-Befürworter Kevin Higgins sieht 
in dieser Perikope ein Handeln Gottes 
(El in V. 18 in Anlehnung an semitisch 
Elohim und Allah) in anderen Religio-
nen, namentlich der Religion Melchi-
sedeks, welcher eine Vorausschattung 
des Messias darstelle. Morton lehnt dies 
ab und nimmt stattdessen an, dass Mel-
chisedeks Religion ähnlich wie die des 
Abraham dem Kern nach den wahren 
Gott Yahweh anbetete und deshalb durch 
Yahweh Beachtung fand. 
In Kapitel vier bespricht Morton 2 Kön 
5,15–19. Die Geschichte Naamans und 
dessen Heilung von Lepra durch den 
Propheten Elisa ist laut Higgins ein wei-
terer Hinweis darauf, dass ein Gläubiger 
in seinem religiös-kulturellen Umfeld 
verharren solle. Die Tatsache, dass Naa-
man Erde aus Israel nach Aram mitnahm, 
zeige, dass er mit der Erlaubnis des 
Propheten in seiner kulturell-religiösen 
Tradition blieb. Durch die biblische 
Verknüpfung des Besitzes von Erde aus 
Israel mit dem nun von ihm verehrten 
Gott Israels besage diese Geschichte, 
dass man Yahweh auch als Nicht-Israelit 
anbeten kann. Morton wehrt dies als 
Argument ex silentio ab, da keine 
qualitative Aussage über die Stellung 
Naamans im Verhältnis zum Gott 
Abrahams getroffen würde.  
Kapitel fünf widmet sich Jona 1 und der 
Stellung des Propheten und der Schiffs-
besatzung als Beweis für nicht-jüdische 
Yahweh Verehrung. Die Beziehung der 
Schiffsbesatzung zu Yahweh, von der wir 
allein die erwähnten Gebete kennen, 
kann nach Meinung des Autors nicht als 

Beweis für eine wirkliche Gottes-
beziehung gelten. Joh 4 und Apg 8 sind 
weitere Stellen, die von Befürwortern als 
Belegstellen nicht-jüdischer Anhänger 
des Yahwe-Kultes gelten und beweisen 
sollen, dass diese Volksgruppen in ihrem 
religiös-kulturellen Umfeld geblieben 
seien (Kapitel 6). Die Bekehrungen aus 
dem Volk der Samaritaner werden von 
Befürwortern oft als Beispiel für Insider-
Bewegungen gesehen. Morton schließt 
eine solche Ableitung aber wiederum als 
Argument ex silentio aus. Da nicht über 
eine detaillierte Umkehr der Samaritaner 
gesprochen wird, kann man darüber auch 
nichts sagen.  
Kapitel 7 bis 10 befassen sich in ähn-
licher Weise mit Schlüsselstellen aus der 
Apostelgeschichte und dem 1. Korinther-
brief. In Kapitel 10 greift Morton einen 
bemerkenswerten Vergleich von Wood-
berry auf. Dieser sieht Ähnlichkeiten 
zwischen dem Dekalog aus Ex 20 und 
entsprechenden Geboten im Koran. Mor-
ton versucht, dies an einigen Punkten zu 
widerlegen, z.B. werde das Sabbat-Gebot 
im Koran nicht aufgegriffen, da Mos-
lems den Freitag als Feiertag nutzten. 
Interessant ist, dass Morton Woodberrys 
Ausführungen, die er als Annäherung an 
den Islam versteht, bis auf den Artikel 
„Some Reflections on Possiblities for 
People Movements Among Muslims“ 
(Missiology 1977) von John Wilder im 
Jahre 1977 zurückführt. Das Ganze stellt 
für Morton einen inzwischen lang wäh-
renden und gefährlichen Paradigmen-
wechsel in der evangelikalen Theologie 
dar. 
Danach geht Morton auf das Verständnis 
von Umkehr, Bekehrung und Christia-
nisierung ein (Kapitel 11). Er sieht das 
Hauptanliegen der Befürworter von 
Insider-Bewegungen darin, um jeden 
Preis eine Christianisierung bzw. Ver-
westlichung von gläubigen Jesusnach-
folgern aus dem Islam vermeiden zu 
wollen. Morton verdeutlicht, dass diese 
Grundausrichtung falsch sei, da ein 



166 evangelische missiologie 31[2015]3 

Bekehrter nicht Namenschrist, sondern 
ein wahrer Christusnachfolger werde, der 
sich beliebig benennen könne, aber eben 
zu „Christus“ gehöre. Dabei spielten kul-
turell-religiöse Argumente nur eine un-
tergeordnete Rolle. Morton beschließt 
sein Buch mit einer klaren Absage an die 
Insider-Bewegungen als Teil des wahren 
Christentums (Kapitel 12). 
Erwähnenswert sind noch die zwei 
Appendices. Appendix 1 enthält eine 
Grundsatzerklärung von Bassam Madany 
gegen die Initialisierung von Insider 
Movements als eines westlichen Pro-
dukts. Appendix 2 dokumentiert eine 
Untersuchung von Roger Dixon zu 
Insider Movements in West Java, Indo-
nesien. Roger Dixon hat die Bewegung 
(auch in Bangladesch) teilweise mit 
begleitet und kommt zu dem Schluss, 
dass es sich um ein falsches Evangelium 
und einen falschen Ansatz handelt, der 
viele Gräben aufgetan habe, statt sie zu 
schließen.  
Dieses Buch ist hilfreich, um sich ein 
Bild zur Theologie und Missiologie von 
Befürwortern und Gegnern des Insider 
Movement-Ansatzes zu machen. Es ist an 
manchen Stellen ironisch bzw. sarkas-
tisch negativ. Die Auseinandersetzung 
zwischen Schrift und Koran macht die 
Studie zu einem Hilfsmittel für apolo-
getische Untersuchungen. Zum Schluss 
sollte noch gesagt werden, dass die 
Überbetonung eines westlichen Einflus-
ses bei der Bildung von Insider-Be-
wegungen nicht die ganze Wahrheit ab-
bildet. Teilweise stießen christliche Ent-
wicklungshelfer in der islamischen Welt 
auf bereits existierende Kreise von 
Messiasnachfolgern, derer sie sich an-
nahmen. Letztere Entwicklung taucht 
jedoch bei Morton nicht auf. 

Dr. Eberhard Werner, Institut für 
evangelikale Missiologie (IfeM), Gießen 

Ute Paul, Die Rückkehr der Zikade. 
Vom Leben am anderen Ende der Welt, 
Schwarzenfeld: Neufeld Verlag, 175 
Seiten, 14,90 Euro 

„Wirkungsmessung“ ist derzeit in der 
interkulturellen Zusammenarbeit ein zen-
trales Stichwort: Anhand von Indikato-
renlisten soll immer genauer erfasst wer-
den, welche beabsichtigten und unbeab-
sichtigten Wirkungen von einem Projekt 
oder Programm ausgehen. Ob dies zu 
nachhaltiger Entwicklung führen wird, 
ist fraglich. – Tatsache ist jedoch, dass 
Ute Paul es hoffnungsvoll wagt, genau 
den umgekehrten Weg einzuschlagen. 
Sie erzählt vom Gewicht der Unbe-
stimmbarkeit, von dem, was nicht mess-
bar und gerade deswegen unermesslich 
ist: von 17 Jahren des geteilten Lebens 
im nordargentinischen Chaco. Nicht 
Aktionismus und abgewickelte Projekte 
bestimmen das Bild. Stattdessen schil-
dert sie ein Leben, das sehr bewusst die 
zweite Reihe eingenommen hat, um den 
Menschen vor Ort die Initiative zu über-
lassen und sie auf diese Weise in ihrer 
Mündigkeit zu stärken.  
Als fünfköpfige Familie kamen die Pauls 
nach Resistencia und begleiteten von 
dort aus die indigene Toba/Qom-Bevöl-
kerung in ihrem Glauben, ihrem Leben, 
in ihrem Kampf um Rechte und Aner-
kennung und auf ihrem Weg zu einer 
Bibel in der eigenen Sprache. Als Ler-
nende und Gäste in einer fremden Kultur 
wurden sie zugleich zu Gastgebern und 
haben Platz gemacht an ihrem großen 
Tisch für die unterschiedlichsten Men-
schen – von der Sexologin über den An-
walt für Menschenrechtsarbeit und die 
Toba/Qom-Bibelübersetzer bis hin zu 
Gauchos und unzähligen Kindern. Sie 
haben vernetzt, unterstützt, zugehört, be-
sucht, dazugelernt, gebetet, Ideen geteilt, 
sich zurückgenommen, Feste gefeiert, 
Fehler gemacht, haben manches ver-
standen und anderes nicht. Ute Paul 
reflektiert diese Begegnungen auf das 



evangelische missiologie 31[2015]3 167 

tiefere Geheimnis der Wirklichkeit hin, 
das in ihnen liegt, und kann den Vor-
geschmack auf das Reich Gottes deutlich 
machen, der in ihnen liegt. Sie ist an 
Grenzen gestoßen und hat die Sinnfrage 
gestellt, hat an Unrecht gelitten und 
konnte es nicht ändern. Authentisch 
berichtet sie auch von Brüchen und von 
Erfahrungen der Überforderung, aber 
ebenso von Gottesbegegnungen an den 
erstaunlichsten Orten. Ob beim Besuch 
im Gefängnis oder im Krankenhaus, bei 
der Erziehung der eigenen Third-
Culture-Kids oder bei der Lektion über 
die Heiligkeit des Brotes – immer geht es 
um ein weit geöffnetes Leben, das Gottes 
Spuren überall entdecken will und gera-
de in seiner Angewiesenheit auf andere 
etwas weiterschenken kann, das kostbar 
und dennoch nicht messbar ist. In den 
Lebensstrom der Pauls ist etwas hinein-
geflossen, das ihr Leben verbreitert und 
ihm eine andere, tiefere Tönung gegeben 
hat. Sie haben von der Zikade gelernt, 
die jahrelang unter der Erde verborgen 
sein kann und dann wieder aufsteht zum 
Leben zu seiner Zeit – und haben sich 
diesem Lebensrhythmus anvertraut, an-
statt auf messbare Ergebnisse und 
präsentierbare Erfolge zu setzen. 
Das Gewicht dessen, was durch diese Art 
des Zusammenlebens erreicht worden ist, 
ist unbestimmbar. Es lässt sich in keinen 
Evaluationsbogen einordnen. Aber eines 
ist sicher: Menschen sind dadurch auf-
gestanden zu einem größeren Leben. Wer 
kann wissen, was daraus zu seiner Zeit 
erwachsen und erblühen wird? Das 
Gewicht des geteilten Lebens ist in der 
Tat unermesslich. Oder um es mit Ute 
Paul zu sagen: „Wir werden es noch 
sehen, wozu es gut war – in der Waag-
schale des Lebendigen.“ Das ist eine 
Wirkungsmessung anderer Art. Genau 
dazu ermutigt mich dieses mutige 
Beispiel. 

Christine Gühne 

Eingesandte Bücher 
(Rezension vorbehalten) 

 

Heinrich Bammann, Die Bahurutshe. 
Historische Ereignisse, Kultur und 
Religion und die Mission der ersten drei 
Hermannsburger Pioniere in 
Dinokana/Südafrika von 1857–1940, 
Hermannsburg: Ludwig Harms-Haus, 
2012, 244 Seiten, 14,90 Euro 
 
Stuart Murray, Nackter Glaube. 
Christsein in einer nachchristlichen Welt, 
Schwarzenfeld: Neufeld Verlag, 2014, 
180 Seiten, 14,90 Euro 
 
Roland Hardmeier, Missionale Theolo-
gie. Evangelikale auf dem Weg zur Welt-
verantwortung, Schwarzenfeld: Neufeld 
Verlag, 2015, 241 Seiten, 19,90 Euro 

 



168 evangelische missiologie 31[2015]3 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

Verlag: Evangelischer Arbeitskreis für Mission, Kultur und Religion e.V. (AfeM), www.missiologie.org, 
Geschäftsstelle, Rathenaustraße 5-7, D-35394 Gießen. Fax 0228-9650389, Email: info@missiologie.org. 
Herausgeber: Prof. Dr. Dr. Thomas Schirrmacher, Friedrichstraße 38, 53111 Bonn (viSdP). Schriftleitung: 
Meiken Buchholz, buchholz@missiologie.org oder über die Geschäftsstelle; Manuskripte zur Ver-
öffentlichung bitte bei der Schriftleitung einreichen. Rezensionen: Prof. Dr. Friedemann Walldorf, Wall-
dorf@fthgiessen.de, Bücher zur Rezension an: Rathenaustr. 5-7, D-35394 Gießen. Weitere 

Redaktionsmitglieder: Prof. Dr. Bernd Brandl, Brunnenweg 3, D-75328 Schömberg, BuD. Brandl@t-
online.de (Redaktionsleitung edition afem), Dr. Hanna-Maria Schmalenbach, Vöchtingstr. 4, 72076 
Tübingen (Lektorat). Verlag VTR/eda: Thomas Mayer, Gogolstr.33, 90475 Nürnberg, vtr@ 
compuserve.com. Redaktionsschluss: 6 Wochen vor Beginn des Erscheinungsquartals. Beiträge für em 
werden mit Belegexemplaren honoriert. Bestellungen und Korrespondenz betr. Versand und Abonne-
ments bitte an die Geschäftsstelle richten. Bezugspreis: Jährlich (4 Ausgaben) € 17,– (Studenten die Hälf-
te). Für AfeM-Mitglieder ist der Bezugspreis im Mitgliedsbeitrag inkl. Luftpost enthalten. Konten für em-

Abonnenten: Konto des AfeM bei der EKK, IBAN: DE 24 5206 0410 0000 416673, BIC-Code 
GENODEF1EK1. In der Schweiz: Konto CH81 0023 5235 5789 1940M bei der UBS (Postkonto-Nr. 80-2-
2). Mit Namen gezeichnete Beiträge müssen nicht unbedingt mit der Meinung der Schriftleitung und 
Redaktion übereinstimmen. 

Jahrestagung des AfeM  
(Evangelischer Arbeitskreis für Mission, Kultur und Religion)  

in Zusammenarbeit mit der Arbeitsgemeinschaft für biblisch erneuerte Theologie 
(AfbeT) 

Bewegt, um radikal zu bewegen 
Was hat Hudson Taylor uns heute zu sagen? 

22.–23. Januar 2016, Campus Chrischona, Bettingen b. Basel 

Die Gründung der China Inland Mission (CIM) durch Hudson Taylor vor 150 Jahren war in ihrer Zeit 
ein radikaler Schritt und markiert gerade darum einen wichtigen Impuls für die internationale 
Missionsbewegung, einschließlich vieler Werke im deutschsprachigen Bereich. Unsere gemeinsame 
Tagung möchte nicht nur historisch rückblicken, sondern noch viel mehr für heute inspirieren. Dabei 
wird der Austausch zwischen Praktikern, Missiologen und Theologen aus verschiedenen Generationen 
eine wichtige Rolle spielen. Aus dem Programm: 
 
Freitag, 22.1., 10:30h: War Taylor ein Radikaler?  
Vortrag 1: Hudson Taylor als Vertreter einer radikalen Erweckungs- und Missionsbewegung 
Vortrag 2: Inwiefern prägt Taylors Radikalität Missionsgesellschaften noch heute? 
13.30–14.30h: AfeM – Mitgliederversammlung 
14:30h: Was bedeuten Taylors radikale Anliegen angesichts heutiger Aufgaben?  
Kurzreferate: Trends in der Mission unter Asiaten – Trends in der heutigen digitalen Welt – Trends in 
der Finanzierung von Mission – Podiumsdiskussion 
18:00–21:00h Festveranstaltung mit Dinner (u.a. Preisverleihung des G.W.Peters-
Forschungspreises und –Praxis-Preises sowie der Taylor-Preise) 
Samstag, 23.1. 9:00h: Taylors Vermächtnis für heute: Impressionen aus preisgekrönten Arbeiten 
10:20h: Wie kann Mission im Jahre 2050 aussehen?  
Vortrag 1: „Ab mit kolonialen Missionszöpfen!“ – Vortrag 2: Partnerschaft von Gemeinde und Mission – 
Vortrag 3: Berufung und Identität – Diskussion 
14:00-16:00h: Warum und wie machen wir Mission? Erfrischende Ansätze aus der Praxis. 

 
Nähere Angabe zu Kosten, Anmeldung und Referenten erfolgen in der nächsten Ausgabe dieser 

Zeitschrift sowie auf unserer Homepage www.missiologie.org.  
Rückfragen an das Büro des AfeM: info@missiologie.org. 


