
ISSN 0177-8706 

31. Jahrgang 2015  
4. Quartal 

4/15  

 

 

 

 
 

 

 

 

Heimisch werden in fremder Kultur –  
Impulse von Hudson Taylor für heute  

Aus meiner Sicht: Erklärung des AEM-Vorstandes  
zur aktuellen Flüchtlingssituation in Europa 170 

„Den Chinesen ein Chinese“ 172 

(James Hudson Taylor) 

„Warum hat mir das denn niemand gesagt?“ 175 

Die Fragen neu ausreisender OMF-Missionare heute  
(Philipp Schmuki) 

Von Anpassung zu Aneignung 182 

Hudson Taylors Chinesen-Zopf und die aktuelle Suche  
nach chinesischen Inkulturationen des christlichen Glaubens  
(Meiken Buchholz) 

 „Union with Christ“ und „perichoretische Mission“  203 

Taylors „ausgetauschtes Leben“ als Beitrag  
für die heutige Missionstheologie (Timo Doetsch) 

Rezensionen 218 

Jahrestagung des AfeM: 224 

Noteworthy 218 

   

Evangelischer Arbeitskreis für Mission, Kultur und Religion  
 

evangelische missiologie 



170 evangelische missiologie 31[2015]4 

Gott ist souverän und wirkt durch  

die weltweite Migration, 

 macht Heilsgeschichte und will dem 

Einzelnen ein guter Hirte sein. 

 

Aus meiner Sicht: Erklärung des AEM-Vorstandes zur 
aktuellen Flüchtlingssituation in Europa 

Bei seiner Vorstandssitzung im September hat sich der Vorstand der Arbeits-
gemeinschaft Evangelikaler Missionen (AEM) intensiv mit der aktuellen Flücht-
lingslage in Europa befasst und dazu folgende Erklärung verfasst, die wir gerne an 
dieser Stelle abdrucken: 

1. Die Bibel ist voll von Migrationsgeschichten: Adam, Noah, Abraham, Jakob, 
Joseph, Mose, David, Hesekiel, Jeremia, Nehemia, Daniel, Jesus, die Apostel und 
frühe Gemeinde ... . Trotz allem Versagen von Menschen handelt Gott; er ist souverän 
und wirkt durch die weltweite Migration, macht Heilsgeschichte und will dem 
Einzelnen ein guter Hirte sein. 

2. Die Gemeinde Jesu war von Anfang an 
eine Gemeinschaft, die Menschen aus allen 
Völkern, sozialen Ständen und Sprachen, 
Männer und Frauen in gleicher Weise 
einschloss. Sie bildeten eine große Familie. 
Das zeichnet die Gemeinde Jesu aus; das 
gilt es auch heute in unseren Gemeinden zu 
lehren und zu leben. 

3. In Deutschland haben wir große Erfahrung, Flüchtlinge willkommen zu heißen 
und Migranten zu integrieren. Nach der Vertreibung von Juden, Christen und 
Andersdenkenden im Dritten Reich, haben wir nach 1945 13 Millionen Vertriebene 
aus den Ostgebieten integriert, in den 60-iger Jahren Millionen Gastarbeiter 
eingeladen, ab den 70-iger Jahren kamen viele Russlanddeutsche hinzu, nach 1989/90 
Hundertausende Spätaussiedler aus Osteuropa. Auch jetzt haben wir wieder 
Gelegenheit, Menschen in großer Not eine Zuflucht und neue Heimat zu bieten. 
Darum fordern wir alle Gemeinden auf, sich den neuen Nachbarn in ihrer Umgebung 
zuzuwenden – im Gleichnis vom Barmherzigen Samariter (Lukas 10,25ff) erklärt 
Jesus, wer unser Nächster ist, dem wir helfen sollen. 

4. Wir fordern alle Missionswerke auf, Missionare, die aus unterschiedlichen Gründen 
nach Deutschland zurückkommen, hier im Dienst unter Flüchtlingen einzusetzen. Sie 
sind unschätzbare Brückenbauer zwischen den Kulturen und helfen Gemeinden, ihre 
Möglichkeiten zu nutzen und zu entwickeln. 

5. Die meisten Flüchtlinge sind Bürgerkrieg oder Terror entkommen, oft traumatisiert 
von der Flucht. Hier gilt Jesu Wort: „Ich bin hungrig gewesen und ihr habt mir zu 
essen gegeben. Ich bin durstig gewesen und ihr habt mir zu trinken gegeben. Ich bin 
ein Fremder gewesen und ihr habt mich aufgenommen. Ich bin nackt gewesen und ihr 
habt mich gekleidet … Was ihr getan habt einem von diesen meinen geringsten 
Brüdern, das habt ihr mir getan“ (Mt 25,35ff). Viele Flüchtlinge aus Eritrea, Syrien, 
Irak, Iran und Westafrika sind Christen. Sie brauchen unsere Solidarität und Hilfe. 
Wir bitten darum, ihnen großzügig Privatquartiere, Gemeindehäuser und Frei-
zeitheime als Unterkunft anzubieten, zumal viele auch in Gemeinschaftsunterkünften 
in Deutschland weiter um ihres Glaubens willen verfolgt werden. 

6. Viele Flüchtlinge sind als Muslime islamistischem Terror entkommen. Sie (wie 
auch die 5 Millionen Muslime, die schon länger in unserem Land leben) sind tief 
schockiert über die menschenverachtenden Grausamkeiten, die im Namen ihrer 



evangelische missiologie 31[2015]4 171 

Die Ängste vor einer „biologischen 

Übernahme“ widersprechen den Fakten. 

Religion angerichtet werden. Sie hatten nie die Gelegenheit, frei zu denken und 
kritisch zu hinterfragen. Jetzt brechen viele Fragen auf: Warum öffnen ihnen die aus 
ihrer Sicht „ungläubigen“ Europäer die Tür und nehmen sie freundlich auf, während 
ihre Cousins auf der arabischen Halbinsel sie herzlos abweisen? Das bringt viele ins 
Fragen.  

7. Die meisten muslimischen Flüchtlinge sind in ihrer Heimat nie einem Christen 
begegnet; sie hatten nie einen Nachfolger von Jesus zum Freund und haben nie das 
Evangelium im Alltag erlebt. Das ist unsere Gelegenheit, ihnen in der Liebe Jesu zu 
begegnen.  

8. Untersuchungen zeigen zudem, dass 
viele syrische Flüchtlinge hochgebildet 
sind, hart arbeiten wollen und relativ 
wenige Kinder haben. Bereits vor Beginn 
des Bürgerkriegs lag die Geburtenrate mit 2,3% pro Jahr recht niedrig (UN, 
Worldbank). Die Ängste vor einer „biologischen Übernahme“ widersprechen den 
Fakten.  

9. Natürlich sind Flüchtlinge ebenso wenig „Heilige“ wie Menschen im Westen. Es 
gibt darunter selbstlose und egoistische, so wie auch unter uns. Jeder Mensch braucht 
die Erlösung und das neue Leben in Jesus. In den meisten Herkunftsländern gibt es 
jedoch große Einschränkungen für christliche Gemeinden und die Verkündigung des 
Evangeliums. Hier haben wir alle Freiheit, die Liebe Jesu zu bezeugen.  

10. Wir stehen ein für die Allgemeinen Menschenrechte, Religionsfreiheit in allen 
Ländern sowie den Schutz der Minderheiten vor Manipulation und Gewalt durch 
Andersdenkende. Wir setzen uns ein für Frieden, menschenwürdige Lebensver-
hältnisse und nachhaltige Entwicklung. Christen sind weltweit besonders sozial 
diskriminiert und verfolgt. Wir fordern ihren Schutz durch staatliche Organe – auch in 
unserem Land. Nur so werden die Ursachen für Flucht und Vertreibung abgebaut. 

11. Wir nehmen die Ängste in der Bevölkerung wahr und erkennen die großen 
finanziellen und sozialen Leistungen, die jetzt für die Versorgung und Integration so 
vieler Flüchtlinge erforderlich ist. Als eines der reichsten und wirtschaftlich stärksten 
Länder der Erde können wir diese Herausforderung anpacken.  

12. Viele Muslime wollen dem allmächtigen Gott, dem Schöpfer Himmels und der 
Erde, dienen, doch erscheint der Allmächtige ihnen stets fremd, unendlich weit 
entfernt. Und so suchen sie mit großem Eifer religiöse Pflichten zu erfüllen in der 
verzweifelten Hoffnung, dass es im Endgericht reicht. Denn sie wissen nichts von der 
Gerechtigkeit Gottes (Röm 10,3), dass Gott selbst die gefallene Schöpfung mit sich 
selbst versöhnt hat in Jesus Christus. Diese wunderbare Botschaft dürfen wir mit 
Menschen in unserer Nachbarschaft teilen. Wir haben heute die einzigartige Gele-
genheit, vor Ort zahllose Menschen mit Jesus bekannt zu machen, die noch nie die 
Gute Nachricht gehört haben. 

AEM-Vorstand am 29. September 2015 

 

 

 



172 evangelische missiologie 31[2015]4 

... Vorurteile 

beseitigen und 

Vertrauen 

gewinnen. 

„Den Chinesen ein Chinese“ 

James Hudson Taylor 

Der folgende Text von Hudson Taylor 
entstammt ursprünglich Taylors Schrift 
„China: Its Spiritual Need and Claims 
(3. Aufl. 1868) und ist zitiert bei A.J. 
Broomhall, Survivor’s Pact. Hudson Tay-
lor and China’s Open Century, Bd. 4, 
Sevenoaks, 1984. Die deutsche Über-
setzung folgt dem Transkript in Mission 
Round Table vom September 2015 mit 
Erlaubnis der Herausgeber. Übersetzung 
von Meiken Buchholz.  

Wenn wir so, wie wir es uns vorstellen 
wesentlich weiter in das Inland vordrin-
gen wollen, ist meiner Meinung nach 
eine unverzichtbare Voraussetzung, dass 
wir einheimische Kleidung tragen. 
Soweit ich weiß, hat es kein auslän-
discher Missionar geschafft, in europä-
ischer Kleidung in das Inland vorzu-
dringen. Und ich bin der festen Über-
zeugung, dass es zum jetzigen Zeitpunkt 
auch kein ausländischer Missionar tun 
könnte. Er könnte fast überall hin reisen 
durch den Schutz seines ausländischen 
Passes. Aber um ohne Aufsehen unter 
den Menschen zu wohnen, um frei, in 
aller Vertrautheit und unbehindert mit 
ihnen zu kommunizieren, um ihre 
Vorurteile zu beseitigen und ihre Wert-
schätzung und ihr Vertrauen zu gewinnen 
und um beispielhaft vorzuleben, wie 
christliche Chinesen leben sollten, dazu 
ist eine erheblich Anpassung notwendig, 
nicht nur hinsichtlich ihrer Kleidung, 
sondern auch hinsichtlich ihrer Gewohn-
heiten. … Ich habe noch von keinem 
gehört, der, nachdem er in gutem Glau-
ben versucht hatte, den Chinesen ein 
Chinesen zu werden, um Chinesen zu 
gewinnen, diesen Schritt bereute oder 
diesen Weg aufgab. … Wenn ich um die 
Hilfe neuer Mitarbeiter bitte, dann ist es 
für diese Arbeit im Inland. Fest über-
zeugt von den genannten Ansichten, ist 
mein Wunsch, dass alle, die mir helfen 

wollen, von ganzem Herzen und aus 
voller Überzeugung diese Arbeit nach 
diesen Prinzipien ausführen. Ich sage es 
nochmals, ich lade dazu ein, bei einer 
Arbeit zu helfen, deren Konzept schon 
feststeht und die schon erfolgreich 
umgesetzt wird. Es geht nicht darum, 
eine neue Arbeit zu entwickeln.  

Sicherlich wird kein Nach-
folger des einen Sanft-
mütigen und Bescheidenen 
schlussfolgern, es sei „unter 
der Würde eines Missio-
nars“, sich mit diesem armen 
Volk zu identifizieren, in der 
Hoffnung, dass diese Men-
schen in dem Namen Jesu und durch den 
Geist unseres Gottes rein gewaschen, 
geheiligt und gerecht gemacht werden 
mögen. Lasst uns lieber Ihn nachahmen, 
der seinen Jüngern die Füße wusch.  

Wir haben es mit einem Volk zu tun, 
dessen Überzeugung von der Über-
legenheit ihrer eigenen Gewohnheiten 
und Bräuche über Jahrhunderte und 
Jahrtausende gewachsen ist. Diese Hal-
tung ist auch nicht ganz unbegründet. 
Diejenigen, die am besten mit ihnen 
vertraut sind, schätzen sie am meisten 
und verstehen am besten die Not-
wendigkeit vieler ihrer Bräuche und 
Gewohnheiten, sei es aufgrund des 
Klimas, der Erzeugnisse des Landes oder 
der Konstitution der Menschen. Es gibt 
vielleicht kein Land in der Welt, in dem 
religiöse Toleranz so weit geht wie in 
China. Das Einzige, was die Herrscher 
und das Volk gegen den christlichen 
Glauben haben, ist, dass er ein auslän-
discher Glaube sei und dass er dazu 
neige, Gläubige an fremde Nationen an-
zugleichen.  

Ich stehe nicht allein mit der Meinung, 
dass die ausländische Kleidung der 
Missionare und ihre Transportmittel – 



evangelische missiologie 31[2015]4 173 

die zu einem gewissen Grade von ihren 
Schülern und Bekehrten nachgeahmt 
wurden –, das ausländische Aussehen 
ihrer Kirchengebäude und faktisch der 
ausländische Flair, der allem anhaftet, 
was mit ihrer Religion zu tun hat, zu 
einem sehr großen Grade die rasche Aus-
breitung der göttlichen Wahrheit unter 
den Chinesen behindert haben. Aber 
warum muss dem christlichen Glauben 
so ein ausländisches Erscheinungsbild 
gegeben werden? Gottes Wort erfordert 
das nicht, und ich kann auch nicht sehen, 
dass die Vernunft es rechtfertigt. Unser 
Anliegen ist ja nicht die Aufhebung ihrer 
nationalen Identität, sondern ihre Chris-
tianisierung. 

Wir möchten (chinesische) Christen 
sehen – wahre Christen, aber zugleich 
wahrhaft chinesisch in jedem Sinne 
dieses Wortes. Wir möchten Kirchen und 
christliche Chinesen sehen, denen Pas-
toren und Amtsträger aus ihrem eigenen 
Volk vorstehen und die den wahren Gott 
in dem Land ihrer Väter anbeten, in der 
Kleidung ihrer Väter, in der Sprache, in 
die sie hineingeboren wurden und in 
Gebäuden von ganz und gar chine-
sischem Stil.  

Wenn wir wirklich den Wunsch haben, 
Chinesen so zu sehen, wie ich es 
beschrieben habe, dann lasst uns ihnen 
soweit möglich ein richtiges Vorbild 
sein: Lasst uns in allem, was nicht sün-
dig ist, chinesisch werden, damit wir mit 
allen Mittel einige retten. Lasst uns ihre 
Kleidung annehmen, ihre Sprache ler-
nen, ihre Gebräuche einüben und uns 
ihrer Ernährungsweise anpassen, soweit 
es unsere Gesundheit und Konstitution 
erlaubt. Lasst uns in ihren Häusern leben 
ohne unnötige Veränderungen im äuße-
rem Erscheinungsbild und die Innen-
ausstattung nur soweit ändern, wie es die 
Gesundheit und die Effizienz der Arbeit 
unbedingt erfordern.  

Unsere gegenwärtigen Erfahrungen be-
stätigen die Vorteile dieser Vorgehens-

weise. Wir stellen fest, dass wir die 
Chinesen um uns herum in einer Art und 
Weise beeinflussen, die anders nicht 
möglich wäre. Wir kommen täglich mit 
ihnen in Kontakt, nicht nur an einem 
Punkt, sondern an vielen. Und wir sehen, 
wie die Menschen durch die Gesinnung, 
die Frömmigkeit und die Ernsthaftigkeit 
einiger derer beeinflusst werden, die 
unter ihnen arbeiten. Doch dies kann 
nicht erreicht werden ohne einige 
vorübergehende Unbequemlichkeiten 
wie den Verzicht auf manche Nah-
rungsmittel, Messer und Gabel, Teller 
und Platten, Tassen und Untertassen 
müssen Platz machen für Essstäbchen, 
chinesische Löffel und Schälchen  …  

Es gibt jedoch noch weitere Ein-
schränkungen und Entbehrungen, die für 
viele noch weitaus herausfordernder sind 
als diese trivialen Dinge. Ehepaare dür-
fen nicht Arm in Arm gehen, noch ohne 
Begleitung getrennt unterwegs sein. 
Wenn sie sich unter Chinesen bewegen, 
müssen Personen beiderlei Geschlechts 
sich an den langsamen, gesitteten, be-
häbigen Gang gebildeter Einheimischer 
anpassen.    Sonst verlieren sie ihren Ein-
fluss unter dem Volk und werden für 
ungehobelte, ungebildete Leute ohne 
Kinderstube gehalten werden. Frauen 
müssen daran denken, dass sie in der 
Öffentlichkeit  nicht dieselben Freiheiten 
genießen können, die sie gewohnt sind, 
dass sie niemals unbegleitet ausgehen 
können und sich in ihrer persönlichen 
Freiheit auch in anderer Weise mehr oder 
weniger eingeschränkt erleben werden.    

Aber wird irgendein Bruder oder irgend-
eine Schwester daran denken, was Er 
aufgab, der den himmlischen Thron ver-
ließ, um in einer Krippe zu liegen … und 
dann noch zögern, diese unbedeutenden 
Opfer zu bringen, die wir gerade ange-
führt haben? Wir haben das Vertrauen in 
euch, liebe Freunde, dass ihr um Christi 
willen bereit seid, nicht nur diese kleinen 
Dinge aufzugeben, sondern noch zehn-
tausend Mal mehr.  …  



174 evangelische missiologie 31[2015]4 

Die Völker 

Europas und 

Amerikas 

gelten 

hinsichtlich 

ihrer Moral als 

„barbarisch“.   

Vor einiger Zeit ging ich in den Straßen 
Ningbos (einem Ort, wo man über Aus-
länder besser denkt als an den meisten 
anderen Orten Chinas) in einigem Ab-
stand hinter einem Missionar und seiner 
Frau. Es schmerzt mich nicht wenig, die 
Bemerkungen der Chinesen über diesen 
ausländischen Missionar und seine „Ge-
liebte“ zu hören – ich erlaube mir, den 
eigentlich gebrauchten Ausdruck abzu-
mildern. Selbst wer erst eine relativ 
kurze Zeit unter Chinesen wohnt (ich 
spreche nicht von „Wohnen in China“), 
wird bei aufmerksamer Beobachtung 
feststellen, dass bei der breiten Masse 
der Bevölkerung die Meinung vor-

herrscht, den Völkern Euro-
pas und Amerikas sei die 
Ehe unbekannt sei, und dass 
diese deswegen hinsichtlich 
ihrer Moral als „barbarisch“ 
gelten. Man kann sich auch 
nur schwer vorstellen, wie 
Chinesen zutreffendere Vor-
stellungen erhalten sollten. 
Sicherlich nicht durch die 
Beteiligten am Opium-

Schmuggel, der so lange an der ganzen 
Küste Chinas stattgefunden hat. Sicher-
lich nicht durch die Horden betrunkener 
Seeleute, die unsere offenen Häfen be-
völkern. Aber leider auch nicht durch das 
Leben vieler unserer Landsleute, deren 
Ausbildung und Stellung und in vielen 
Fällen auch religiöse Bildung uns 
anderes  hätte hoffen lassen. Sicherlich 
nicht durch die Flut schmieriger und 
obszöner französischer und deutscher 
Schriften und Bilder, die in den aus-
ländischen Geschäften der freien Häfen 
verkauft werden, und die im ganzen 
Land die Wände der Opium-Höhlen 
schmücken und auf den Regalen der 
einheimischen „Läden für ausländische 
Waren“ liegen. An vielen Orten sind sie 
das Einzige, was den Menschen von dem 
ausländischen Leben und Brauchtum zu 
Gesicht gekommen ist. Damit iden-
tifiziert zu werden, wird das Ansehen der 

ersten Missionare, die solche Orte be-
suchen, nicht gerade erhöhen. Es ist 
nicht einfach, sich in der Wahrnehmung 
der Chinesen soweit wie möglich von 
ihren Vorstellungen über die auslän-
dischen Bräuche und Gewohnheiten zu 
distanzieren. Lasst einen aufmerksamen 
Beobachter einen Ort in ausländischer 
Kleidung besuchen, und er wird fest-
stellen, wie sorgsam ihm die jüngeren 
und anständigen Frauen aus dem Weg 
gehen, und wie schnell sich die Türen 
und Tore vor ihm verschließen. Lasst ihn 
dann einige Orte in chinesischen Klei-
dern besuchen und er wird erleben, wie 
anders die Menschen ihn aufnehmen. … 

In chinesischen Kleidern entgeht der 
Ausländer – obgleich er als solcher er-
kannt wird – dem Pöbeln und dem 
Menschenauflauf, dem sein Auftauchen 
in seinen eigenen Kleidern ihn an vielen 
Orten aussetzen würde. Und wenn er 
predigt, werden seine Worte mehr Auf-
merksamkeit hervorrufen als seine Klei-
dung. Er kann seine Kleidungsstücke 
ohne Probleme in jedem Teil des Landes 
kaufen, waschen und reparieren lassen, 
und das zu geringen Kosten.  

Ihr werdet verstehen, dass mein Wunsch, 
diese Prinzipien konsequent umzusetzen, 
nicht grundlos ist. … Lasst es nicht 
darum gehen, ob ihr lieber europäische 
oder chinesische Kleider leiden mögt 
oder ob euer Aussehen sich in den Augen 
anderer verbessert oder verschlechtert. 
Auch wenn ich sicher bin, dass dieser 
Kleidungsstil, wenn ihr ihn von Herzen 
annehmt, für eure Gesundheit und Be-
quemlichkeit von Vorteil ist, so will ich 
doch nicht, dass solche Überlegungen 
die Hauptgründe sind, die euch 
beeinflussen. Lasst stattdessen die Liebe 
Christi euch dazu drängen, dass ihr euch 
bemüht, euch und eure Botschaft kei-
nerlei Beschränkungen zu unterwerfen. 
Gebt euch selbst voll und ganz Ihm hin, 
dem ihr gehört und dem ihr dienen wollt. 
Dann wird es keine Enttäuschungen 
geben. Aber wenn ihr einmal beginnt, 



evangelische missiologie 31[2015]4 175 

Fragen aufkommen zu lassen wie „Sind 
wir dazu berufen, dies oder das 
aufzugeben?“ oder den Gedanken zuzu-
lassen „Diese oder jene Entbehrung oder 
Unbequemlichkeit habe ich nicht 
vorhergesehen!“, dann wird euer Dienst 

nicht länger so frei und froh geschehen, 
wie es für Effizienz und Erfolg am meis-
ten förderlich ist. Einen fröhlichen Geber 
hat Gott lieb.  

         

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

„Warum hat mir das denn niemand gesagt?“ 

Die Fragen neu ausreisender OMF-Missionare heute 

Philipp Schmuki 

In welchen Bereichen brauchen neu ausgereiste Missionare mehr Vorbe-
reitung? Aufbauend auf der langjährigen Erfahrung mit Missionars-Ein-
führungskursen greift dieser Artikel einige Punkte auf, die einerseits ange-
henden Missionaren eine Hilfe sein können und andererseits theologischen 
und missiologischen Ausbildungsstätten sowie auch sendenden Gemeinden 
als Gedankenanstoss dienen mögen. 

Dr. Philipp P. Schmuki lebt und arbeitet 
seit 2007 mit seiner Ehefrau Elisabeth in 
Singapur. Zusammen sind sie am inter-
nationalen Hauptquartier von OMF In-
ternational verantwortlich für die Ein-
führung von jährlich ca. 100 neuen 
Langzeitmissionaren. Der drei bis vier 
Mal pro Jahr stattfindende Einführungs-
kurs verhilft den Langzeitmitarbeitern zu 
einem leichteren Start in ihre neue Kul-
turen-übergreifende Aufgabe in Asien. 
Während fünfzehn Jahren waren Schmu-
kis auf den südlichen Philippinen selbst 
als Missionare im Dienst. Später über-
nahmen sie in der Schweiz verschiedene 
Aufgaben. Philipp war vor allem in der 
theologischen und missiologischen Aus-

bildung und Missionsleitungen sowie als 
Pastor tätig. E-Mail: onmission@swiss 
mail.org. 

Einleitung 

Anlässlich des 150. Jubiläums der 
Overseas Missionary Fellowship (OMF) 
wurde ich gebeten, aufgrund meiner 
langjährigen Erfahrungen in den Ein-
führungskursen etwas darüber zu schrei-
ben, was heutige OMF-Missionare be-
schäftigt. Vieles könnte dazu gesagt wer-
den. Ich habe mich dazu entschieden, 
einige der Fragen weiterzuvermitteln, die 
uns von neuen Langzeitmissionaren im-
mer wieder gestellt werden.  



176 evangelische missiologie 31[2015]4 

… von ganz 

praktischen 

Dingen bis zu 

grundsätzlichen 

geistlichen 

Themen. 

„Hätte ich das nur gewusst!“ 

„Hätte ich das nur gewusst!“ Dieser 
Seufzer drückt jene innere Hilflosigkeit 
oder gar Not aus, die für neu angereiste 
Missionare sehr kräfteraubend und nie-
derdrückend sein kann, wo sie sich doch 
im Prozess der Ablösung vom Gewohn-
ten und des Eintauchens in eine neue 
Kultur und dem damit einhergehenden 
(Noch-)Heimweh befinden. 

Unsere Missionare kommen aus den 
verschiedensten Milieus zu uns, von 
allen Kontinenten und aus unterschied-
lichen theologischen und kirchlichen 
Richtungen. Altersmässig reicht die 
Spannweite von Anfang zwanzig bis 
über sechzig Jahre. Jeder und Jede folgt 
Jesus nach und will IHM im Gehorsam 
und mit den von Gott erhaltenen Gaben 
dienen. Ihre individuelle Vorbereitung 
und die selbst gesteckten Ziele sind 
derart verschieden, dass meine Gedanken 
nicht selten von einem etwas zwei-
felnden „Hat diese Person überhaupt 
eine Ahnung von Mission?“ bis zu einem 
beeindruckten „Wow – so gut vorbereitet 
wäre ich auch gerne gewesen!“ reichen. 
In unseren Einführungskursen erfreuen 
wir uns ausserdem an einer beein-

druckenden Vielfalt an 
unterschiedlichen Berufs-
gattungen sowie akademi-
schen Ausbildungsgraden 
und unzählige Eigenarten 
geistlichen Lebens. Ob-
wohl ich jedes Mal die 
ausführlichen Anmelde-

Unterlagen der Teilnehmer im Detail 
durchgearbeitet habe, bin ich immer 
wieder überrascht, wie „anders“ eine 
Person sein kann, wenn sie vor mir steht 
und wir zusammen einen Monat 
unterwegs sein dürfen. 

Viele Fragen der neuen Missionare sind 
auf unsere Missionsgemeinschaft oder 
auf das entsprechende Gastland bezogen. 
Andere dagegen sind gänzlich unab-
hängig von der Herkunft des Missionars, 

der Missionsgesellschaft, bei der er 
arbeitet und dem Gastland, in welches er 
reisen wird. Diese sind für jeden Kan-
didaten von höchster Brisanz, gerade zu 
Beginn seiner Tätigkeit als Langzeit-
missionar.  

Auf einige solcher Fragen werde ich im 
Folgenden eingehen. Sie reichen von 
ganz praktischen Dingen bis zu grund-
sätzlichen geistlichen Themen. Dabei be-
einflussen Alter und Hintergrund der 
einzelnen Person hin und wieder die 
Fragestellung. 

Welche Unterlagen brauche ich 
dringend?  

Ein Missionar benötigt mehr Doku-
mente, als man sich vorstellen kann. Für 
die lokale Registrierung, für das Visum, 
den Fahrausweis, den Vertrag mit dem 
Wohnungsvermieter, den Kauf eines 
Autos oder die Eröffnung eines Bank-
kontos benötigt der Neuankömmling 
allerhand Unterlagen. Es heisst also, 
viele Kopien mitzubringen, von der 
Geburtsurkunde über die Heiratsurkunde 
bis hin zu den akademischen Ausweisen, 
Diplomen und sonstigen Zertifikaten. 
Wer diese Dokumente aus der Ferne im 
Heimatland organisieren will, hat oft 
grosse Schwierigkeiten und wartet unter 
Umständen mehrere Wochen oder gar 
Monate auf ihr Eintreffen.  

Je nach Einreiseland wird z. B. der 
korrekt nachgetragene Impfausweis von 
grosser Wichtigkeit sein. Erkundigungen 
über vorgeschriebene Impfungen für das 
Gastland beim Tropeninstitut sind gut 
aber nicht immer ausreichend. Künftige 
Kollegen vor Ort oder in einer der 
Nachbargegenden können dem angehen-
den Missionar oft zusätzlich hilfreiche 
Informationen geben. Schliesslich geht 
es ja darum, die lokalen Bedingungen 
des Gastlandes zu erfüllen und nicht den 
Vorschlägen internationaler Institutionen 
zu genügen. 



evangelische missiologie 31[2015]4 177 

Welche Versicherungen 
brauche ich? 

Manche Versicherungen sind von dem 
Heimatland vorgeschrieben und andere 
von dem Gastland.  

Versicherungsangelegenheiten sind vor 
allem bei jüngeren Missionaren hin und 
wieder nicht sorgfältig genug durchdacht 
und vor der Ausreise entsprechend aus-
gearbeitet worden. Das kann zu proble-
matischen Situationen führen. Die Frage 
nach den nötigen Versicherungen wird 
leider meistens erst nach einem un-
glücklichen Ereignis gestellt. Je nach 
Aufenthaltsort muss sich dann entweder 
die sendende Organisation oder die 
Einzelperson gut informieren, welche 
Möglichkeiten es nun noch gibt, bezüg-
lich eines Versicherungsanspruches. Also 
besser vorher nachfragen und sich um 
einen genügenden Versicherungsschutz 
kümmern!  

 Altersvorsorge: Wer denkt schon vor 
der Ausreise an die Altersvorsorge und 
Pensionskasse! Wird im Rentenalter 
genügend Einkommen da sein um 
leben zu können? Hier gilt es saubere 
Abklärungen, nach den Gesetzen des 
Heimatlandes wie auch den Regeln der 
sendenden Missionsgesellschaft oder 
Gemeinde vorzunehmen. Nach wie vor 
kehren zu viele Missionare in ihr 
Heimatland zurück und haben ein böses 
Erwachen wenn die Finanzen nicht 
ausreichen. 

 Kranken- und Unfallversicherung: 
Auch hier gilt, es hilft sich frühzeitig zu 
informieren! Fragen, die gestellt wer-
den müssen, sind folgende: Wird meine 
Gastland von mir verlangen, dass ich 
eine Kranken- und/oder Unfallver-
sicherung vor Ort abschliesse? Werde 
ich dadurch genügend abgedeckt sein 
in Notfällen oder wenn ich plötzlich ins 
Heimatland muss? Unter Umständen  
wird eine Zusatzversicherung benötigt. 
Werde ich, wenn ich in die Heimat 

zurückkehre, umgehend vom ersten Tag 
an in eine Krankenkasse/Unfallversi-
cherung aufgenommen werden können 
oder nicht? Wie überbrücke ich even-
tuell nicht abgedeckte  Zwischenzeiten? 
Viele Länder haben gute Kommuni-
kationswege und vorbildliche Reise-
möglichkeiten. Andere dagegen nicht. 
Was ist, wenn ich evakuiert werden 
muss und andere das für mich organi-
sieren müssen?  Wer bezahlt für den 
Spezialtransport? Wo habe ich die nöti-
gen Unterlagen, damit das dann auch 
klappt? Hilfreich ist es, bei der Mis-
sionsleitung die nötigen Informationen 
zu erfragen und die entsprechenden 
Unterlagen zu besorgen. Aber auch die 
Feldleitung sollte dazu wichtige An-
gaben machen können, vor allem 
hinsichtlich der Handhabung vor Ort. 

 Reiseversicherung: Ich staune immer 
wieder, wie selten eine Reiseversiche-
rung abgeschlossen wird. Man nimmt 
einfach an, dass es dann schon gut 
gehen wird. Immer wieder haben wir 
Diskussionen darüber, was nach einem 
verpassten Flug geschehen soll – sei es 
aus medizinischen Gründen, wegen 
eines nicht erhaltenen Visums oder 
wegen eines Staus auf dem Weg zum 
Flughafen. Einen neuen Flug zu 
buchen, ist meistens kein grosses Pro-
blem, doch wer kommt für die 
doppelten Kosten auf? Muss die Hei-
matgemeinde dafür aufkommen? Wie 
soll man die Rechnung für einen 
unfreiwillig um mehrere Tage oder 
Wochen verlängerten Aufenthalt im 
Gästehaus oder Hotel bezahlen? Eine 
gute Reiseversicherung hilft in solchen 
Situationen erheblich, den Stress um 
einiges zu verringern.   

Wie können Missionare so 
verschieden sein? 

Während alle neu ausgereisten Mis-
sionare leicht einsehen, dass es Energie 
und Zeit braucht, um ihre Gastkultur 



178 evangelische missiologie 31[2015]4 

… ein 

einseitiges 

Bibelverständnis 

und fehlende 

Flexibilität. 

kennenzulernen, so ist viel schwerer, 
sich darauf einzulassen, dass auch die 
Beziehung zu den Missionarskollegen 
Kraft und Liebe erfordert. Drei Bereiche 
sind nach unserer Erfahrung besonders 
herausfordernd.   

Warum machen die das so bei ihren 
Kindern?  

Unsere Einführungskurse dauern einen 
Monat. Die Teilnehmer kommen aus 
aller Welt und haben unterschiedliche 
kulturelle Hintergründe. Wir erleben öf-
ters in Gesprächen mit Ehepaaren, dass 
diese nicht verstehen können, warum 
andere Teilnehmer ihre Kinder in einer 
aus ihrer Sicht derart „unbiblischen“ Art 
und Weise erziehen. Die Ansichten über 
die „richtige“ Kindererziehung sind so 
verschieden wie die Menschen selbst, 
und so kann und wird der Streit darum, 
wie man es richtig macht, wohl auch 
weiterhin vielerorts ein Beziehungskiller 
sein. Am besten ist es da, schnell zu 

vergeben, wenn man ein-
ander durch das Vertreten 
der eigenen Meinung ver-
letzt hat. Es ist immer einen 
Versuch wert, trotz unter-
schiedlicher Ansichten mit 
anderen Familien Freund-
schaft zu schliessen. Schön 

ist es, wenn man durch die Beob-
achtungen, die man bei anderen macht, 
selbst dazu lernen kann. Dies gilt sowohl 
für Beziehungen zu anderen Missionaren 
als auch zu einheimischen Familien. Zu 
oft verlassen  Missionare das Feld wegen 
schlechter Beziehungen zu ihren 
Mitmenschen, verursacht durch ihr 
einseitiges Bibelverständnis und 
fehlende Flexibilität. 

Viele Familien haben auch das Bedürfnis 
nach mehr Orientierungshilfen geäußert 
angesichts der Fülle von verschiedenen 
Modellen und Angeboten für die 
Ausbildung der Missionarskinder.  

Ist die Perspektive von Ehepaaren 
und Ledigen tatsächlich so 
verschieden? 

Wir haben beobachtet, dass die Thematik 
der Beziehungen zwischen Ehepaaren 
und Ledigen von beiden Seiten oft und 
gerne diskutiert wird. „Wurden unserer 
geschätzten ledigen Mitarbeiter auf ihr 
Ledigsein angesprochen und wurde 
ihnen das nötige Rüstzeug mitgegeben?“, 
„Wie und wo findet die ledige Person ein 
bereitwilliges hörendes Ohr und die 
nötige Zuwendung?“,  „Wo muss ein 
Ehepaar Grenzen setzen in der 
Beziehung zu ledigen Mitarbeitern, seien 
dies Missionare oder Angestellte?“ 

Hier braucht es unserer Meinung nach 
eine gesunde Selbstwahrnehmung. Die 
meisten Menschen realisieren nicht, dass 
sich unser Verhalten ändert, wenn wir 
unsere angestammte Kultur und Um-
gebung verlassen haben. Tatsache ist 
auch, dass es kaum Ausbildungsstätten 
gibt, welche ledige Missionare, Männer 
wie Frauen, auf das Leben als Single in 
einer fremden Kultur und in der inter-
nationalen Gemeinschaft vorbereiten. 
Folglich müssen Missionsgesellschaften 
hier Nachhilfeunterricht leisten. In asia-
tischen Kulturen, und ich nehme an auch 
auf anderen Kontinenten, haben es ledige 
Männer sehr viel schwerer als ledige 
Frauen. Selbst verheirateten Männern 
kann es passieren, dass sie Heirats-
anträge bekommen. Da kann man sich 
vorstellen, was einem unverheirateten 
Mann blüht, der tatsächlich „noch zu 
haben“ ist. 

Lohnen sich denn überhaupt 
Freundschaften, wenn ich doch bald 
wieder weiterreise? 

Angesichts der Tatsache, dass die Zeit 
des Sprach- und Kulturstudiums von 
vorne herein begrenzt ist, stellen viele 
sich die Frage: „Benötige ich denn 
überhaupt Freundschaften während 
dieser Zeit?“  



evangelische missiologie 31[2015]4 179 

All die 

gemachten 

Ausbildungen 

und 

Erfahrungen 

zählen nichts 

mehr. 

Freundschaften aufbauen ist essentiell, 
und zwar vor allem mit den Leuten vor 
Ort. Dies gilt insbesondere deshalb, weil 
Missionarskollegen öfters umziehen wer-
den. Die Einheimischen aber bleiben! 
Trotzdem ist es wichtig, immer wieder 
neu bereit zu sein, sich auch auf neue 
Beziehungen mit anderen Missionaren 
einzulassen. Das fällt vielen nicht so 
leicht, da man ja weiss, dass früher oder 
später, das Gegenüber oder man selbst 
weiterziehen wird und an einem neuen 
Ort wieder neu anfangen muss. Es ist 
auch eine Tatsache, dass Abschied-
nehmen weh tut und Kraft kostet. Je älter 
man wird, desto schwerer tut man sich 
damit. 

Wie habe ich einen guten 
Start?  

Unsere Neuankömmlinge kommen meist 
aus einer dieser zwei unterschiedlichen 
Lebenssituationen heraus: Die einen ha-
ben eben erst ihre Berufswelt verlassen 
und möchten in gewohnter Art und 
Weise und in demselben Tempo am 
neuen Ort ihre Arbeit so schnell wie 
möglich aufnehmen und wirken. Die 
anderen sind bereits mehrere Monate 
unterwegs und leben seither aus dem 
Koffer. Diese sind dann froh, bei uns 
einfach einmal ein paar Wochen im 
gleichen Zimmer schlafen zu dürfen und 
sich auch etwas erholen zu können. 

Für die ersten ein bis drei Jahre im 
Dienst heisst es aber für alle ohne Unter-
schied „Geduld üben“. Die Leute wollen 
nicht wissen, was du weisst und was du 
alles kannst, sondern ob du sie in ihrer 
Situation anerkennst, sie liebst und 
respektierst! Erst wenn diese „Herz zu 
Herz Kommunikation“ stattfindet, kann 
deine Arbeit als Missionar kulturgerecht 
beginnen. 

Persönliche und geschäftliche Beziehun-
gen aufzubauen, erfordert Zeit und 
grundlegende, regionale und kulturelle 
Kenntnisse. Bleibe oder werde beweg-

lich, sei anpassungsfähig. Es lohnt sich, 
sofort bei der Ankunft im Gastland ein 
kulturelles Beobachtungsheft zu be-
ginnen.  

Was sind die Kosten? 

„Wie werde ich die Trennung von 
meinen Geliebten in der Heimat ertragen 
können?“ „So wie die anderen das ma-
chen, da werde ich mich nie anpassen 
können!“ – Solche Kommentare bringen 
zum Ausdruck, dass die wirklichen 
Kosten der Missionsarbeit nicht die 
messbaren sind, wie z.B. die Entfernung 
zur Heimat in Kilometern, die Aus-
bildungs- und Schulungskosten während 
der Vorbereitungszeit oder die Kosten 
der Schulausbildung für die Kinder. Die 
wahren Kosten sind dort zu finden, wo 
es um die persönlichen Beziehungen 
geht, allen voran in der Familie. Da sind 
die Kinder, die ohne ihre Grosseltern in 
einer Kultur aufwachsen, welche diesen 
völlig fremd bleiben wird. Diese Kinder 
wissen bei einem Heimataufenthalt oder 
der Rückkehr ins Heimatland ihrer Eltern 
nicht, wie man sich da benimmt, und ent-
täuschen so ihre Grosseltern und Schul-
kameraden. Oder umgekehrt, wenn die 
Grosseltern in der Mission dienen, 
verpassen sie die Entwicklung ihrer  
Enkelkinder, die in der Heimat heran-
wachsen.  

Was die meisten ebenfalls 
einiges kostet, ist die Zeit der 
Ausbildungsjahre für den 
Missionsdienst, die zwischen 
wenigen Monaten bis zu 
vielen Jahren dauern kann. 
Wenn man seine Arbeit in 
der Mission dann endlich 
aufnimmt, zählen plötzlich 
all die gemachten Ausbildungen und 
Erfahrungen nichts mehr. Der Lang-
zeitmitarbeiter beginnt wieder in der 
Grundaufstellung auf dem Schachbrett 
des Lebens. Zu dieser scheinbaren Be-
deutungslosigkeit der bis dahin erbrach-
ten Leistungen eines Menschen kommt 



180 evangelische missiologie 31[2015]4 

oft die Tatsache, dass eigene ange-
stammte und erprobte Werte in der 
fremden Kultur und Gesellschaft auf den 
Kopf gestellt werden. Das bringt nicht 
selten die eigene Gefühlswelt durch-
einander. Das Leben kann dadurch un-
verhofft recht einsam werden, und der 
Missionar muss seinen eigenen Weg 
finden, um Gott mit den von ihm 
erhaltenen Fähigkeiten dienen zu 
können.  

Was macht die Arbeit eines 
Missionars fruchtbar?  

Frucht bringen und seine Lebensjahre 
effektiv einsetzen, das ist der Wunsch 
aller Neuankömmlinge. Dazu scheint uns 
Folgendes wichtig: erhaltene Gaben 
einsetzen, Beziehungen pflegen, Einfüh-
lungsvermögen zeigen, sich in der 
Gastkultur zu Hause fühlen, die Mit-
menschen lieben und vor allem: ein 
reges Gebetsleben praktizieren und eine 
pulsierende Beziehung zu Jesus haben.  
In Gottes Gegenwart sein, seine Stimme 
hören, das ist der entscheidende Punkt – 
ohne diese wichtige Zeit mit Gott gibt es 
keine bleibende Frucht. 

Ein oft genannter Themenbereich in dem 
dringend mehr Vorbereitung und Weg-
weisung gewünscht wird, ist der geist-
liche Kampf und die Begegnung mit 
Okkulten Kräften im Gastland.  

Wie kann ich mein geistliches 
Leben frisch halten?  

„Wie habt ihr in den ersten Jahren euer 
geistliches Leben gepflegt?“ Diese Frage 
wird uns regelmässig gestellt. Je nach 
Land und den örtlichen Gegebenheiten 
wird der neue Langzeiter mehr oder 
weniger geistliche Unterstützung bekom-
men. Es ist tatsächlich von grosser Wich-
tigkeit, ob man darauf vorbereitet ist, 
sich selbständig geistlich ernähren zu 
können. Am Anfang gibt es unweigerlich 
Schwierigkeiten bei der Verständigung 
von Herz zu Herz mit den Christen vor 

Ort, da dazu sowohl das kulturelle wie 
auch das sprachliche Rüstzeug noch 
fehlen. Oft ist der neue Langzeitmis-
sionar auf sich alleine gestellt.  

Viele Missionare können zwar Predigten 
ihrer Heimatgemeinde auf ihren Com-
puter herunterladen und sie sich draussen 
auf dem Missionsfeld anhören. Manch-
mal gibt es aber keinen Zugang zum 
Internet oder er ist extrem teuer. Auch in 
dieser Beziehung heisst es vorausplanen, 
um die nötige geistliche Erneuerung 
erleben zu dürfen. 

Es ist von höchster Wichtigkeit, dass 
seine Beziehung zu Gott auf einem 
hohen Niveau stattfindet. Wer nichts von 
Ihm empfängt, kann auch nichts weiter-
geben! Es ist auch nötig, sich immer 
wieder auf das Sabbatgebot zu besinnen. 
Ohne das Einhalten des Ruhetages geht 
die Vitalität und Fruchtbarkeit bald 
verloren. Dazu gehören auch die nötigen 
Ferien. Ich werde nie vergessen, wie 
unsere Missionsleitung uns gegen Ende 
unseres ersten Feldaufenthaltes  aus der 
Gegend in der wir arbeiteten, in einen 
anderen Landesteil „verpflanzte“. Wäh-
rend Jahren hatten wir Entführungen, 
Schiessereien, Einsamkeit, Bürgerkrieg 
und dergleichen erlebt. Wohl weislich 
entschied unsere Leitung, uns in eine 
friedlichere Gegend mit einer weniger 
stressvollen Aufgabe zu senden, bevor 
sie uns in den ersten Heimataufenthalt 
ziehen liess. Sie wussten einerseits, dass 
wir der Belastung nicht mehr lange 
würden standhalten können, und ander-
erseits wollten sie nicht, dass wir einem 
Zusammenbruch nahe in die Heimat 
reisen müssen. Dies gab meiner Familie 
sechs Monate Zeit die verschiedensten 
Erfahrungen zu verarbeiten und wieder 
zu lernen wie man sich bewegt und 
benimmt, wenn man nicht ständig in 
Angst und Furcht leben muss. Sabbat, 
Ferien, Szenenwechsel sind nötig um 
langzeitig im Einsatz bleiben zu können. 
Ferien, weg von der Arbeit und den 
kulturellen Spannungen bedeutet, Zeit zu 



evangelische missiologie 31[2015]4 181 

haben für neue Perspektiven, um sowohl 
körperlich als auch geistlich wieder auf 
Vordermann zu kommen. 

Warum kaufen mir die anderen 
meine Vision nicht ab? 

Einige kommen an und nehmen das 
Leben, wie es eben kommt. Andere 
dagegen reisen mit einer klaren Vision an 
und wissen genau wo, wie und wann sie 
diese in ihrem Gastland umsetzen 
wollen. Als „Fachperson“ auf ihrem 
Gebiet beginnen sie ihre Arbeit ziel-
orientiert  und haben weder Zeit noch 
Interesse, andere Möglichkeiten in ihrer 
neuen Umgebung wahrzunehmen oder 
kennen zu lernen. Dadurch verpassen sie 
oft gute Chancen, mit der Bevölkerung 
in Kontakt zu kommen und dort zu 
helfen, wo es am nötigsten ist oder 
fruchtbringend wäre.  

So sehr wir in der Missionsleitung Gott 
gegebene Ziele unterstützen, so sehr 
schrecken wir vor Visionen zurück, die 
im Klassenzimmer ohne Verständnis der 
Kultur des Gastlandes entstanden sind. 
Leider muss ich immer wieder mit 
ansehen, wie Missionare ihren Willen 
durchsetzen und zum Beispiel ein 
theologisches Fach so unterrichten, wie 
es in ihrer eigenen Kultur üblich ist, im 
neuen Kontext jedoch grossen Miss-
verständnissen Vorschub leistet. Theo-
logen wie Geschäftsleute, die missio-
narisch aktiv sein wollen, müssen zu 
allererst ihre Gastkultur kennen lernen. 
Nur so werden sie über Jahrzehnte im 
Gastland wirken dürfen und können. Zu 
viele, die mit fremdländisch gesteckten 
Zielen ankommen, sind schnell frustriert 
und packen ihre sieben Sachen schon 
nach wenigen Jahren wieder zusammen. 
So verlieren wir gute Mitarbeiter. Mit ein 
bisschen mehr Geduld und Verständnis 
hinsichtlich sich selbst und dem Gastland 
hätten sie ihre Gaben gezielt einsetzen 
und Gott dienen können. 

Die entscheidende Frage:  
Mit welcher inneren Haltung 
kommen neue Missionare in 
Asien an? 

Verstandesmässig wissen die Meisten, 
dass sie Lernende sind. In ihren Hirn-
windungen haben sie untergebracht, dass 
sie als Diener in Bescheidenheit und De-
mut kommen, um ihren neuen Nachbarn 
und Freunden kulturgerecht zu dienen. 
Ich preise den Herrn für die vielen hoch 
qualifizierten, begabten und willigen 
neuen Missionare, die von unterschied-
lichen Gemeinden ausgesendet und von 
missiologischen und theologischen 
Schulen ausgebildet werden. Mt 23,12 
bleibt dabei ein fundamental wichtiger 
Text für die Missionsarbeit 

Denn wer sich selbst erhöht, wird erniedrigt 
werden, und wer sich selbst erniedrigt, wird 
erhöht werden (NGÜ). 

Wir können uns zwar vornehmen, 
demütig zu sein. Dies umzusetzen ist 
aber nicht einfach etwas, das wir machen 
können. Demut ist kein „do it your self“-
Unternehmen, sondern schlussendlich 
sind Demut und Bescheidenheit Teil der 
Frucht, die der Heilige Geist wirkt (Gal. 
5,22-23). Missionare wachsen in dem 
Masse in der Demut, wie sie dem Geist 
täglich Platz einräumen (Eph. 5,18). An 
einigen Stellen hat Mission den Manage-
ment-Stil der Geschäftswelt übernom-
men. Da geht es dann  in erster Linie um 
das Vorantreiben eines Projekts und um 
das Vorankommen in einer Karriere. Viel 
wichtiger ist es aber, der allgemeinen 
und persönlichen Berufung zu folgen. 
Das bedeutet, dass ein Missionar das ihm 
von Gott gesteckte persönliche Ziel nie 
aus den Augen verlieren sollte (Psalm 
16,8). Dies sollte ihn unverrückbar als 
ständige Erinnerung, Korrektur und 
Motivation begleiten, neben aller 
Flexibilität, die in der Missionsarbeit 
erforderlich ist. 

 



182 evangelische missiologie 31[2015]4 

Von Anpassung zu Aneignung 

Hudson Taylors Chinesen-Zopf und die aktuelle Suche nach 
chinesischen Inkulturationen des christlichen Glaubens  

Meiken Buchholz 

Dieser Artikel richtet den Blick auf chinesische Christen als die eigentlichen 
Träger der Inkulturation des Evangeliums in China. Anlässlich des 150. 
Gründungsjubiläums der China Inland Mission durch Hudson Taylor wird 
anhand einer einfachen chinesischen Erzählung über Hudson Taylor zunächst 
gefragt, was Taylors Inkulturationsbemühungen für heute zu sagen haben. 
Anschließend werden neuere chinesische Ansätze und Modelle der 
Inkulturation vorgestellt. Der abschließende Teil beschreibt unter Rückgriff auf 
einige aktuelle religions-soziologische Untersuchungen verschiedene 
Gesichter der Gemeinde Jesu im heutigen China.  

Dr. Meiken Buchholz lebte nach ihrem 
Theologie-Studium an der STH Basel 
sowie den Universitäten Erlangen, 
Hamburg und Tübingen 13 Jahre mit 
ihrer Familie als Mitarbeiter der Nor-
wegian Lutheran Mission in Taiwan. 
Neben der evangelistischen Arbeit in 
taiwanesischen Gemeinden war sie in 
der theologischen Ausbildung tätig und 
ist dort weiterhin Gastdozentin am China 
Lutheran Seminary. 2015 promovierte 
sie an der School of Mission and Theo-
logy in Stavanger (Norwegen) mit einer 
religionssoziologischen Untersuchung 
von Predigten in der Volksrepublik 
China. Sie ist Dozentin für Missions-
wissenschaft an der Freien Theolo-
gischen Hochschule Gießen und u.a. 
Schriftleiterin von Evangelische Missio-
logie (em). Email: buchholz@ 
missiologie.org 

Dieser Artikel ist die gekürzte Version 
eines Beitrages in dem Sammelband 
„Hudson Taylor: Visionär, Stratege, 
Missionar – 150 Jahre China Inland 
Mission“, der Anfang 2016 in der edition 
afem erscheinen wird. 

1. Vorbemerkung 

In keiner noch so kurzen Erzählung über 
Hudson Taylor darf die Geschichte mit 
dem Chinesen-Zopf fehlen. Er ist der 

plakative Ausdruck für Taylors Bemü-
hen, nicht nur geographisch, sondern 
auch kulturell in das „Innere“ Chinas 
vorzudringen. Es wurde ein Prinzip der 
China Inland Mission, dass Missionare 
sich so weit wie möglich an das soziale 
Umfeld und die Lebensbedingungen der 
Chinesen anpassen sollten. 1  Taylors 
Chinesen-Zopf wurde zum bekannten 
Beispiel für Inkulturations-Bemühungen 
westlicher Missionare in ihrem Gastland 
im Allgemeinen und für die Heraus-
forderung zur Inkulturation des Evan-
geliums in China im Besonderen. Zu-
gleich steht natürlich fest, dass Taylor 
bei Weitem nicht der erste Missionar 
war, der sich um Inkulturation in China 
bemühte. Taylors Entschluss, sich äußer-
lich seinem chinesischen Umfeld anzu-
passen, ist wohl deshalb so ein bekanntes 
Beispiel, weil er zum einen so anschau-
lich einen Bruch mit den Erwartungen 
der eigenen Kultur bedeutete. Zum an-
deren ging es in der historischen Situa-
tion um mehr als nur um Äußerlich-
keiten. Der Chinesen-Zopf am Englän-

                                                             
 
1 Vgl. Latourette 1966, 386. Hier wird auch 
erwähnt, dass die China Inland-Missionare bis 

Anfang des 20. Jahrhunderts zum großen Teil 
chinesische Gewänder zu tragen hatten.  



evangelische missiologie 31[2015]4 183 

der-Kopf stellte westliche Überlegen-
heitsansprüche infrage.  

Das 150-jährige Gründungsjubiläum der 
China Inland Mission ist ein guter An-
lass, zu fragen, was dieser Zopf für die 
Inkulturation des Evangeliums in China 
heute zu sagen hat. Der folgende Artikel 
entstand, als ich mit dieser Frage im 
Hinterkopf die mir vorliegenden theo-
logischen und religionssoziologischen 
Untersuchungen zum Christentum im 
gegenwärtigen China Revue passieren 
ließ. Angesichts der Größe Chinas und 
der Menge der Literatur erhebe ich dabei 
ganz sicher keinen Anspruch auf Voll-
ständigkeit, sondern versuche nur, ver-
schiedene Aspekte einzubringen. 

Beginnen möchte ich mit einer einfachen 
Erzählung über Hudson Taylor und 
seinen Chinesen-Zopf aus chinesischer 
Feder.  

2. Eine inkulturierte Taylor-
Erzählung 

2011 erschien in Taiwan auf Chinesisch 
ein Bilderbuch für Kinder über Hudson 
Taylor (Liu 2011).2 Dies ist schon allein 
deshalb bemerkenswert, weil es bisher 
kaum von Chinesen für Chinesen 
verfasste Bücher über Hudson Taylor 
gibt.3 Zudem ist dieses Buch besonders, 

                                                             
 
2 Liu, Rongxiang (2011): 從英國來的一粒種子 [A 

seed from England]. Taipei: Cosmic Light Press. 
Das Buch hat keine Seiten-Zahlen.  

3  Während mehrere englische Bücher von oder 

über Taylor aus dem Englischen ins Chinesische 
übersetzt wurden, konnte ich außer diesem 

Kinderbuch bisher nur folgende von Chinesen auf 
Chinesisch verfasste Schriften über Hudson Taylor 

oder die Geschichte der China Inland Mission 
(CIM) finden: die soweit mir bekannt bisher 

einzige wissenschaftliche Abhandlung zur CIM 
von Choi Kam-to, James Hudson Taylor and the 

China Inland Mission (1832-1953). Hongkong: 
Allianz Bible Seminary, 1998 [Chinesisch]; der 

historische Überblick von Lin Meiling, 信心行傳: 
中國內地會在華差傳析 1865～1926 [The Acts in 

Faith: The Study of China Inland Mission and Its 

weil es Taylors Geschichte mit Hilfe 
traditioneller chinesischer Scheren-
schnitte darstellt. Zu 16 ganzseitigen 
Scherenschnitten wird in jeweils einem 
bis maximal drei Sätzen Taylors 
Geschichte erzählt, von seiner Ankunft 
in China bis zu seinem Tod ebenda. In 
seiner Schlichtheit und Kürze stellt 
dieses Kinderbuch sozusagen eine kon-
textualisierte Taylor-Biographie „in der 
Nussschale“ dar, die die Bedeutung der 
Geschichte Hudson Taylors für den 
chinesischen Kontext erschließt.  

Gleich zu Beginn wird deutlich, dass 
Taylors Geschichte als „Gegengeschich-
te“ zum Bild westlicher Imperialisten er-
zählt wird: 

Im Jahr 1845 war China ein Land in Chaos 
und Armut. Das reiche und mächtige Eng-
land dagegen war wie ein großer starker 
Löwe, der China wie eine leckere Beute 
verschlingen wollte. Zu der Zeit kam ein 
Engländer namens Hudson Taylor nach 

                                                                       
 
Missionary Endeavor in China from 1865 to 1926]. 

Taipei: Hua Mulan Publishing, 2009; eine für 
Jugendliche als Comic-Buch verfasste Biographie 

(Philadelphia, 漫畫戴德生傳 [The Hudson Taylor 
comic-story]). Hongkong: Tiandao Publishing 

House, 3. Aufl. 2006 (in englischer Übersetzung: 
Philadelphia, White Devil. The Life and Legend of 

Hudson Taylor. Hongkong: Tiandao, 2007); ein 
Buch über fünf Generationen der Taylor-Familie 

(Xu Xinxian, 全然奉獻為中國的戴家: 從戴德生
到戴繼宗 [Eine Familie in vollkommener Hingabe 

für China: von James Hudson Taylor bis James 
Hudson Taylor IV]. Taipei: Cosmic Light Press, 

2010); sowie den Beitrag zu Taylor von Huang-
Zeng Manping, „內地會的創辦人: 戴徳生 [Der 

Gründer der China Inland Mission: Hudson 
Taylor]”, in Margaret Wong etc (1999), The 

Memory of Missionaries in China, Hongkong: 
Gospel Operation International for Chinese 

Christians, 1999, S. 31-40. – Es ist zu hoffen, dass 
im Zusammenhang mit dem Jubiläumsjahr 2015 

vermehrt chinesische Beiträge zu Taylor er-
scheinen werden, so z.B. auf dem für den 20.-21. 

November 2015 angekündigten Symposium auf 
Taiwan „Christ Alone – International Conference 

of 150th Anniversary of CIM Works in China“ 
(siehe http://www.omf.org.tw/ [20.9.2105]).  



184 evangelische missiologie 31[2015]4 

 

 

China. Er brachte nicht Schwerter und 
Gewehre mit, sondern Gottes Wort, um die 
Menschen zu segnen (Liu 2011; in meiner 
Übersetzung). 

Ein Viertel des Buches beschreibt an-
schaulich Taylors Haltung gegenüber 
dem chinesischen Volk als eine Art 
„Selbstentäußerung“. Hier erhält insbe-
sondere die damals typische chinesische 
Frisur des „Chinesen-Zopfes“ seine Be-
deutung:  

Er lernte fleißig, Chinesisch zu sprechen. Er 
lernte auch, sich wie die Chinesen den 
vorderen Teil des Kopfes kahl zu rasieren. 
Er färbte sogar sein blondes Haar schwarz 
und hängte sich lange schwarze 
Seidenbänder als Zopf an den Hinterkopf. 
Er legte seinen englischen Anzug und Hut 
ab und zog sich ein langes chinesisches 
Gewand an. Er verzichtete auf Messer und 
Gabel, die er von klein auf gewohnt war, 
und lernte stattdessen mit Stäbchen aus 
einer Schüssel zu essen. Hudson Taylor 
liebte China so sehr, dass er sich radikal 
veränderte und ein echter Chinese wurde 
(Liu 2011; in meiner Übersetzung). 

Das lange Gewand, Stäbchen und vor 
allem die chinesische Frisur werden hier 
zum Symbol für Taylors Identifikation 
mit dem chinesischen Volk. Interessan-
terweise wird dies als wahrer Erweis 
seiner Liebe zu China angeführt und 
nicht sein später erzählter selbstloser 
sozialer Einsatz. In der historischen Si-
tuation bedeutete die Veränderung des 
Äußeren einen Verzicht auf Stärke und 
privilegierte Stellung (Gewehr, Anzug 
und Hut). Die Äußerlichkeiten bedeute-
ten eine „radikale Veränderung“, weil sie 
eine neue Loyalität zum Ausdruck 
bringen, nämlich die Priorisierung der 
Interessen des chinesischen Volkes und 
die Bereitschaft, sich auf dessen Lebens-
bedingungen einzulassen. Interessanter-
weise wurde derselbe Scherenschnitt, der 
diese „Verwandlung“ beschreibt, auch 
als Titelbild des Buches gewählt (siehe 
Abb. 1). Daraus kann geschlossen wer-
den, dass Taylors Bereitschaft zu dieser 

Verwandlung als Kernaussage dieser 
chinesischen Taylor-Geschichte betrach-
tet wird. Die Gestaltung des Scheren-
schnittes hebt hervor, dass Taylor als 
Gegenstück zum westlichen Imperia-
lismus gesehen wird, wie der Vergleich 
mit der unmittelbar vorangehenden 
Illustration zur Bedrohung Chinas durch 
England zeigt (siehe Abb. 2).  

Ein Kennzeichen des ganzen Buches ist, 
dass die Beschreibung von Taylors 
Wirken an das Wirken Jesu als Men-
schensohn erinnert. Da der Autor der 
kurzen Texte ein taiwanesischer Pastor 

Abb. 1:  
Die Verwandlung von H. Taylor 

Abb. 2:  
  Die  Bedrohung Chinas durch England 



evangelische missiologie 31[2015]4 185 

 

ist, 4  werden die Anklänge an biblische 
Motive bewusst gewählt sein. Der Titel 
des Buches („Ein Samenkorn aus Eng-
land“) spielt auf Johannes 12, 24 an und 
findet seine inhaltliche Füllung in dem 
letzten Bild (siehe Abb. 3) und dem 
abschließenden Text:  

Hudson Taylor wurde wie ein Samenkorn 
über den Ozean nach China geweht und fiel 
in chinesische Erde. Zwar starb das Samen-
korn, aber es hat umso mehr Blumen her-
vorgebracht (Liu 2011; in meiner Über-
setzung).  

Die vorangehende Beschreibung von 
Taylors Wirken in China macht deutlich, 
dass Taylors Tod in China als selbstlose 
Hingabe an die chinesischen Menschen 
zu verstehen ist. 

Er reiste oft zusammen mit seiner Familie 
weite Wege, um allen Orten Gottes Liebe 
zu bringen. Sie bauten Krankenhäuser und 
Schulen und kümmerten sich liebevoll um 
arme Menschen. Aber trotzdem mochten 
viele Chinesen sie nicht. Die lange harte 
Arbeit erschöpfte Taylor bis zum Zusam-
menbruch. Seine geliebten Kinder und seine 
geliebte Frau wurden krank und starben 
(Liu 2011; in meiner Übersetzung). 

Spätestens angesichts dieses abschlie-
ßenden Scherenschnittes legt sich die 
Frage nahe, ob nicht in dieser Geschichte 
Taylor eine Bedeutung zugeschrieben 
wird, die eigentlich Jesus Christus zu-
kommen müsste. Welche Botschaft hat 
dieses Buch für chinesische Leser? Als 
Vorbild für eigenes Handeln taugt dieser 
Taylor nicht für Chinesen. Denn sie sind 
schon, was Taylor erst werden musste – 
Chinesen. Geht es nur darum, durch den 
Entwurf eines Heiligenbildes Respekt 
und Dankbarkeit für den westlichen 
Missionar zu vermitteln? Erst nachdem 
ich die Perspektive des peinlich be-

                                                             
 
4  Siehe die Autorenbeschreibung auf der 

Homepage des Verlages: http://www.kingstone. 
com.tw/book/book_page.asp?kmcode=2027830059

518 [3.7.2015]. 

rührten westlichen Missionars abge-
schüttelt hatte und nochmals das Buch 
von vorne las, fiel mir eine weiter-
gehende Botschaft dieser Geschichte auf: 
Dieser Hudson Taylor spiegelt das We-
sen des „Wortes Gottes“ wider, dessen 
Träger er ist. Indem er im Gegensatz 
zum englischen Imperialismus als 
Freund des chinesischen Volkes dar-
gestellt wird, wird der christliche Glaube 
abgekoppelt vom Image des Westlichen, 
das alles Chinesische verachtet. Taylor 
ist wie seine Religion: Sie verändert sich 
und wird „echt Chinesisch“. Obgleich sie 
missverstanden wird, bringt sie doch 
eigentlich Segen und Liebe nach China. 
So gesehen macht es dann Sinn, dass 
diese Taylor-Geschichte Jesu Wesen wi-
derspiegelt.  

In dieser chinesischen Taylor-Geschichte 
symbolisiert der Chinesen-Zopf also, 
dass der christliche Glaube nichts mit 
westlicher Überheblichkeit zu tun haben 
will, sondern im Gegenteil danach strebt, 
in China einheimisch zu werden und vie-
le gute Früchte aus chinesischem Boden 
hervorzubringen.  

Abb. 3: 
Taylor – ein Samenkorn aus England 



186 evangelische missiologie 31[2015]4 

Die  

Handelnden  

in einem 

„Aneignungs-

prozess“ sind 

die „Einheimi-

schen“ selber. 

3. Die Grenzen der „Chinesen-
Zopf“-Inkulturation und ein 
nötiger Perspektivwechsel 

3.1 Von „Anpassung“ zu 
„Aneignung“ 

Dieses chinesische Kinderbuch veran-
schaulicht zugleich, warum ein Verständ-
nis von Inkulturation, dessen Modell 
Taylors Chinesen-Zopf ist, eine klare 
Beschränkung hat: Es sieht den Mis-
sionar als Akteur der Inkulturation! Nur 
wer blonde, kurze Haare hat, wird näm-
lich zum Helden einer Geschichte, wenn 
er sich den Vorderkopf rasiert, den Rest 
der Haare Schwarz färbt und einen Zopf 
trägt. Inkulturation ist hier Anpassung 
vonseiten des Ausländers und „seines“ 
Glaubens an die Gastkultur.  

Dies entspricht der generellen Problem-
beschreibung, die Wrogemann hinsicht-
lich der Deutung von Inkulturations-
prozessen gibt. Im Rückblick auf „ge-
schichtliche Perspektiven“ stellt er fest:  

„In jedem Falle aber wurde den Missio-
naren/innen der wesentliche Handlungspart 
(oder zumindest der umfassendere) zuge-
schrieben …“ (Wrogemann 2012, 279, 
siehe auch Fußnote 116, ebd.).  

Aus diesem Grund hält 
Wrogemann eine neue Per-
spektive für notwendig und 
damit auch einen neuen 
Begriff, nämlich den Begriff 
der „Aneignung“. Die Han-
delnden in einem „Aneig-
nungsprozess“ sind natürli-
cherweise die „Einheimi-
schen“ selber. Ausdrücklich 

unterstreicht Wrogemann den Vorteil des 
offeneren Konzeptes „Aneignung“ ge-
genüber dem Begriff „Assimilation“, 
weil 

… über die Art und Weise des Aneig-
nungsprozesses inhaltlich keine Aussagen 
gemacht werden. Der Begriff Assimilation 
würde demgegenüber eine Angleichung 
bzw. ein Ähnlich-Werden implizieren, was 

die Frage auswirft: Ähnlich gegenüber wem 
oder was? (ebd. 279-280; Hervorhebungen 
im Original). 

Dies führt zu einem zweiten Problem des 
„Chinesen-Zopf“-Konzeptes der Inkultu-
ration. 

3.2 Von Exotik zur Normalität 

Eine Konsequenz der Missionars-Per-
spektive auf Inkulturation ist, dass der 
Fokus auf dem liegt, was „anders“ ist als 
in der Heimatkultur des Missionars. Die 
kulturelle Identität der Empfänger wird – 
oft unbewusst – durch ihr Anders-Sein 
im Vergleich zur eigenen Kultur de-
finiert. Dies entspricht jedoch nicht der 
Art und Weise, wie einheimische Chris-
ten ihre Identität als z.B. „chinesische 
Christen“ definieren. Der Chinesen-Zopf 
ist zwar ein entscheidendes Merkmal, 
das Chinesen von Engländern unter-
scheidet. Er ist ein Beispiel für das „exo-
tische“ Extra, was für die westlichen Le-
ser von Missionsgeschichten „inkultu-
riertes Christentum“ verkörpert. Aber das 
heißt noch nicht, dass eine Kirche in 
China schon darum eine chinesische Kir-
che ist, weil alle (männlichen) Mitglieder 
einen Chinesen-Zopf tragen.  

Überhaupt lenkt die „Anpassungs“-
Perspektive leicht von den eigentlichen 
Kernfragen „inkulturierter“ Formen 
christlichen Glaubens ab: Die entschei-
dende Identitäts-Frage aus der Sicht der 
chinesischen Kirche in ihrem Zeugnis 
innerhalb ihres Kontextes ist ja nicht: 
Was macht uns im Vergleich zu anderen 
Christen zu spezifisch chinesischen 
Christen? Sondern die grundlegende 
Identitätsfrage lautet: Was macht uns zu 
chinesischen Christen im gemeinsamen 
kulturellen Kontext unserer Mitmen-
schen?  

Im Unterschied zu einer bewussten „An-
passung“ auf Seiten des Missionars ge-
schieht diese „Aneignung“ christlicher 
Identität durch Chinesen „einfach so“. 
Mal mehr, mal weniger reflektiert, ma-



evangelische missiologie 31[2015]4 187 

„Aneignung“ 

geschieht 

meist ganz  

unspekta-

kulär. 

chen sich heute mit großer Selbst-
verständlichkeit und meist ganz unspek-
takulär Chinesen den christlichen Glau-
ben zu eigen. Ihnen gehört die Deu-

tungshoheit darüber, was 
Aneignung des Evangeli-
ums im chinesischen Kon-
text bedeutet.  

In einem Aspekt ist Taylors 
Chinesen-Zopf dann doch 
sehr aktuell für die heutige 

Suche nach chinesischer Inkulturation, 
nämlich insofern er als Gegenmodell zu 
kolonialen Machtstrukturen gesehen 
werden kann. Aus post-kolonialer Per-
spektive sollten wir uns erst recht 
bewusst sein, dass die Inkulturation des 
Evangeliums eben auch einen „Aushand-
lungsprozess“ darstellt,  

… in dem Macht- und Statusfragen eine 
Rolle spielen, ebenso die Frage, wer christ-
liche Identität definiert, welche Position 
jemand im Feld der sozialen Institutionen 
und Interaktionen einnimmt (Wrogemann 
2012, 138-139).  

4. Inkulturation als 
„Glokalisierung“ 

Ein wichtiger Faktor in dem „Aushand-
lungsprozess“ inkulturierter christlicher 
Identität sind die Beschreibungen, Be-
richte und Dokumente über die Entste-
hung der ersten protestantischen Ge-
meinden in China. Während die Archive 
vieler westlicher Organisationen reich-
lich Material aus Missionarsperspektive 
für historische Forschungen enthalten, ist 
die Datenlage für eine indigene Per-
spektive weitaus magerer.  

Was China betrifft, so ergaben sich Ende 
der 1980er Jahre ganz neue Möglich-
keiten für die Entdeckung der Rolle 
chinesischer Christen bei der Entstehung 
eines chinesischen Christentums. Im Zu-

ge der allgemeinen Öffnung Chinas nach 
dem Ende der Mao-Ära wurden auch die 
historischen Archive für die Forschung 
geöffnet. Zwar war Religion zunächst 
noch ein sehr sensitives Forschungsthe-
ma, doch unter dem Dach der Ge-
schichtswissenschaften begannen Wis-
senschaftler mit positivem Interesse an 
der chinesischen Kirche anhand chinesi-
scher Quellen, die christlichen Aktivitä-
ten im frühen 20. Jahrhunderts zu er-
forschen (Ng 2012, 2-4). Auf der Suche 
nach einem religionssoziologischen Kon-
zept, das die chinesischen Akteure in  an-
gemessener Weise neben dem Einfluss 
der westlichen Missionare berücksich-
tigt, spielt seit Beginn des 21. Jahrhun-
derts insbesondere das Konzept der 
„Glokalisierung“ eine wichtige Rolle 
(ebd. 6).5  Peter Ng, ein führender Ver-
treter dieses Zuganges zur Erforschung 
„chinesischen Christentums“, unter-
streicht, dass der Begriff „Glokalisie-

                                                             
 
5 Ein wichtiger Vertreter dieses Zuganges ist der 
Hongkonger Erziehungswissenschaftler Peter Ng 

(siehe Ng 2012, 6 und ders. 2013, 35-36). Ng 
bezieht sich in seiner Verwendung des aus 

„globalization“ und „local“ zusammengesetzten 
Begriffes „glocalization“ („Glokalisierung“) unter 

anderem auf die grundlegenden Arbeiten von 
Roland Robertson (siehe z.B. Robertson, Roland, 

Globalization. Social Theory and Global Culture. 
London/Thousand Oaks/New Delhi: SAGE Pub-

lications, 1992). Eine kurze Erklärung zur Be-
deutung dieses Begriffes gibt z.B. Beyer: „… das 

Globale kann nur global sein, insofern es in seinen 
verschiedenen lokalen Versionen existiert. Darum 

ist Globalisierung immer zugleich auch Glokali-
sierung (Robertson 1995), nämlich das Globale, 

das seinen Ausdruck im Lokalen findet, und das 
Lokale als Spezifizierung des Globalen.“ (Peter 

Beyer, „Globalization and Glocalization“, in: J. A. 
Beckford und N. J. Demerath (Hg.), The SAGE 

Handbook of the Sociology of Religion, S. 98-117. 
Los Angeles: SAGE Publications, 2007, S. 98-117; 

hier: S. 98 (in meiner Übersetzung).  



188 evangelische missiologie 31[2015]4 

Exotik  

ist kein 

Maßstab für 

Inkulturation. 

Die 

Ressourcen 

des christlichen 

Glaubens  

für sich 

erschließen. 

rung“ „kreativere“ Perspektiven auf lo-
kale christliche Bewegungen ermöglicht 
als die Begriffe „Indigenisierung“, „In-
kulturation“ oder „Kontextualisierung“, 
weil er  

… mehr dem Wechselspiel zwischen ‚dem 
Globalen‘ und ‚dem Lokalen‘ Beachtung 
schenkt, indem er nach ihren Beziehungen 
und Interaktionen fragt. […] Im Falle des 
chinesischen Christentums, kann ‚Christ-
Sein‘ als globaler und ‚Chinesisch-Sein‘ als 
lokaler Aspekt betrachtet werden. Daher 
sollte, ja muss chinesisches Christentum das 
Resultat interaktiver Beziehungen zwischen 
seinen globalen christlichen und seinen 
lokalen chinesischen Bestandteilen sein (Ng 
2013, 35; in meiner Übersetzung).  

Eine Stärke dieses Gloka-
lisierungs-Konzepts  ist, 
dass es Inkulturationspro-
zesse als faktische Gege-
benheiten betrachtet, an-
statt Inkulturation als noch 
zu lösende Aufgabe zu 

problematisieren. Dadurch kommt die 
schon geschehene und immer neu 
geschehende Inkulturationsleistung der 
chinesischen Kirche in den Blick. 
Zugleich kommen bei diesem Ansatz alle 
gegensätzlichen Aspekte von Anpassung 
und Aneignung bzw. Exotik und Norma-
lität zur Geltung: Anpassung ans Chi-
nesische („localization“) und Aneignung 
des Christlichen („globalization“) ge-
schehen miteinander. „Ganz normale“ 
Elemente und „Exotisches“ sind gleich-
wertig Ausdrucksformen lokalen Chris-
tentums. Exotik ist kein Maßstab für In-
kulturation, sondern wenn chinesische 
Christen sich westliche Formen aneig-
nen, werden auch diese damit zu ihren 
eigenen, lokalen Ausdrucksformen.  

Auf dieser Grundlage versteht Ng die 
chinesische Perspektive auf die Inkul-
turation des Evangeliums als Antwort auf 
die Frage: Wie funktioniert christlicher 
Glaube in China, und wie verstehen 
Chinesen christlichen Glauben in ihrem 
Leben in China? (vgl. Ng 2013, 34).  

Das bringt uns zu den weiterführenden 
Fragen: Wer ist die chinesische Stimme 
und wie kommt sie zu Gehör? 

5. Beispiele gegenwärtiger 
chinesischer Inkulturations-
Modelle 

In Anbetracht der Größe und Vielge-
staltigkeit Chinas gilt grundsätzlich, dass 
es nicht um die chinesische Inkulturation 
des Evangeliums gegen kann, sondern 
nur um mehr oder weniger repräsentative 
Beispiele. Ich beziehe mich dabei auf 
vorhandene zusammenfassende Darstel-
lungen aus theologischer Perspektive. 
Dadurch bleiben andere wichtige ak-
tuelle Beispiele unerwähnt.  

5.1 Der chinesische Gelehrte als 
Autor einer indigenen 
chinesischen Theologie 

Seit den späten 1980ern gibt es in der 
Volksrepublik China das Phänomen der 
sogenannten „Kultur-Christen“. So wird 
oft jene heterogene Gruppe von Intellek-
tuellen bezeichnet, die sich mit der kultu-
rellen, philosophischen oder soziologi-
schen Bedeutung des Christentums be-
schäftigen, wobei sie von einem positi-
vem Interesse an dem 
christlichen Glauben ge-
leitet sind, sich aber meist 
nicht als Angehörige einer 
christlichen Kirche beken-
nen (vgl. Fällman 2008, 
21-34, Aikman 2003, 249-
250 sowie zur neueren 
Entwicklung Chow 2014, 
173-175).  

Angesichts der Werte- und Sinnkrise in 
China infolge des Modernisierungspro-
zesses sehen sie in dem christlichen 
Glauben eine Quelle für „einen neuen 
Glauben, eine neue Identität und ein 
neues Ventil zur persönlichen spirituellen 
Entlastung“ (Fällman 2008, 21). Entge-
gen kommunistischer Lehrmeinung und 
anders als manche chinesische Theo-



evangelische missiologie 31[2015]4 189 

logen zu Beginn des 20. Jahrhunderts6 
betrachten sie den christlichen Glauben 
nicht länger als „fremden Glauben“ im 
negativen Sinne, sondern eher im posi-
tiven Sinne als etwas „Anderes“, dessen 
Ressourcen sie für sich zu erschließen 
suchen (Fällman 2008, 22 und 137).  

Einer der einflussreichsten Vertreter der 
„Kultur-Christen“ in der Post-Mao-Ära 
ist Liu Xiaofeng (geb. 1955) (vgl. 
Aikman 2003, 249–252, Fällman 2008, 
41-91). Laut Liu führte die Art und 
Weise, wie die frühen protestantischen 
Missionare christliches Gedankengut in 
China einführten, zu Missverständnissen 
und Verzerrungen hinsichtlich des spiri-
tuellen Wesens der Christentums, die 
sich bis heute im „Kulturraum der 
chinesischen Sprache“ festgesetzt hätten. 
So stehe z.B. die vorherrschende Vor-
stellung von dem christlichen Glauben- 
und Gnaden-Verständnis der chinesi-
schen Kultur entgegen. Indem Liu aus 
den Quellen verschiedener europäischer 
Theologen schöpft, gelangt er zu einer 
anderen Weise, das Wesen des christ-
lichen Glaubens zu erklären. Es gehe im 
christlichen Glauben im Wesentlichen 
um eine tiefe Einsicht in die menschliche 
Begrenztheit; wahrer christlicher Glaube 
lasse eine Person zu einem „wahren 
Menschen“ werden. Für diese Einsicht 
gebe es eine notwendige Voraussetzung, 

                                                             
 
6 Ein oft genannter früher Vertreter chinesischer 
indigener protestantischer Theologie ist T.C.Chao 

(Zhao Zichen), der als „herausragenden Interpret 
des christlichen Glaubens für die Denkweise der 

Orientalen“ gerühmt wurde (Glüer, Winfried 
(1994): „T.C. Chao 1888-1979. Scholar, Teacher, 

Gentle Mystic“, in: G.H. Anderson, R.T. Coote, 
u.a. (Hg.), Mission Legacies. Biographical Studies 

of Leaders of the Modern Missonary Movement. 
Maryknoll: Orbis Books, S. 225-231, hier S. 225). 

Für ihn war eine scharfe Kritik traditioneller 
Lehren westlicher Theologie die Voraussetzung für 

die Entwicklung einer chinesischen Theologie und 
Kirche, die von fremden Fesseln befreit war (ebd. 

229). 

nämlich Gottes Gnade als einer „über-
natürlichen Kraft“, die den Menschen 
überrascht (Fällman 2008, 56). Sünde – 
verstanden als ein zerbrochenes Gottes-
verhältnis und das menschliche Bedürf-
nis nach Gott – sowie Buße und das 
Bekennen von Fehlern sind für Liu un-
aufgebbare Wahrheiten, um in der chine-
sischen (wie in jeder anderen) Gesell-
schaft und Tradition wahrer Mensch zu 
sein (ebd. 71).  

Es gehört zum Selbstverständnis der 
chinesischen „Kulturchristen“, dass ihr 
Wirkungsfeld die akademische und kul-
turelle Welt ist und nicht die christliche 
Gemeinde. Größere Repräsentanz für 
den Glauben der chinesischen Kirche 
haben daher die folgenden chinesischen 
Erweckungsprediger.  

5.2 Die Inbesitznahme konservativen 
Christentums durch chinesische 
Erweckungsprediger 

Die unmittelbare Grundlage für das 
Wachstum der christlichen Kirche trotz 
der Unterdrückung im maoistischen 
China war das Wirken mehrerer chine-
sischer Erweckungsprediger und -predi-
gerinnen inmitten der Kriegswirren der 
1920er bis 1940er Jahre. Die drei be-
kanntesten darunter sind Wang Mingdao, 
Watchman Nee (Ni Tuosheng) und John 
Sung (Song Shangjie).7  

Inkulturation geschieht hier nicht als 
reflektierter Aneignungsprozess wie z.B. 
bei Liu Xiaofeng, sondern sie entspricht 
eher dem, was Wrogemann als „intuitive 
Inkulturation“ bezeichnet, in deren Zen-
trum „religiöse Führungspersönlich-

                                                             
 
7  Für nähere Informationen zu ihrer Biographie 
und Theologie siehe Lian 2010, 111-125, 131-154, 

155-178. Aikman 2003, 49-57 sowie die jeweiligen 
Artikel in Sunquist 2001: Wang Ming-tao, 886-

887, Nee, Watchmann: 589-590, Sung, John: 807-
808. 



190 evangelische missiologie 31[2015]4 

… im 

Gegenüber zu 

der Autorität 

westlicher 

Missionare  

und westlicher 

Theologie. 

keiten“ mit einem prophetischen Selbst-
verständnis stehen (vgl. Wrogemann 
2012, 282-283). 

Obgleich ihr Einfluss auf die junge 
chinesische Kirche enorm war und sie 
durch ihre Schriften bis heute großen 
Einfluss unter chinesischen Gläubigen 
ausüben (vgl. Tseng 2014, 178), finden 
sie in Untersuchungen zur Entstehung 
indigener chinesischer Theologie selten 
Beachtung. Hier bestätigt sich was Wro-
gemann als Problem „sehr einseitiger 
Wahrnehmung“ und „Wahrnehmungs-
verzerrung“ beschreibt: Auf der Suche 
nach „indigener“ Theologie sind kul-
turell Fremde erstens davon abhängig, 

welche Quellen ihnen über-
haupt sprachlich zugänglich 
sind. Zweitens gewinnen 
dadurch Beiträge, die in 
Sprache und Form interna-
tionaler theologischer Fach-
sprache entsprechen, im 
Ausland einen Stellenwert, 
der selten ihrer Bedeutung 
in der eigenen Kirche ent-
spricht. Drittens wird das 

Augenmerk leicht auf Entwürfe gelenkt, 
die den Erwartungen an „indigenes 
Christentum“ entsprechen, sprich die für 
Außenstehende besonders originell er-
scheinen und von dem abweichen, was 
als „westlich“ oder „Mainstream“ ange-
sehen wird. Das alles führt schließlich 
dazu, dass leicht die Mehrheit der indige-
nen Kirchen in der Beschreibung indige-
ner Theologien unberücksichtigt bleibt, 
insbesondere wenn sie „in deutscher 
Nomenklatur ‚evangelikale’ bis ‚funda-
mentalistische’ Prägung aufweist“ und 
deshalb zu „unspektakulär“ ist, um als 
Forschungsobjekt für indigenes Christen-
tums in Betracht gezogen zu werden 
(Wrogemann 2012, 31-32).  

Eine neuere, von einem Chinesen ver-
fasste Untersuchung über die Entstehung 
einer indigenen protestantischen Kirche 
unter den chinesischen Massen (Re-
deemed by Fire: the rise of popular Chri-

stianity in modern China) unterstreicht 
die Rolle chinesischer Erweckungs-
prediger wie Wang, Nee und Sung (Lian 
2010).  

Diese Bedeutung wird auch von der 
Historikerin Gloria Tseng insbesondere 
mit Bezug auf Wang und Song 
folgendermaßen hervorgehoben: 

Sie machten die chinesische Kirche zu einer 
indigenen Kirche, indem sie diese Kirche zu 
neuem Leben erweckten, ohne jemals in 
ihren Predigten oder Schriften die „Indige-
nisierung der chinesischen Kirche“ zu 
einem Thema zu machen (Tseng 2014, 177; 
in meiner Übersetzung). 

Die drei Männer, die in keiner Ver-
bindung miteinander standen, waren seit 
ihrer Schul- und Studentenzeit beein-
flusst von dem für ihre Zeit typischen 
patriotischen Reformeifer, China in eine 
Nation umzuformen, die die Unterlegen-
heit und Abhängigkeit gegenüber dem 
westlichen Ausland abschüttelt. Im Laufe 
ihrer theologischen Entwicklung kamen 
sie alle mit der US-amerikanischen Kon-
troverse zwischen „Liberalen“ und „Fun-
damentalisten“ in Berührung.   

Hier ist nicht der Raum, näher auf die 
theologischen Inhalte der Predigten 
dieser drei einzugehen, sondern es geht 
mir vor allem um ihren besonderen Bei-
trag hinsichtlich der „Aneignung“ des 
Christentums. Alle drei sind Beispiele 
für eine sehr selbstbewusste und ganz 
selbstverständliche Aneignung des 
christlichen Glaubens im Gegenüber zu 
der Autorität westlicher Missionare und 
westlicher Theologie. Jeder von ihnen 
hatte seine biographischen und kirchli-
chen Wurzeln in Kirchen und Institu-
tionen, die zu denominationellen Mis-
sionsgesellschaften gehörten, und voll-
zog einen bewussten Bruch mit dieser 
Form des chinesischen Christentums. 
Jeder auf seine Weise verstand sich als 
Kämpfer für ein „biblisches“ Christen-
tum und sprach westlichen Missionaren 
und ihrer Theologie ab, wahren christ-



evangelische missiologie 31[2015]4 191 

lichen Glauben zu vertreten. Dabei war 
der Streitpunkt wohlgemerkt nicht, eine 
„westliche“ oder „chinesische“ Identität 
des Glaubens oder die Loyalität zur 
chinesischen Nation, sondern sie for-
derten ein „Zurück zur Bibel“ und 
„Zurück zum lebendigen Glauben“. Im 
Gegenüber zu den westlichen christli-
chen Denominationen und den mit ihnen 
verbundenen Institutionen in China, bei 
denen sie eine Verweltlichung und den 
Einfluss des Liberalismus und Ratio-
nalismus anprangerten, verstanden sie 
sich als Erbe und Bewahrer eines echten, 
biblischen Christ-Seins.  

Dies führte bei allen dreien in der Praxis 
dazu, dass sie sich bewusst von den 
Organisationsstrukturen der westlichen 
Missionen lösten und konsequent in 
unabhängigen, indigenen Strukturen 
wirkten, die die „drei Selbst“ einer selb-
ständigen Kirche (selbst finanziert, selbst 
ausbreitend, selbst geleitet) von Anfang 
umsetzten und eben auch den Anspruch 
auf eine eigenständige Theologie erho-
ben. Aufgrund des „fundamentalisti-
schen“ oder „biblizistischen“ Charakters 
ihrer Theologie werden absurder Weise 
jedoch gerade sie selten als Vertreter 
eines authentischen chinesischen Chris-
tentums wahr- und ernst genommen. 
Dabei widersprechen sie so deutlich wie 
kaum jemand anderes in ihrer Zeit dem 
Besitzanspruch westlicher Christen an 
christliche Wahrheit. Die Historikerin 
Tseng sieht gerade in dieser Bibel-
Zentriertheit den Kern für die indigene 
chinesische Kirche: 

Wofür die chinesischen Christen den 
westlichen Missionaren letztendlich am 
meisten Dank schulden, ist die Bibel. Als 
die Bibel ein chinesisches Buch wurde, 
wurde auch der christliche Glaube chi-
nesisch (Tseng 204, 182; in meiner Über-
setzung). 

Ein gegenwärtiges Beispiel „intuitiver 
Aneignung“ ist die „Back-to-Jerusalem“-
Bewegung, die ihre Wurzeln in dieser 
indigenen Erweckungsbewegung hat. 

Wie ich im Folgenden kurz skizziere, 
finden wir hier viele Motive der von 
Hudson Taylor inspirierten Missions-
bewegung nach China wieder, die nun 
transformiert werden zu zentralen Ele-
menten einer Missionsbewegung von 
China. 8  

5.3 Die „Back to Jerusalem“-
Bewegung als chinesisches 
Gegenstück zur „China-
Missions-Bewegung“ der 
Glaubensmissionen 

Die Bezeichnung „Back to Jerusalem“-
Bewegung (BTJ) umschließt verschie-
dene Missionsunternehmungen chinesi-
scher Christen – meist aus der Haus-
kirchenbewegung – die gemeinsam von 
der Überzeugung motiviert sind, dass die 
chinesische Kirche in besonderer Weise 
von Gott berufen sei, das Evangelium 
von China westwärts durch die weit-
gehend unerreichten Länder bis zu 
seinem Ausgangspunkt, Jerusalem, zu 
tragen (Aikman 2003, 195-198, Hatta-
way 2003, 28-29, Brandner 2009, 318 
und 320).9 Sie nahm ihren Anfang unter 
chinesischen Bibelschul-Lehrern und -
Studenten zur Zeit des Zweiten Welt-
krieges (Aikman 2003, 196-197; Hatta-
way 2003, 28-43) und hat seit Mitte der 
1990er neuen großen Einfluss innerhalb 

                                                             
 
8  Als weiteres gegenwärtiges Beispiel solcher 
„intuitiver Aneignung“ wäre auch die weitver-

breitete Liedsammlung „Canaan Hyms“ des „ein-
fachen Bauernmädchens“ Xiao Min: Diese Lieder 

und ihre Entstehungsgeschichte sind durch die von 
der Organisation China Soul For Christ produzierte 

Video-Dokumentation The Cross – Jesus in China 
auch außerhalb Chinas bekannt geworden (siehe 

http://www.chinasoul.org [10.6.2015]). Doch hier-
zu liegt meines Wissens noch keine Unter-

suchungen hinsichtlich ihrer Theologie und ihres 
Beitrages zur Inkulturation vor.  

9  Für eine kurze Einführung in die „Back to 
Jerusalem“-Bewegung siehe Aikman 2003, 194-

205. Eine kurze Beschreibung ihrer Theologie 
findet sich bei Park 2015, 163-174.  



192 evangelische missiologie 31[2015]4 

der Hauskirchen-Bewegung gefunden 
(Aikman 2003, 195 und 201; Hattaway 
2003, 114-115; Brandner 2009, 317). 
Unabhängig davon, wie diese Bewegung 
theologisch einzuschätzen ist und wie 
viele chinesische Missionare sie tatsäch-
lich hervorgebracht hat, ist es im Zu-
sammenhang mit diesem Artikel interes-
sant zu sehen, inwiefern chinesische 
Christen sich hier die Missionsmoti-
vation und das Selbstverständnis der 
China-Missionare, insbesondere aus den 
von Hudson Taylor inspirierten Glau-
bensmissionen, zu eigen machen. 10  An 
die Stelle der von Gott berufenen 
westlichen Missionare treten die von 
Gott auserwählten chinesischen Christen 
als Schlüsselpersonen für die Vollendung 
des Missionsauftrages. Folgende inhalt-
liche Parallelen und spezifisch chine-
sische Weiterführungen lassen sich fest-
stellen: 

 Die BTJ ist eng mit Erweckungsbewe-
gungen verbunden, und zwar mit der 
oben beschriebenen von indigenen 
Evangelisten getragenen Erweckungs-
bewegung der 1930er sowie dem 
„Christentumsfieber“ der 1980er (Aik-
man 2003, 196 und 201). Als entschei-
dendes Kriterium für einen Missionar 
gilt eine besondere geistliche Aus-
rüstung und nicht der Grad einer 
formalen Ausbildung. Die Besonderheit 
der BTJ ist die Bedeutung, die der 
Erfahrung von Verfolgung und Leiden 
zugemessen wird (Park 2015, 166–
167).  

 Ausgangspunkt für die Bewegung ist 
ein Berufungserlebnis der Initiatoren 
mit einer konkreten geographischen 
Platzanweisung. Im Falle der BTJ ist es 
die Berufung in die Provinzen West-

                                                             
 
10 Eine direkte historische Verbindung zu Hudson 
Taylor besteht darin, dass der Rektor der 

Bibelschule, in der die BTJ ihren Ursprung nahm, 
Hudson Taylor’s Enkel, James Hudson Taylor III, 

war (Aikman 2003, 197).  

Chinas, also in das unerreichte „Inland“ 
Chinas, das nun aber als Ausgangs-
punkt für die unerreichten Gebiete 
Zentralasiens gesehen wird. In den 90er 
Jahren verband sich dies mit dem 
Anliegen der internationalen evange-
likalen Missionsbewegung für das 
„10/40-Fenster“, das in etwa dasselbe 
Gebiet umfasst.  

 Die von Gott auferlegte Verantwortung 
für die Unerreichten ist der entschei-
dende Motivationsfaktor. An die Stelle 
der unerreichten Provinzen Chinas 
treten nun die „verschlossenen“ Länder 
westlich von China. Wie bei Taylor be-
kommt diese Verantwortung heilsge-
schichtliche Bedeutung. Die Wieder-
kunft Jesu könne erst geschehen, wenn 
die chinesische Kirche den ihr von Gott 
zugedachten Anteil an der Evangeli-
sation aller Völker erfüllt habe (Park 
2015: 165). Zentral für die BTJ ist 
dabei die Annahme, dass sich das 
Evangelium nach Gottes Plan im 
Verlauf der Geschichte von Jerusalem 
aus westwärts bis China ausbreitet habe 
(Kleinasien, Europa, USA, Ostasien) 
und nun der Kreis über Zentralasien 
und den Nahen Osten bis „zurück nach 
Jerusalem“ vollendet werden müsse. 
Die starke Bedeutung der prämillena-
ristischen Eschatologie für das Mis-
sionsverständnis mit Matt 24, 14 als 
Schlüsselvers wird in der BTJ verstärkt 
durch die Überzeugung, dass die chine-
sische Kirche in besonderer Weise von 
Gott für die Leiden der Endzeit vor-
bereitet sei. Daher sei sie speziell be-
rufen, das Evangelium in die Gebiete 
zu tragen, wo es auf den stärksten 
Widerstand trifft (Park 2015, 166-167). 
Hierin ist wie bei den oben erwähnten 
indigenen Erweckungspredigern eine 
deutliche Kritik an den erlahmten 
Kirchen des Westens enthalten (vgl. 
Park 2015, 171).  

Diese Punkte zeigen, wie die BTJ sich 
die bibel- und erweckungszentrierte Mis-
sionstheologie der westlichen Glaubens-



evangelische missiologie 31[2015]4 193 

missionen in einem neuen geographi-
schen Koordinaten-System zu Eigen 
macht. Durch die Vorstellung, dass das 
Evangelium im Laufe der Missionsge-
schichte den Erdball von Jerusalem aus 
umrundet, liegt China nicht mehr am 
Ende der Welt, sondern am entschei-
denden Wendepunkt der Endzeit.11  

5.4 Die organisierte Konstruktion 
einer chinesischen Theologie 
innerhalb der Drei-Selbst-
Bewegung 

Das Gegenstück zu diesen „intuitiven“ 
Aneignungen des christlichen Glaubens 
durch Personen, die außerhalb etablierter 
Strukturen zu christlichen Führungsper-
sönlichkeiten heranwuchsen, bildet der 
Versuch, die Konstruktion einer offiziel-
len chinesischen Theologie innerhalb der 
Strukturen der Drei-Selbst-Bewegung zu 
organisieren und planmäßig durchzu-

führen. Ein aktuelles Bei-
spiel für diese Art des Vor-
gehens ist der Fünf-Jahres-
Plan, der 2012 in Peking in 
Gegenwart hoher Vertreter 
der staatlichen Abteilung für 
religiöse Angelegenheiten 
(State Administration for 

Religious Affairs, SARA) von dem 
„Team zur Propagierung der Konstruk-
tion theologischen Denkens“ verkündet 
wurde (Wenzel-Teuber 2012, 141). 12 
Dieses Team repräsentiert die zwei Lei-
tungsgremien der staatlich anerkannten 
protestantischen Kirchen, die Patrioti-
sche Drei-Selbst-Bewegung (Three Self 

                                                             
 
11 Zurecht weisen sowohl Park also auch Brandner 

darauf hin, dass die BTJ in Gefahr steht, den 
Ethnozentrismus der westlichen Missionsgesell-

schaften unter neuen Vorzeichen zu wiederholen 
(Park 2015, 170; Brandner 2009, 324). 

12  Siehe Wenzel-Teuber, Katharina (2012), 
„Protestantische Gremien leiten neue Phase im 

‚Aufbau der theologischen Denkens’ ein“, in: 
China Heute 31, S. 141. 

Patriotic Movement, TSPM) und den 
Christen-Rat Chinas (China Christian 
Council, CCC). 13  Der Plan setzt für 
jedes der Jahre 2013–2017 einen thema-
tischen Schwerpunkt, mit dem Ziel, 

... die Gläubigen anzuleiten, ein Licht in der 
Gesellschaft zu sein, Gott zu verherrlichen 
und den Menschen zu nützen und ein gutes 
christliches Vorbild zu sein.

14
  

Der Initiator und exponierte Vertreter 
dieses Unternehmens ist Bischof K.H. 
Ting (Ding Guangxun, 1915–2012), der 
für viele Jahrzehnte die zentrale Füh-
rungsgestalt der sogenannten „Drei-
Selbst-Kirchen“ war, also derjenigen 
Kirchen, die innerhalb der staatlich vor-
gegebenen Strukturen existieren. Ting 
beklagt das Fehlen einer chinesischen 
Theologie in der chinesischen Kirche, 
weshalb diese der gegenwärtigen chine-
sischen Gesellschaft nichts zu sagen 
habe. In Bezug auf China sagt er:   

China ist eine alte Zivilisation, eine Nation 
der Moral und des Rituals. Insbesondere bei 
chinesischen Intellektuellen wird die ethi-
sche Diskussion mehr Wertschätzung fin-
den als eine Diskussion über das Paradies 
[d.h. die Diskussion, wie man in den Him-
mel kommt; Anm. M.B] und die religiöse 
Botschaft wird mit größerer Wahrschein-
lichkeit Gehör finden (Ting 2004, 328).

15
   

                                                             
 
13  Die chinesische Regierung fordert von allen 
protestantischen Kirchen den Anschluss an die 

„Patriotische Drei-Selbst-Bewegung“, meist kurz 
„Drei-Selbst“ genannt. Für eine kurze Einführung 

in ihre Geschichte und die enge Verknüpfung mit 
dem Christen-Rat Chinas, siehe z.B. Philip L. 

Wickeri (2001), „Three-Self Patriotic Movement“, 
in: Sunquist (Hg.), A Dictionary of Asian 

Christianity, Grand Rapids/Cambridge: Eerdmans, 
S. 846.  

14  Zitiert nach dem offiziellen Bericht auf der 
Internet-Seite der SARA, www.sara.gov.cn 25.9 

(eingesehen am 3.2.2013, in meiner Übersetzung). 
15 Ein ähnliches Interesse an Ethik findet sich auch 

in den zwei neuesten theologischen Dissertation 
von Dozenten des Nanjing Union Theological 

Seminary, dem größten und einflussreichsten 
Theologischen Seminar der Drei-Selbst-Bewegung: 

... ein Fünf-

Jahres-Plan  

für die 

Konstruktion 

theologischen 

Denkens. 



194 evangelische missiologie 31[2015]4 

Was zunächst nur wie eine strategische 
Überlegung klingt, um die Position des 
Christentums in der gegenwärtigen chi-
nesischen Gesellschaft zu stärken, weist 
auf einen weitaus tiefer gehenden Aspekt 
chinesischer Inkulturation hin. In der 
Tradition chinesischer Philosophie und 
Weltanschauung ist das ethische Handeln 
des Menschen das Zentrum aller Wahr-
heitserkenntnis, wie folgende Beschrei-
bung chinesischer Metaphysik treffend 
zum Ausdruck bringt:  

In der griechischen Tradition ist das Ideal 
der Philosoph, der die Weisheit liebt, sie 
aber nicht besitzt. ... In China ist das Ideal 
der Weise, der Weisheit verkörpert. ... Das 
Entscheidende für Chinesen ist die 
Verkörperung der Weisheit, nicht ihre 
Kontemplation. Hier sind wir versucht zu 
sagen, dass Chinesen der Praxis mehr Wert 
beimessen als der Theorie. ... Das erfasst 
nicht ganz, worum es im chinesischen 
Denken geht. Vielleicht sollte man sagen, 
dass für den Chinesen des Altertums Praxis 
theoretisch (oder metaphysisch war) – als 
ob man mit den Händen sehen könne.

16
 

Einerseits hat Tings Projekt der „Inkul-
turation von oben“ faktisch in den Ge-
meinden keinen großen Einfluss. Das 
zeigt sich schon daran, dass trotz Tings 
Machtbefugnis und unermüdlicher Be-
mühung um die theologische Rekon-
struktion auch nach 20 Jahren immer 
noch eine ganze Kommission bemüht ist, 
diese Form chinesischen Christentums 
an der Basis zu verbreiten. Unabhängig 

                                                                       
 
Wang Aiming (2009), Faith, ethics, structure ; the 

heritage of the reformation for the future of the 
church in China. Bern: Peter Lang; Lin Manhong 

(2010), Ethical Reorientation for Christianity in 
China. The Individual, Community, and Society. 

Hongkong: Christian Study Centre on Chinese 
Religion and Culture. 

16 Eske Møllgaard (2005), „Chinese Ethics?“, in 
W. Schweiker (Hg.), The Blackwell Companion to 

Religious Ethics. Malden, MA: Blackwell Publish-
ing, S. 368–373, hier S. 369 (in meiner Über-

setzung). 

davon, wie man Tings Inkulturations-
Modell bewertet, so bringt es anderer-
seits ein grundsätzliches Problem zur 
Sprache, das für alle Formen chinesi-
scher Inkulturation von Bedeutung ist: 
Alles Reden und Nachdenken über Glau-
benswahrheiten im chinesischen Kultur-
raum ist fest mit der Frage nach ethischer 
„Verkörperung“ verknüpft, oder konkret 
gesprochen mit der Frage „Was für einen 
Menschen macht das aus 
mir?“ Dieses Thema fanden 
wir ähnlich bei dem christ-
lichen Intellektuellen Liu 
Xiaofeng. Auch die starke 
Betonung von Buße und 
Heiligung bei Watchman Nee, John Sung 
und besonders Wang Mingdao (vgl. Lian 
2010, 120) weisen in dieselbe Richtung.  

Was leicht als eine „Moralisierung“ des 
Christentums in der chinesischen Kirche 
abgetan werden könnte, ist also zunächst 
einmal kein theologisches Problem, 
sondern eine Frage der kulturell vorge-
gebenen Wahrnehmungs-, Denk- und 
Redeweise.17 

Das bringt uns zu dem letzten Modell 
chinesischer Inkulturation, das ich kurz 
vorstellen möchte.  

                                                             
 
17  In diesem Zusammenhang wird von chine-
sischer Seite oft der Glaubenssatz der „Recht-

fertigung allein aus Glauben“ (sola fide) angeführt 
(siehe z.B. Ting 2004, 125–126 und 325–326). 

Eine ausführliche deutsche Besprechung der Recht-
fertigungslehre Tings findet sich bei Peter Regez 

(2010), Entwicklungen im Verständnis der Recht-
fertigungslehre in China. Bonn: VKW, S. 113-163. 

– Auch Liu Xiaofeng nennt ausdrücklich das 
„allein aus Glauben“ als Quelle chinesischer 

Missverständnisse über das Wesen des Christen-
tums (siehe Fällman 2008, 56). – Ein aktueller 

umfassender Versuch, Rechtfertigungslehre für den 
chinesischen Kontext in den relationalen Kate-

gorien von „Ehre und Schande“ darzustellen, ist die 
Römerbriefauslegung von Jackson Wu (2012), 

Saving God's Face. A Chinese Contextualization of 
Salvation through Honor and Shame. William 

Carey International University Press. 

... die Frage 

nach ethischer 

„Verkörperung“. 



evangelische missiologie 31[2015]4 195 

5.5 „Muttersprachen-Theologie“ als 
grundlegendes Konzept 
chinesischer Inkulturation 

Bei diesem letzten Modell geht es nicht 
um einen konkreten theologischen Ent-
wurf, sondern um den Versuch, zu er-
fassen, was das Gemeinsame aller For-
men chinesischer Inkulturation ist, das 
diese zu spezifisch chinesischen Formen 
macht.  

In den Kreisen der oben genannten soge-
nannten „Kulturchristen“ wird die chine-
sische Sprache als entscheidendes Kenn-
zeichen chinesischer Theologie genannt. 
Was auf Englisch als „Sino-Christian 
theology“ (Chinesisch-christliche Theo-
logie) bekannt ist, heißt auf Chinesisch 
„Theologie in (Han-)Chinesischer Spra-
che“ (hanyu shenxue¸vgl. Fällman 77-
79).18 Das erscheint auf den ersten Blick 
sehr banal. Aber Sprache ist hier nicht 
nur ein linguistischer Begriff. Es geht 
darüber hinaus um die logischen Struk-
turen, das Symbolsystem und die 
Gedankenwelt, die durch eine Sprache 
transportiert werden. Die chinesische 
Sprache ist von besonderer Bedeutung 
für die Existenz der Chinesischen Kultur, 
da diese durch den Gebrauch der Chi-
nesischen Zeichen für Jahrtausende trotz 
wechselnder Staatengebilde und unter-
schiedlicher Dialekte zusammengehalten 
wurde.  

Diese Funktion von Sprache gilt im 
Prinzip gilt sie für jede Sprache. Darum 
empfiehlt ein wichtiger Pionier der 
christlichen Religionsphilosophie in 
China den Begriff „muttersprachliche 
Theologie“ als Bezeichnung für „in-
kulturierte“, „indigene“ oder „kontex-
tuelle“ Theologie (He 2000, 43–45). 

                                                             
 
18  „Han“ bezeichnet Chinesen im ethnisch-kul-

turellen Sinne. Einerseits schließt das die zahl-
reichen Minoritätsvölker innerhalb der Volks-

republik China aus. Andererseits ist dieser Begriff 
nicht auf deren Staatsbürger begrenzt. 

Einerseits sei jede Theologie schon 
immer „muttersprachliche Theologie“ 
gewesen und vollziehe sich daher in 
ihrer eigenen Symbol-, Gedanken- und 
Erfahrungswelt. Daher könne aus 
kirchengeschichtlicher Perspektive die 
Entstehung chinesischer Theologie als 
ein ganz natürlicher Prozess 
angesehen werden, der – 
wie alle Theologien – seine 
Zeit brauche (He 2000, 44). 
Zugleich dürfe Mutterspra-
che nicht zur Abschottung 
gegen die Theologie anderer 
Kulturräume dienen, son-
dern muttersprachliche Theologie müsse 

... jede andere Theologie übersetzen 
können. ... Die Entwicklung einer Sprache 
im Austausch zwischen innen und außen 
führt immer auch zu einer Entwicklung 
ihres Gedankenfeldes (He 2000, 44). 

Durch die Entstehung chinesischer Theo-
logie werden also die Gedankenwelt und 
Ausdrucksmöglichkeiten der chinesi-
schen Sprache erweitert.  

„Muttersprachliche Theologie“ ist weni-
ger eine Methode als eine Beschreibung 
dessen, wie Inkulturation geschieht. Sie 
beantwortet die Frage nach dem gemein-
samen Kennzeichen verschiedener Aus-
drucksformen chinesischer Theologie 
wie folgt: Chinesische Theologie bringt 
zum Ausdruck, wie die Christen dieses 
sozio-kulturellen Kontextes ihre Lebens-
erfahrungen interpretieren, und sie 
antwortet auf die Herausforderungen 
dieses Kontextes. Ihre Träger sind die 
chinesische Sprache und deren kulturelle 
Ressourcen; sie beabsichtigt, die theo-
logische Bedeutung der Lebenserfah-
rungen zu erschließen, die in der 
chinesischen Sprache zum Ausdruck 
kommen. Ihr Ziel ist, dem Glauben 
chinesischer Christen zu dienen (vgl. He 
2000, 42-44).    

Diese Definition unterstreicht, dass chi-
nesische Theologie in ständiger direkter 
Kommunikation mit den chinesischen 

 … die 

Gedankenwelt 

der chinesi-

schen Sprache 

wird erweitert. 



196 evangelische missiologie 31[2015]4 

Christen an der Basis entsteht. Also ar-
tikuliert sie sich nicht nur durch Gelehrte 
oder geistliche Führungsgestalten, son-
dern ebenso im konkreten alltäglichen 
Gemeindeleben. Darum sollen im letzten 
Teil beispielhaft einige Ergebnisse neue-
rer empirischer Untersuchungen und 
qualitative Studien zum chinesischen 
Christentum vorgestellt werden.  

6. Chinesisches Christentum 
im Spiegel neuerer 
religionssoziologischer 
Untersuchungen 

Heute ist es möglich, christliche Theo-
logie und Kirche unter dem Dach der 
(Religions-)Philosophie und (Religions-
)Soziologie an Chinas Universitäten zu 
erforschen. Insbesondere durch das In-
stitute for the Study of World Religions 
an der Chinese Academy of Social 
Sciences (CASS) in Peking wurden meh-
rere Artikel über empirische Untersu-
chungen verschiedener christlicher Mi-
lieus veröffentlicht (http://iwr.cass.cn).19 
Hinzu kommen der sehr aktive Kreis 
westlicher Sinologen, deren Spezialge-
biet die Christentumsforschung ist, sowie 
chinesisch-stämmige (oder zumindest 
Chinesisch sprechende) Theologen an 
westlichen Institutionen.  

Im Folgenden möchte ich einige Bei-
spiele mit Bezug auf die evangelischen 
Kirchen Chinas in den letzten 25 Jahren 
vorstellen, die Antworten auf diese zwei 
Fragen bieten: Inwiefern verstehen chi-
nesische Christen ihren Glauben als Teil 
ihres sozio-kulturellen Kontextes? Wel-
che Interpretation, Antwort oder theo-
logische Bedeutung geben sie den 
Lebenserfahrungen ihres Kontextes? 

                                                             
 
19  Auf Englisch sind einige dieser Artikel und 
Untersuchungen auf der Homepage des Center on 

Religion and Chinese Society (CRCS) an der 
Purdue-Universität (USA) zugänglich, https:// 

www. purdue.edu/crcs/.  

Dabei sind alle Untersuchungen sich 
darin einig, dass chinesisches Christen-
tum viele verschiedene Gesichter hat.   

6.1 Das Selbstbild chinesischer 
Christen: „Ganz Christ und 
unverwechselbar chinesisch“ 

Die Monographie The “Inscrutably 
Chinese” Church. How Narratives and 
Nationalism Continue to Divide Christi-
anity von Nathan Faries (Faries 2010) 
weist ein Grundproblem auf, dass bei 
Darstellungen des gegenwärtigen chine-
sischen Christentums aus der Außenper-
spektive besteht, insbesondere aus US-
amerikanischer Sicht einschließlich der 
Missionarsperspektive: Hier wird meist 
eine klare Trennung zwischen einer von 
der Regierung kontrollierten, servilen 
offiziellen Kirche und den anti-kom-
munistischen Untergrund-Kirchen be-
hauptet. Aus dieser Sicht ist Christ-Sein 
als Chinese nur in direkter Konfrontation 
zu dem chinesischen Staat und seiner 
Gesellschaftsform möglich. Faries stellt 
dem eine Textanalyse und rhetorische 
Analyse von chinesischen christlichen 
Narrativen gegenüber. Sein ausdrückli-
ches Anliegen ist dabei, die chinesischen 
Christen selbst die „bestimmende Stim-
me in der Debatte über ihre Identi-
tät“ sein zu lassen (Faries 2010, 239).  

Faries findet zum einen vier ver-
schiedene Typen von christlichen Narra-
tiven hinsichtlich der Beziehung Kirche 
– Staat, die von “anti-kommunistisch” 
bis zu “regierungstreu” reichen (ebd. 
247-273). Die überwiegende Mehrheit 
der Text-Zeugnisse – innerhalb wie 
außerhalb der Drei-Selbst-Bewegung – 
ordnet er dem Typ der „rein christlichen 
Narrativen” zu, welche „apolitisch und 
ausgeprägt religiös“ seien (ebd. 264). 
Zum anderen zeige die Untersuchung 
aller dieser verschiedenartigen Narrati-
ven, dass sie zu einem gewissen Grad 
„mit einer Stimme“ sprechen. Diese eine 
gemeinsame Stimme ist – so Faries’ 



evangelische missiologie 31[2015]4 197 

Ergebnis – „sowohl ganz und gar christ-
lich als auch unverwechselbar chine-
sisch“ (ebd. 240-241). Das „unverwech-
selbar Chinesische“ ergebe sich dabei 
schlicht daraus, dass „die chinesische 
Kirche fast vollständig aus Menschen be-
steht, die sich untrennbar mit ihrer 
eigenen alten Kultur verbunden fühlen 
und die sich – mehr oder weniger – mit 
ihrer gegenwärtigen Regierung identifi-
zieren“ (ebd. 6-7, in meiner Über-
setzung). Wohlgemerkt bezieht sich 
Faries ausdrücklich in gleichem Maße 
auf Narrative von chinesischen Christen 
in nicht-registrierten, d.h. als illegal gel-
tenden Hauskirchen wie auf Narrative 
aus dem Bereich der Drei-Selbst-Kir-
chen.   

Auch andere Veröffentlichungen weisen 
ähnlich wie Faries daraufhin, dass die 
Unterscheidung von „offizieller Kirche“ 
und „nicht registrierter Kirche“ für die 
Theologie und die Gestalt des Glaubens-
lebens der konkreten Gemeinden vor Ort 
oft nicht das entscheidende Kriterium ist 
(Lim 2013, 1; Sun und Han 2013, 83-
86). Wie die folgenden Untersuchungen 
zeigen, spielen soziale Unterschiede da-
gegen oft eine weitaus wichtigere Rolle 
bei der Entstehung charakteristischer 
Ausdrucksformen des Christentums.  

6.2 Christliche „Subkulturen“ als Ort 
einer Inkulturation von unten 

Der Artikel „The emergence of Christian 
subcultures in China. Beginning of an 
inculturation from the grassroots?“ von 
Katrin Fiedler (Fiedler 2013) wertet die 
Ergebnisse mehrerer religions-soziolo-
gischer Untersuchungen aus. Anhand 
dieser Untersuchung zeigt Fiedler auf, 
dass an der Basis eine „Bewegung hin 
zur Einheimisch-Werdung“ (indigeni-
zation) stattfindet. Damit widerspricht 
sie ausdrücklich der von der Leitung der 
Drei-Selbst-Kirche vorgetragenen Be-
hauptung, dass China noch keine indi-

genen Theologien hervorgebracht habe 
(Fiedler 2013, 138). 

Fiedler definiert Inkulturation als einen 
„Prozess der Transformation durch An-
eignung“ (ebd. 139-140), wobei ihr 
Fokus auf solchen Transformationen 
liegt, durch die der christliche Glaube 
„ein angepasstes funktionales Äquivalent 
für traditionelle Verhaltensmuster“ oder 
„eine funktionale Alternative zur chine-
sischen Volksreligion“ wird (ebd., in 
meiner Übersetzung). Fiedler bespricht 
drei verschiedene christliche „Subkul-
turen“ und deren spezifische Art der An-
eignung. Dabei zeige sich, 
dass jede Gruppe dem 
Aspekt christlicher Reli-
gion besondere Aufmerk-
samkeit zuwendet, der in 
ihrem sozialen Umfeld be-
sonders wichtig ist:  

a) Als „Boss-Christen“ werden erfolg-
reiche, gut vernetzte christliche Unter-
nehmer bezeichnet.  Fiedler bezieht sich 
insbesondere auf eine Monographie über 
die Christen in der wirtschaftlich boo-
menden Küstenregion von Wenzhou. 20 
Das „Wenzhou-Modell“ gilt als natio-
nales Vorbild für wirtschaftlichen Erfolg. 
Aufgrund der zahlreichen augenfälligen 
Kirchen und dem hohen christlichen 
Anteil an Bevölkerung (12–20 %!) wird 
diese Gegend auch „Chinas Jerusalem“ 
genannt (Fiedler 213, 140-141). Reli-
gions-soziologische Untersuchungen zei-
gen, wie „Boss-Christen“ das „Wenzhou-
Modell“ auf die Kirche anwenden: Sie 
gründen „Ketten“ von Gemeinden und 
professionalisieren die kirchliche Arbeit 
(ebd. 141-142). Laut Fiedler nimmt diese 
Form des Christentums Ideale von 
Reichtum auf, die aus der chinesischen 
Volksreligion stammen. Das Wachstum 

                                                             
 
20 Cao, Nanlai (2011), Constructing China’s Jeru-
salem. Christians, Power, and Place in Con-

temporary Wenzhou. Standford (CA), Standford 
University Press.  

... eine 

„funktionale 

Alternative zur 

chinesischen 

Volksreligion.“ 



198 evangelische missiologie 31[2015]4 

Die 

Altersstruktur 

und das 

Bildungsniveau 

der Christen 

hat sich 

erheblich 

verändert.  

des eigenen Geschäftes wie auch der 
„eigenen“ Kirche gilt als Zeichen des 
Segens Gottes. Prächtige Kirchbauten 
demonstrieren (wie zuvor prächtige 
Tempel) den wirtschaftlichen Erfolg der 
Mitglieder, und dieser Erfolg ist wiede-
rum ein wichtiges Argument in der 
Evangelisation (ebd. 142). In diesem 
Unternehmer-Milieu sei der relationale 
Aspekt des Christentums besonders 
wichtig, indem es Beziehungen aufbaut 
und soziale Anerkennung sichert (ebd. 
143).  

b) Als „Heilungs-Christen“ bezeichnet 
Fiedler Gemeinden,  

... wo Heilungserlebnisse ein Hauptfaktor 
für die Bekehrung zum Christentum sind 
und wo das Evangelium vorwiegend durch 
die Brille von Heilungs-Geschichten und 
Heilungs-Erwartungen gelesen wird (ebd. 
143; in meiner Übersetzung).  

Fiedlers Beschreibung beschränkt sich 
auf das ländliche Christentum, wo diese 
Form des Christ-Seins überwiege (ebd. 
143). Der Zugang zum christlichen 
Glauben sei hier zunächst ganz zweck-
orientiert und betone die unmittelbaren 
praktischen Vorteile. Jesus werde „aus-
probiert“, nachdem traditionnelle Götter 
und Heilmittel versagt haben. Aufgrund 
der Heilung werde Jesus als „der stärkere 
Gott“ verehrt, dabei jedoch oft einfach 
als „der große Arzt“ in das traditionelle 
Weltbild eingebaut. Für „Heilungs-
Christen“ werde der christliche Glaube 
so zu einem neuen „christlichen Volks-
glauben“ (Chinese popular Christianity), 
wo wie zuvor Exorzismus und Gebet um 
Heilung im Zentrum des religiösen 
Lebens stehen (ebd. 145). 

c) Als dritte „Subkultur“ bespricht 
Fiedler die sogenannten „Kultur-Chris-
ten“. Hier sieht sie eine funktionale 
Parallele zum traditionellen Ideal des 
konfuzianischen Gelehrten, der es als 
seine Aufgabe betrachtet, die Leitkultur 
seiner Nation zu formen. Christliche 
Konzepte werden für die Transformation 

der chinesischen Gesellschaft erschlos-
sen und angeeignet. Laut Fiedler über-
nimmt das Christentum hier nicht die 
Funktion einer Religion, sondern einer 
säkularen Ideologie (ebd. 148).   

Zusammenfassend stellt Fiedler fest, 
dass in allen drei Fällen neue Elemente 
des christlichen Glaubens innerhalb 
eines traditionelle Bezugsystems gedeu-
tet werden und so „zumindest an ge-
wissen Orten und sozialen Sphären“ die 
„fremde Religion“ zu einem „Teil gegen-
wärtiger chinesischer Kultur“ werde 
(ebd. 150; in meiner Übersetzung).   

6.3 Der Glaube der Christen des 
urbanen Mittelstandes  

Die Monographie Christianity and 
Christians in Beijing Today ist eine 
ausführliche religionssoziologische Fall-
studie über protestantische Christen in 
China, die 2002–2003 von Mitarbeitern 
des Institute for the Study of World 
Religions in Peking durchgeführt wurde 
(Gao 2005).21  

Die Daten wurden jeweils in 
einer Kirche der Drei-Selbst-
Bewegung und einer soge-
nannten Hausgemeinde er-
hoben. Die Studie untersucht 
das bis dahin wenig be-
achtete wachsende urbane 
Milieu des gut ausgebildeten 
Mittelstandes. Das Wachs-
tum der christlichen Ge-
meinde in diesem Umfeld seit Mitte der 
1990er hat dazu geführt, dass sich die 
Altersstruktur und das Bildungsniveau 
der Christen in China erheblich verändert 
hat, weg von dem Stereotyp einer Kirche 
mit „vielen Alten, vielen Frauen, vielen 
Analphabeten“, das die Situation der 
ländlichen Kirche widerspiegelt. Gao 

                                                             
 
21  Eine englische Zusammenfassung der Ergeb-

nisse bietet Gaos Aufsatz „The Faith of Chinese 
Urban Christians“ (Gao 2010). 



evangelische missiologie 31[2015]4 199 

unterstreicht, dass „ein Hauptmerkmal 
der Entwicklung des chinesischen Chris-
tentums“ die Existenz dieser „zwei klar 
unterschiedenen Gruppen“ sei, nämlich 
der ländlichen und der städtischen 
Christen, die „nicht viel miteinander zu 
tun haben“ (Gao 2010, 261–262, vgl. 
2005, 298;  in meiner Übersetzung).  

Laut Gao sehen sich urbane Christen 
ganz selbstverständlich als chinesische 
Christen. Denn  

... der Großteil der Pekinger Christen ist 
gegenüber der chinesischen Kultur auf-
geschlossen. Sie bejahen ihren chinesischen 
kulturellen Hintergrund und identifizieren 
sich zugleich mit dem christlichen Glauben 
und empfinden keinen Widerspruch zwi-
schen beiden ... (Gao 2005, 308); ... im 
Gegenteil, beides gehört nicht nur zu-
sammen, außerdem gibt es auch keine 
Priorität hinsichtlich dieser beiden Identi-
täten (Gao 2005, 241; in meiner Über-
setzung).  

Zwar erlebten sie eine Spannung zwi-
schen den Werten und Erwartungen der 
Gesellschaft und dem christlichen Glau-
ben. Doch diese Spannung beziehe sich 
vor allem auf den moralischen Standard. 
Ihre Gesellschaft und Nation an sich 
lehnten sie nicht ab, sondern hätten den 
Anspruch „gute Diener für diese Welt“ 
zu sein (2005, 271-272, vgl. 242). Sie 

sorgten sich nicht nur um ihr 
individuelles geistliches 
Heil, sondern auch um das 
ihres Volkes und seien über-
zeugt dass „nur Gott das 
chinesische Volk retten 
kann“ (Gao 2010, 266-267). 

Diese Untersuchung zeigt, dass urbane 
Christen vor allem von veränderter Le-
bensführung und Lebenseinstellung spre-
chen, wenn sie beschreiben, was christ-
licher Glaube für sie bedeutet (Gao 2005, 
230 und 249), während Heilungser-
lebnisse kein wichtiger Faktor sind (Gao 
2010, 263 und 265).  

6.4 Predigt-Analysen  

Predigten sind ein Ort, wo die Lebens-
erfahrungen einer konkreten Gruppe von 
Christen zur Sprache gebracht, inter-
pretiert, beantwortet oder theologisch 
gedeutet werden. Natürlich ist die Ver-
kündigung nur eine von vielen Aus-
drucksformen des christlichen Glaubens 
(vgl. Wrogemann 2012, 32-33). Doch 
dank der hohen Wertschätzung der 
traditionellen Lehrerrolle und der starken 
Verbreitung von Print- und digitalen 
Medien haben gerade in China Predigten 
großen Einfluss auf das christliche 
Selbstverständnis. Zugleich bietet sich 
hier eine sehr gut zugängliche Quelle mit 
ausreichend repräsentativem Material für 
eine systematische Analyse. Darum stelle 
ich abschließend die Ergebnisse zweier 
Predigten-Analysen vor.  

a) Jesus Christus als „mein“ himm-
lischer Arzt und guter Hirte 

In dem Aufsatz „Himmlischer Arzt, 
Fürsprecher, Mahner und Weiser“ unter-
sucht der Theologe G. Oblau das „Chris-
tusbild in chinesischen (evangelischen) 
Zeugnissen der Gegenwart“ (Oblau 
2007). Dazu analysiert er Muster-Pre-
digten aus der Zeit 1980-1990, die als 
Predigtvorbilder für Kirchen in der Drei-
Selbst-Bewegung veröffentlicht wurden, 
sowie Predigten, die er selbst gehört hat. 
Um auch die Stimme der zahlreichen 
Christen unter der einfachen Landbe-
völkerung Raum zu geben, fügt Oblau 
drei repräsentative Selbst-Berichte aus 
diesem Personenkreis hinzu.  

Laut Oblau steht die Inkarnation im 
Mittelpunkt der in den Predigten ver-
mittelten Jesus-Geschichten. Die Tat-
sache, dass sowohl der chinesische Aus-
druck für Inkarnation (dao cheng rou-
shen; „das Wort [Tao] wird Fleisch-
körper“) als auch der verwendet Begriff 
für Jesu Geburt (jiangsheng, „herab-
kommen und geboren werden“) an chi-
nesische religiöse Vorstellungen anknüp-

... veränderte 

Lebensführung 

und Lebens-

einstellung 



200 evangelische missiologie 31[2015]4 

fen, ist für Oblau ein „Indiz dafür, daß 
sich gerade an dieser Stelle eine 
Sinisierung des Jesusglaubens Bahn 
bricht“ (ebd. 1439). Dies gelte ähnlich 
für die Beobachtung, dass das Kreuz  
vorwiegend „nicht im Paradigma des 
Rechts, sondern im Deutungshorizont 
fürsorgender und liebender interper-
sonaler Beziehung“ gepredigt werde 
(ebd. 1445). Jesu „Liebe und Sanftheit 
bis in den Tod soll die Menschen zur 
eigenen Bekehrung und Besserung 
motivieren“ (ebd. 1446). Oblau sieht 
eine generelle Tendenz zur allegorischen 
Deutung, durch die das „pro me“ des 
glaubenden Subjekts in den Vordergrund 
trete (ebd. 1438), das Christus vor allem 
als „Heiler und Wundertäter“ (ebd.  
1431-1434) sowie als väterlich für-
sorgenden Hirte erfahre (ebd. 1442-
1444).  

Oblaus Schlussfolgerungen hinsichtlich 
der Existenz einer chinesischen „kon-
textuellen Christologie“ bestätigen die 
These der „muttersprachlichen Theo-
logie“. Denn er sieht eine chinesische 
Christologie  

... an der Basis keimen und aus der Praxis 
der allsonntäglichen Verkündigung heraus-
wachsen. So wäre sie das langsam fort-
schreitende und demokratische Werk von 
Predigerinnen und Predigern, ... die in 
treuer Kleinarbeit zwischen Gemeindesaal 
und häuslichem Küchentisch die Texte der 
Bibel und den Kontext des Alltags der 
Gläubigen miteinander zu vermitteln suchen 
(ebd. 1454). 

b) Eine christliche Transformation 
chinesischer Tugendethik 

Eine systematische Analyse von Pre-
digten protestantischer Kirchen im ur-
banen Milieu Pekings findet sich in der 
Monographie New Wine in Ancient 
Teacups? (Buchholz 2015). Mithilfe qua-
litativer Textanalyse wurde eine re-
präsentative Auswahl von Predigten 
untersucht, die in Peking während der 
Jahre 2011–2013 in zwei Kirchen in-

nerhalb der Drei-Selbst-Bewegung und 
einer profilierten sogenannten „Haus-
kirche“ gehalten wurden. Dabei galt das 
besondere Interesse dem Zusammenspiel 
von chinesischem moralischem Denken 
und christlichem Glauben bei der Aus-
formung einer chinesischen theo-
logischen Ethik (Buchholz 2015, 10-11).  

Die Analyse zeigt, dass die 
Predigten in ihrer Art und 
Weise, wie sie über das 
Leben als Christ reden, die 
grundlegenden Denkstruk-
turen und Konzepte tra-
ditioneller chinesischer Tu-
gendethik aufweisen, wie 
sie in der maoistischen Ära 
erhalten blieben und in den letzten 
Jahrzehnten wieder aufblühen. So ent-
stehe eine Art chinesischer Tugendethik 
mit christlichem Inhalt (vgl. ebd. 586-
589). Andererseits könne gezeigt 
werden, dass diese Denkstrukturen und 
Konzepte eine „radikale Umorganisation 
durchlaufen“ (ebd. 590), sobald sie für 
die christliche Botschaft verwendet 
werden. Sie erhielten neue Bedeutungen, 
wodurch letztlich der Rahmen einer 
Tugendethik gesprengt werde (vgl. Ebd. 
592-593). Konkret geschehe diese 
Transformation, indem die Predigten 
Christen anleiten, sich als Teil einer 
„Geschichte von Gott und mir“ zu 
verstehen, welche sich aus biblischen 
Texten speist. Dadurch sei im Gegensatz 
zu einer Tugendethik nicht mehr die 
moralische Qualität des Menschen das 
zentrale Anliegen, sondern Tugenden 
werden inhaltlich neu bestimmt als 
Ausdruck einer angemessenen Bezie-
hung zu Gott (Vertrauen, Demut, Gehor-
sam usw.). Das neue Ziel werde die 
Verherrlichung Gottes, welche letztlich 
nur Gott selbst vollende.  

Diese Untersuchung bestätigt das dy-
namische Verständnis von Inkulturation 
als „muttersprachlicher Theologie“: Die 
theologische Ethik, die die Predigten 
durchzieht, sei genuin chinesisch, da sie 

... Tugenden  

als Ausdruck 

einer  

angemessenen 

Beziehung  

zu Gott.  



evangelische missiologie 31[2015]4 201 

Die Basis des 

Gemeinde-

lebens ist  

der Ort, wo  

eine eigene 

chinesische 

Theologie 

wächst. 

die Sprache chinesischer Tugendethik 
spreche und deren Denkstrukturen 
aufnehme (ebd. 587). Zugleich schaffe 
sie eine eindeutig christliche Identität, 
weil ihre Grundlage, ihr roter Faden und 
die treibende Motivation in dem 
Selbstverständnis bestehe, Teil der in der 
Bibel offenbarten Geschichte Gottes mit 
den Menschen zu sein (ebd. 589-590).  

7. Schlussbemerkung 

Nach diesem Schnell-Durchlauf durch 
verschiedene Formen gegenwärtiger 
Inkulturationen christlichen Glaubens in 
China möchte man sagen: Chinesisch zu 
sein, war für Hudson Taylor einfacher als 
für heutige Chinesen! In einer Zeit der 
Pluralisierung und Globalisierung ist 
kulturelle Identität längst nicht mehr so 
plastisch auszumachen wie durch „Zopf, 
Gewand und Stäbchen“. Die Konzepte 
der „Glokalisierung“ und der „Mutter-
sprachen-Theologie“ verdeutlichen, dass 
Inkulturation auf einer weitaus diffi-
zileren Ebene stattfindet und als gegen-
seitiger Veränderungsprozess zu ver-
stehen ist. Auf der Suche nach der 
Inkulturation des Evangeliums in der 
chinesischen Kultur fanden wir viele 
verschiedene Formen chinesischen 
Christ-Seins. Um im Zopf-Bild zu 
bleiben: Niemand trägt einen Chine-
senzopf, aber dafür sind alle Haare echt! 

An die Stelle der Bemühun-
gen um eine Anpassung des 
Fremden, die aber immer ir-
gendwie „künstlich“ oder 
„konstruiert“ ist, ist eine 
selbstverständliche Aneig-
nung von etwas Neuem ge-
treten, die einfach so „nach 
Bedarfslage“ geschieht. Die 
Urheberschaft für chinesi-

sche Theologie liegt nicht mehr bei 
westlichen Missionaren, aber auch nicht 
bei chinesischen offiziell ernannten 
kirchlichen Autoritäten oder selbst er-
nannten intellektuellen Führern. Die 
Basis des Gemeindelebens ist der Ort, 

wo eine eigene chinesische Theologie 
wächst.  

Es bleibt die Frage, wie diese chine-
sischen Formen des christlichen Glau-
bens zu bewerten sind. Wer entscheidet 
nach welchen Maßstäben gemessen wird, 
wie „chinesisch“ und wie „christlich“ sie 
sind? Hier habe ich eines von Taylors 
Zopf gelernt: Ich entscheide es nicht! 
Denn zumindest in seiner Verlängerung 
ermahnt uns dieser Zopf, dass uns keine 
Deutungshoheit über das Eigentum 
anderer zusteht. 

Die Übersicht machte deutlich, dass 
Inkulturation als ein längerer Prozess 
gegenseitiger Beeinflussung und Ver-
änderung geschieht. Zeit und Wachstum 
sind dabei entscheidende Faktoren. Die 
Kirche in China hat sich in den letzten 
Jahrzehnten verändert. Das bekannte 
Bild, das geprägt ist von einem Mangel 
an Pastoren und an christlichem Grund-
wissen, von Hilflosigkeit angesichts 
blühender sektiererischer Bewegungen 
und ideologisch verdächtigen Theologen, 
macht noch nicht das ganze Bild des 
gegenwärtigen Christentums in China 
aus. Inzwischen ist die Zahl gut aus-
gebildeter, mündiger Christen und Pas-
toren ständig gewachsen durch den 
Zugang zu Literatur und Internet-
Material, durch mehr oder weniger 
formalisierte Studienangebote von Or-
ganisationen in Hongkong, Taiwan, 
Singapur oder von Übersee-Chinesen, 
durch Auslandsstudien oder Christen-
tums-Studien an geisteswissenschaftli-
chen Fakultäten chinesischer Univer-
sitäten. Diese chinesischen Christen sind 
vertraut mit traditioneller christlicher 
Theologie sowie modernen evangeli-
kalen „Bestsellern“, und sie sind zuhause 
in dem kulturellen Umfeld der Men-
schen, denen sie dienen. Wer soll prüfen 
und entscheiden, was ihre Identität als 
chinesische Christen ausmacht, wenn 
nicht sie selbst?  



202 evangelische missiologie 31[2015]4 

Bibliografie 

Aikman, David (2003), Jesus in Beijing. How 
Christianity Is Transforming China and 
Changing the Global Balance of Power. 
Washington: Regnery Publishing 

Buchholz, Meiken (2015), ‘New Wine In 
Ancient Teacups?’ A comparative study of 
Chinese narrative ethics from preachers’ 
pulpits and teachers’ desks in Beijing at the 
beginning of the 21st century. Stavanger: 
Misjonshøgskolens forlag. 

Chow, Alexander (2014), „Protestant ecume-
nism and theology in China since Edin-
burgh 1910“, Missiology: An International 
Review, Vol. 42, No. 2, S. 167–180. 

Covell, Ralph R. (2001), „Zhao Zi Chen“, in: 
Sunquist 2001, S. 932. 

Fällman, Fredrik (2008), Salvation and 
Modernity. Intellectuals and Faith in 
Contemporary China. Lanham: University 
Press of America, rev. Aufl.  

Faries, Nathan (2010), The „Inscrutably 
Chinese“ Church. How Narratives and 
Nationalism Continue to Divide Christi-
anity. Langham, MD: Lexington Books. 

Fiedler, Katrin (2013), „The emergence of 
Christian subcultures in China. Beginning 
of an inculturation from the grassroots?“ in: 
Lim 2013, S. 138–152.  

Gao, Shining (2005), Christianity and 
Christians in Beijing Today. A Case Study 
in Sociology of Religion. Hongkong: Insti-
tute of Sino-Christian Studies (Chinesisch). 

Gao, Shining (2010), „The Faith of Chinese 
Urban Christians. A Case Study of Beijing“, 
in: Miikka Ruokanen und Paulos Huang 
(Hg.), Christianity and Chinese Culture. 
Grand Rapids: Eerdmans. 

He, Guanghu (2000) „Einige Anmerkungen 
zum Thema »indigene Theologie«“, in: M. 
Gänßbauer (Hg.) 2000, Christsein in China 
– Chinesische Stimmen aus Kirche und 
Forschung. Hamburg: China Info Stelle, S. 
38–45. 

Lam, Win-Hung, „Wang Ming-tao“, in: Sun-
quist 2001, S. 886–887. 

Latourette, Kenneth Scott (1966), A History 
of Christian Mission in China. Taipei: 
Cheng-Wen Publishing Company. 

Lian, Xi (2010). Redeemed by Fire: The Rise 
of Popular Christianity in Modern China. 
New Haven, CT: Yale University Press. 

Lim, Francis Khek Gee Lim (Hg.) (2013), 
Christianity in Contemporary China. Socio-
cultural Perspectives. London: Routledge 

Lim, Francis Khek Gee (2013), „Shield of 
faith. Christianity in contemporary China“, 
in: Lim 2013, S. 1–13.  

Ng, Peter Tze Ming (2012), Chinese Christi-
anity. An Interplay Between Global and 
Local Perspectives. Leiden/Boston: Brill.  

Ng, Peter Tze Ming (2013), „From 'Christi-
anity in China' to 'Chinese Christianity'. 
Changing Paradigms and Changing Per-
spectives“, in: Lim 2013, S. 33–41. 

Oblau, Gottfried (2007), „Himmlischer Arzt, 
Fürsprecher, Mahner und Weiser. Das 
Christusbild in chinesischen (evangeli-
schen) Zeugnissen der Gegenwart“, in: 
Roman Malek (Hg), The Chinese Face of 
Jesus Christ. Bd. 3b. St. Augustin: Institut 
Monumenta Serica, S. 1431–1456. 

Park, James Sung-Hwan, „Chosen to fulfill 
the Great Commission? Biblical and 
theological reflections of the Back to 
Jerusalem Vision of the Chinese churches“, 
Missiology: An International Review, Vol. 
43, No. 2, S. 163–174.  

Sun, Shangyang und Han, Qi (2013) „Choice 
of Churches by Christians among Uni-
versity Students in Beijing and Their Reli-
gious Commitment“. Logos and Pneuma 
39, S. 73–99 (chinesisch). 

Sunquist, Scott W. (Hg.) (2001), A Dic-
tionary of Asian Christianity. Grand 
Rapids/Cambridge: Eerdmans. 

Tay, Irene und Yung, Hwa, „Sung, John“, in: 
Sunquist 2001, S. 807–808.  

Ting, K.H. (2004), God is Love. Collected 
Writings of Bishop K.H. Ting. Colorado 
Springs: Cook Communications Ministries 
International.  

Tseng, Gloria S., „Revival Preaching and the 
Indigenization of Christianity in Republican 
China“, International Bulletin of Missiona-
ry Research, Vol. 38, No. 4, S. 177–182. 

Wrogemann, Henning (2012), Interkulturelle 
Theologie und Hermeneutik. Grundfragen, 
aktuelle Beispiele, theoretische Perspek-
tiven. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

 



evangelische missiologie 31[2015]4 203 

 „Union with Christ“ und „perichoretische Mission“ – 

Taylors „ausgetauschtes Leben“ als Beitrag für die heutige 
Missionstheologie 

Timo Doetsch 

Das Wirken und die Wirkung Hudson Taylors sind nicht ohne seine tiefe 
Spiritualität zu verstehen. Dieser Artikel setzt den Fokus auf Taylors 
Verständnis von dem „ausgetauschten Leben“ und macht es für aktuelle 
Fragen der Missionstheologie fruchtbar. 

Timo Doetsch, Jahrgang 1989, absol-
vierte 2014 an der Freien Theologischen 
Hochschule Gießen mit einem M.A. in 
Theologie mit Schwerpunkt Missions-
wissenschaft. Er arbeitet als Kinder- und 
Jugendreferent für die Evangelisch-Men-
nonitische Freikirche in Dresden. Email: 
timo.d@alice.de 

Einleitung 

Neben der innovativen Methodik des 
CIM-Gründers, J. Hudson Taylor, kann 
sein Heiligungsverständnis als ein wich-
tiger Einfluss auf die Glaubensmissionen 
und ihre Unterstützer angeführt werden. 
Der Missiologe Christopher Wigram 
bemerkt:  

The spirituality of Protestant mission 
leaders has often been the subject of popular 
biography rather than missiological 
reflection.1  

Im folgenden Artikel möchte ich mich 
daher dem Thema der Spiritualität, 
speziell des Heiligungsverständnisses 
von Taylor, widmen. Beschränken werde 
ich mich dabei auf das sogenannte 
„ausgetauschte Leben“ („exchanged 
life“, auch: „union with Christ“), 
welches im Heiligungsverständnis 
Taylors den zentralen Platz einnimmt. 
Nach einem kurzen inhaltlichen Abriss 
und anschließender biblisch- und 
systematisch-theologischer Bewertung, 

                                                             
 
1 Wigram, Bible, 89. 

werde ich in einem zweiten längeren Teil 
unter dem Stichwort „Perichoretische 
Mission“ die Relevanz für die heutige 
Missionstheologie ausführen. 

Das Heiligungsverständnis von 
J. Hudson Taylor  

Als Wurzeln des Heiligungsverständnisses 
von Taylor können Strömungen, Einzel-
personen und Texte, denen er ausgesetzt 
war, angesehen werden: Als Strömungen 
waren für ihn der Rationalismus der Auf-
klärung, die Erlebnisbetonung der Ro-
mantik, die aus dem Methodismus her-
vorgegangene Heiligungsbewegung und 
dabei insbesondere die Keswick-Bewe-
gung sowie die Eschatologie der Brüder-
bewegung einflussreich. Einzelpersonen, 
welche Taylor geprägt haben, waren Georg 
Müller mit seinem Glaubensprinzip  und 
der wie Müller aus der Brüderbewegung 
stammende Andrew Jukes mit seiner 
Eschatologie. Karl F. A. Gützlaff wirkte 
durch seine Liebe zu den Chinesen prä-
gend auf Taylor sowie William C. Burns 
durch sein  beeindruckendes geistliches 
Vorbild. Texte, die großen Einfluss auf 
Taylors Heiligungsverständnis hatten, 
waren Traktate und Artikel mit Beschrei-
bungen von krisenhaften Bekehrungs- und 
Heiligungserlebnissen. 

Als äußerliche Umstände, welche Taylors 
Heiligungserlebnis vom 4. September 1869 



204 evangelische missiologie 31[2015]4 

… die Kluft 

zwischen 

Anspruch und 

Wirklichkeit 

seiner 

Heiligung.  

vorausgingen, können seine Einsamkeit,2 
der Tod zweier Kinder (!), 3  die an-
spruchsvolle Leitung der CIM,4  verschie-
dene Erkrankungen, 5  Verleumdungen 
durch die Presse (Shanghai Evening 
Courier, Shanghai Recorder, London 
Times) 6 und das englische Oberhaus, 7  ja 
aufgrund von Missverständnissen auch 
durch Mitchristen, 8  sowie Spendenein-

brüche 9  genannt werden. 
Innerlich kämpfte Taylor 
zudem mit der Frustration 
über die Kluft zwischen 
Anspruch und Wirklichkeit 
seines auf Heiligung aus-
gerichteten geistlichen Le-
bens. 10  Auch Suizidgedan-
ken plagten ihn.11 

Der Inhalt von Taylors Heiligungsver-
ständnis lässt sich wie folgt skizzieren: Der 
Gläubige sei in Christus und Christus im 
Gläubigen (Joh 15,4f; Gal 2,20), ebenso 
wie auch Gott Vater und Gott Sohn 
ineinander verbunden seien. Diese „union 
with Christ“ wird als eine objektive 
Tatsache verstanden und wird vor allem 
durch die Weinstockmetapher illustriert 
(Joh 15). Die „union with Christ“ lasse den 
Gläubigen Anteil am Wesen Jesu haben. 
Durch das Einssein mit dem Heiligsten 

                                                             
 
2  Vgl. Oehler, Wagnis, 266. 

3  Taylor / Taylor, Spiritual Secret, 136f. 

4  Vgl. Oehler, Wagnis, 266 und Taylor / Taylor, 

Spiritual Secret, 154. 

5 Vgl. ebd. 

6  Vgl. Broomhall, Shaping of Modern China II, 

102; siehe auch „China“, in: The London Times, 
1.12.1868, 5.  

7  Vgl. „Parliamentary Intelligence. House of 

Lords, Tuesday, March 9”, in: The London Times, 
10.03.1869, 6.  

8  Vgl. Broomhall, Shaping of Modern China II, 
109.  

9 Vgl. Taylor / Taylor, Spirirual Secret, 149. 

10 Taylor, Unfailing Springs (CM Nov 1902), 146.   

11 Vgl. Taylor / Taylor, Spiritual Secret, 153 und 
Pollock, Hudson Taylor and Maria, 195.  

werde daher die Heiligung zu einem 
Ausleben dessen, was bereits Realität sei, 
also zu einem Prozess, in dem der 
Gläubige das werde, was er bereits in 
Christus sei.  

Diese ontologische Gegebenheit sei als 
Grundlage für alle Bemühungen im Zu-
sammenhang mit der Heiligung anzusehen. 
Auf der phänomenologischen Ebene je-
doch stehe man vor der Problematik, dass 
diese Realität oft nicht greifbar werde und 
sich entweder Frustration oder übertrie-
bener Aktivismus einstelle. Dem Wunsch 
nach Heiligung solle der Gläubige jedoch 
nicht mit einer größeren Anstrengung 
begegnen. 

Stattdessen betont Taylor an dieser Stelle 
den Glauben an die oben beschriebene Tat-
sache der Einwohnung Christi, der „union 
with Christ“. Der Gläubige solle sein Au-
genmerk im Glauben auf Christus richten 
(„looking at the Faithful one“), mit dem er 
so eng verbunden ist, anstatt sich um einen 
starken Glauben zu bemühen („not a 
striving to have faith“). 12  Es gehe aber 
nicht um einen besonders großen Glauben, 
sondern um einen Glauben, der an die 
richtige Adresse gerichtet sei: an den 
großen Gott. Dann folge die Phänomeno-
logie der Heiligung auch ihrer Ontologie. 

Die Folge aus den oben beschriebenen 
Zusammenhängen war für Taylor eine 
völlig andere Perspektive auf die persön-
liche Heiligung. Zum einen werde dem 
Gläubigen Druck genommen und zum 
anderen werde es ihm ermöglicht, aus einer 
wesentlich stärkeren Motivation heraus ein 
geheiligtes Leben zu führen. Die „Früchte“ 
(Weinstockmetapher), welche der Gläubige 
dabei bringe, entstünden so eher auf auto-
matische und natürliche, sprich organische  

                                                             
 
12  Vgl. Taylor, Brief an Amelia Broomhall, 
17.10.1869, SOAS Archiv, CIM/JHT/166/ 

MSS/1869/**** und McCarthy, Brief an Taylor, 
21.08.1869, SOAS Archiv, CIM/JHT/165/MSS/ 

18694226b [23.06.2014]. 



evangelische missiologie 31[2015]4 205 

Die Inkarnation 

Christi als 

unbedingtes 

Muster für 

Missionsarbeit. 

Weise, nicht als mechanische Produkte. 
Und im Gegensatz zu den eher mecha-
nischen „Werken“ sagten die natürlichen 
„Früchte“ zudem etwas über den Charakter 
des „Früchtebringers“ aus: Der vom 
Charakter Christi geprägte Gläubige wird 
„Früchte“ bringen, die dessen Charakter 
illustrieren. 

Als wichtige Konsequenz dieser Er-
kenntnis hob Taylor ihren Einfluss auf das 
Gebet hervor. Im Namen Jesu zu beten 
bedeute, dass dabei letztlich Jesus selbst 
den Vater um etwas bitte, da der Beter, 
sofern sein Gebet im Willensrahmen des 
Vaters stehe, Teil des Leibes Jesu sei.13 Es 
ist ein Gebet in „union with Christ“ und 
einem solchen wird Erhörung versprochen. 

Unverzichtbar für das Gebet im Wil-
lensrahmen des Vaters wie auch für die 
Heiligung im Allgemeinen war für Taylor 
das Lesen der Bibel.14 In Joh 15 sah er eine 
Parallele zwischen dem Bleiben in 
Christus, dem inkarnierten Wort Gottes, 
und dem Bleiben in der Bibel, dem 
geschriebenen Wort Gottes.15 In der Bibel 
fand Taylor zahlreiche Stellen, mit denen 
er seine Überzeugungen zu stützen suchte: 
Neben dem Buch Hohelied, das er allego-
risch deutete, und Joh 15 waren dies vor 
allem 2Tim 2,13; Joh 4; Joh 6; 1Kor 12 
und Gal 2,20. Es scheint, dass das Thema 
„union with Christ“ für Taylor, einmal 
entdeckt, zu einer epistemologischen Linse 
für seine Bibellektüre wurde. 

Eine weitere Folge seines Schwerpunktes 
auf der „union with Christ“ stellt die 
Missionspraxis der Kontextualisierung dar. 
Eins mit Christus zu sein, beinhalte nach 
Taylor auch das Mandat, sein Handeln 
nachzuahmen: Die Inkarnation Christi sei 
deshalb für einen Nachfolger Christi, der 

                                                             
 
13 Taylor, Brief an Amelie Broomhall, 17.10.1869, 
SOAS Archiv, CIM/JHT/166/MSS/1869/**** 

[23.06.2014]. 

14 Vgl. Wigram, Bible, 86f. 

15 Vgl. ebd, 86. 

eins mit seinem Herrn ist, unbedingtes 
Muster für eine Missionsarbeit, welche 
inkarnatorisch kontextualisierend vor-
gehe.16 

Sein Erlebnis mit Gott 
prägte Hudson Taylor so 
sehr, dass er es immer 
wieder begeistert mitteilte, 
sowohl mündlich als auch 
schriftlich. 17  Auch wurde 
die Veränderung Taylors 
von Außenstehenden wahr-
genommen, wenn auch teilweise kritisch 
mit Hinweis auf eine zu starke Betonung 
der Passivität.18  Schließlich weist die Art 
und Weise, wie Taylor kurz darauf 
folgende persönliche Erschütterungen wie 
den Tod seiner Ehefrau im Rahmen der 
„Einwohnung Christi“ interpretiert, darauf 
hin, welche Bedeutung diese Erkenntnis 
für ihn hatte.19 Auch wurde Taylors Sicht 
auf die „union with Christ“ rege rezipiert.20  

                                                             
 
16 Taylor, Lessons from the Incarnation, CM April 
1885, 40. 

17  Vgl. Wigram, Bible, 93 und Broomhall, 

Shaping of Modern China II, 111. 

18 Vgl. Steer, A Man in Christ, 238. 

19 Bacon, Faith, 178. 

20  Im Folgenden findet sich eine Auflistung der 

Biographien in chronologischer Reihenfolge. Die 
Seiten, welche Bezug auf das „exchanged life“ 

nehmen, sind dabei in Klammern angegeben: 1918: 
Taylor / Taylor, Hudson Taylor and the China 

Inland Mission. The Growth of a Work of God 
(168-183); 1931: Broomhall, Hudson Taylor’s 

Legacy. A Series of Meditations (36, 40-42, 60-63, 
118, 154, 163); 1932: Taylor / Taylor, The 

Spiritual Secret of Hudson Taylor (154-164); 1946: 
Benoit, Puissance du Seigneur (1946-150); 1948: 

Oehler, Das Wagnis des Glaubens, Leben und 
Werk Hudson Taylor’s (266-274); 1953: 

Rudersdorf, J. Hudson Taylor. Sein Werk und seine 
Missionsmethoden (28); 1962: Pollock, Hudson 

Taylor and Maria (193-195); 1965: Lyall, A 
Passion for the Impossible (41); 1965: Taylor / 

Taylor, Biography of James Hudson Taylor (194-
199); 1985: Broomhall, Hudson Taylor and 

China’s Open Century, Bd. 5: Refiner’s Fire (210-
215); 1990: Steer, J. Hudson Taylor. A Man in 



206 evangelische missiologie 31[2015]4 

Biblisch-theologische 
Bewertung 

Im Folgenden werde ich Taylors Heili-
gungsverständnis einer biblisch-theo-
logischen Untersuchung unterziehen und 
dabei das Konzept „union with Christ“ 
gesamtbiblisch einordnen und Taylors 
Hermeneutik bewerten.  

Angesichts der Prominenz, die Taylor 
dem Gedanken der „union with Christ“ 
in seinem Heiligungsverständnis ein-
räumt, stellt sich die Frage, ob dieses 
Thema auch in der Bibel einen wichtigen 
Platz einnimmt. Tatsächlich zeigt eine 
gesamtbiblische Untersuchung, dass das 
Konzept „union with Christ“ die Spitze 
des Eisberges des die gesamte Bibel 
durchziehenden Themas des „Wohnens 
Gottes unter seinem Volk“ darstellt. 21 

Von Genesis bis zur Offenbarung lässt 
sich die Thematik, dass Gott unter, mit 
und sogar in den Menschen wohnen 
möchte, nachweisen. Verwirklicht so-
wohl in der Gemeinschaft Gottes mit den 
Menschen in Eden als auch bei den 
häufigen „Gott war mit ihm“-Aussagen 
in den Vätergeschichten (Gen 26,3.24; 
28,15; 31,3.5; 39,2f.21.23), beim Exodus 
und Bundesschluss (Ex 19,4-6; Lev 
22,31-33, Dtn 4,6-7; 5,2f), der Stiftshütte 
(Ex 25,8; 29,45f; Lev 26,11-13) und dem 
Tempel22  (1Kg 6,12f; 8,11b.57), in der 
Prophetie (Jes 41,10; 43,1-5; 57,15; Jer 
7,3-7; 30,11; 46,28a; Hos 2,21f) und im 
Exil (Hes 1), in Christus (Joh 1,14; 
14,16-20.23) und der Gemeinde (1Kor 
3,16f; 6,19; 2Kor 6,16; Eph 2,20ff), 
sowie im Eschaton (Offb 21,3), findet 
sich dieses Konzept an allen wichtigen 
heilsgeschichtlichen Stationen. Die „uni-
on with Christ“ ist dabei als der vorläufi-

                                                                       
 
Christ (232-238); 1995: Steer, Hudson Taylor. 
Lessons in Discipleship (82-86). 

21 Vgl. Barth, God With Us, Grand Rapids 1991. 

22 Vgl. Beale, The Temple, 29-122. 

ge Höhepunkt des Konzeptes anzusehen, 
welcher nur noch in der eschatologischen 
Wirklichkeit überboten werden wird. 
Diese gesamtbiblische Schau zeigt aber 
auch, dass eine Fixierung auf das Indivi-
duum und dessen Eins-Sein mit Christus 
eine Verengung wäre, denn der biblische 
Befund weist beides auf: eine indivi-
duelle (Patriarchen, Paulus) und eine ko-
rporative (Volk Israel, Gemeinde, escha-
tologisches Volk Gottes) Perspektive. 

Hermeneutisch bewegt sich Taylor eben-
falls auf sicherem Boden, abgesehen von 
den stellenweise etwas romantisierenden 
(Ausweitung der Weinstockmetapher bei 
Joh 15) oder auch allegorisierenden (Ho-
heliedauslegung) Partien seiner Bibel-
auslegungen. Bei Johannes 15 ist die 
„Immanenzformel“ konditional und nicht 
komparativ zu verstehen. 23  Jedoch hält 
die ausschließliche Fokussierung auf den 
Glauben einer genaueren textlichen 
Untersuchung von Johannes 15 nicht 
stand, da hierbei die ethischen Impera-
tive übergangen werden.  

Systematisch-theologische 
Bewertung 

Nach der biblisch-theologischen Bewer-
tung werde ich im Folgenden das Heili-
gungsverständnis Taylors systematisch-
theologisch untersuchen. Dabei werde 
ich zunächst dessen Herzstück, die 
„union with Christ“, beleuchten, um an-
schließend auf die beiden Themen Kri-
senerfahrung und Passivität in der Heili-
gung zu sprechen zu kommen, da es vor 
allem diese sind, die Kritik erfuhren.  

Taylors Heiligungsverständnis kann auch 
aus systematisch-theologischer Sicht als 
schlüssig bezeichnet werden, vor allem 
weil Taylor trotz der starken Beeinflus-
sung durch die Keswick-Bewegung, wel-
che eine Krisenerfahrung zur Norm 

                                                             
 
23 Vgl. Carson, John, Grand Rapids, 1990, 515.  



evangelische missiologie 31[2015]4 207 

Taylor erhob 

dieses Erlebnis 

nie zum Muster 

für andere. 

erhob, zu eigenen Überzeugungen mit 
anderen Betonungen gelangte.  

Seine Ansicht über die „union with 
Christ“ als eine grundlegende Kategorie 
des Christseins deckt sich mit der Sicht 
der Kirchenväter, Scholastiker und Re-
formatoren. Augustinus betet in den 
Confessiones  

Weshalb bitte ich, da ja auch ich bin, Dich 
dann in mich hinein, ich, der ich gar nicht 
ohne Dein Insein in mir wäre?24  

Der Scholastiker Thomas von Aquin 
äußerte sich ebenfalls ausführlich zu der 
Thematik und sieht die inhabitatio als 
eschatologische Vorwegnahme der Selig-
keit. 25  Hinsichtlich der Heiligung setzt 
Thomas zwar die Einwohnung Gottes 
voraus, sie tritt aber zugunsten seiner 
Gnadenlehre in den Hintergrund.26  Und 
insbesondere die reformierte Theologie 
(mystica unio) teilt mit Taylor die Über-
zeugung von der zentralen Bedeutung 
der Einwohnung Christi für die Heili-
gung. Calvin schreibt:  

[…] solange Christus außer uns bleibt und 
wir von ihm getrennt sind, ist alles, was er 
zum Heil der Menschheit gelitten und getan 
hat, für uns ohne Nutzen und gar ohne jeden 
Belang! Soll er uns also zuteil werden 
lassen, was er vom Vater empfangen hat, so 
muß er unser Eigentum werden und in uns 
Wohnung nehmen.27  

Für Calvin stellte die mystica unio zwei-
felsohne eine äußerst wichtige Thematik 
dar:  

Bei uns steht also jene Verbindung des 
Hauptes mit den Gliedern jene Einwohnung 
Christi in unserem Herzen, kurz, jene 
verborgene Einung (mystica unio) an 
höchster Stelle […] weil er sich 
herabgelassen hat, uns mit sich eins zu 

                                                             
 
24 Augustinus, Confessiones I/2,2, zitiert in 
Lehmkühler, Inhabitatio, 15. 

25 Vgl. Lehmkühler, Inhabitatio, 114. 

26 Vgl. ebd. 

27 Calvin, Inst. III/1,1. 

machen, darum rühmen wir uns, daß wir 
Gemeinschaft der Gerechtigkeit mit ihm 
haben.28 

In der lutherischen Orthodoxie wurde die 
mystica unio für das Zentrum der ordo 
salutis gehalten.29 

Anders als im lutherischen Denken, 
welches mit seinem berühmten simul 
iustus et peccator einem zu hohen Er-
wartungsdruck den Wind aus den Segeln 
nimmt, wirken Taylors Aussagen über 
die Heiligung mitunter recht anspruchs-
voll, woraus sich der seelische „Heili-
gungsstress“, den er oft durchlebte, wo-
möglich erklären lässt. Systematisch-
theologisch wäre hier eine mehr ausge-
wogene Sicht auf Rechtfertigung und 
Heiligung ratsam. Neben dem bereits 
erwähnten simul iustus et peccator ist 
hierzu auch an eine stärkere Betonung 
der schöpfungstheologischen Dimension 
zu denken, welche Dinge des all-
täglichen Lebens, wie zum Beispiel 
finanzielle Absicherung (vgl. auch Weis-
heitsliteratur), nicht als grundsätzlich 
„ungläubig“ abtut. 

Die Krisenerfahrung Tay-
lors ist inhaltlich als ortho-
dox anzusehen, denn Sün-
denerkenntnis ist wesens-
mäßig für den christlichen 
Glauben. Von der punktu-
ellen, krisenhaften Form 
her, wie sie Taylor 1869 erlebte, kann 
keine Allgemeingültigkeit abgeleitet 
werden. Schließlich erhob Taylor diese 
Form nie zum Muster für andere. Außer-
dem relativiert Taylors Biographie ein 
rein punktuelles Verständnis, weil er 
mehrere Erlebnisse prozessartiger Heili-
gung berichtet. 

Für die Diskussion zwischen aktiver und 
passiver Heiligung sollte bedacht wer-
den, dass für Taylor die aktive Seite der 

                                                             
 
28 Calvin, Inst. III/11,10. 

29 Lehmkühler, Inhabitatio, 16. 



208 evangelische missiologie 31[2015]4 

Textliche 

Grundlage 

bilden die 

johanneischen 

Abschieds-

reden. 

Heiligung selbstverständlich war und er 
daher offenbar in seinen Schriften die 
passive Seite der Heiligung stärker be-
tonte. Meiner Ansicht nach ist das Be-
sondere an Taylors Heiligungsverständ-
nis nicht eine ausschließliche Passivität, 
sondern eine Aktivität, welche ihre Kraft 
aus der Ruhe in dem auf den ersten Blick 
passiv erscheinenden Vertrauen auf 
Christus schöpft. 

Relevanz für die heutige 
Missionstheologie 

Ausgehend von Taylors Heiligungsver-
ständnis, dessen Kristallisationspunkt, 
wie gezeigt wurde, die „union with 

Christ“ darstellt, werde ich 
nun unter dem Begriff 
„perichoretische Mission“ 
einige Implikationen ablei-
ten, welche sich daraus für 
die heutige Missionstheo-
logie ergeben könnten. 
Textliche Grundlage bilden 
dabei vor allem die johan-

neischen Abschiedsreden Jesu (Joh 14-
17), in welchen sich auch Taylors Kar-
dinalstelle für die „union with Christ“ 
findet (Joh 15). 

Ausgangspunkt ist dabei die Überzeu-
gung, dass die von Taylor betonte „union 
with Christ“ als ein Typus der Pericho-
rese verstanden werden kann. 30  Molt-
mann definiert die Perichorese folgen-
dermaßen:  

Die soziale Trinitätslehre formuliert die 
wechselseitigen Einwohnungen und die 
durch sie manifestierte ewige Gemeinschaft 
des Vaters, des Sohnes und des Heiligen 
Geistes durch den Begriff der Perichorese. 
In Gott ist ewige Gemeinschaft der ver-
schiedenen Personen kraft ihrer wechsel-
seitigen Einwohnung und ihrer gegen-
seitigen Durchdringung […].31  

                                                             
 
30 Vgl. Gifford, Perichoretic Salvation. 

31 Moltmann, Gott in der Schöpfung, 30. 

Der Begriff wird in der christlichen 
Theologie dabei klassischerweise zum 
einen christologisch auf die Vereinigung 
der göttlichen und menschlichen Natur 
Christi bezogen und – wie in dem Zitat – 
zum anderen trinitätstheologisch auf die 
gegenseitige Durchdringung von Vater, 
Sohn und Geist.32 Diesen beiden Typen 
der Perichorese möchte ich hier einen 
dritten hinzufügen, welcher sich auf das 
Eins-Sein Christi mit dem bzw. den 
Gläubigen (individuell und korporativ) 
bezieht. Man könnte diesen Typ „soterio-
logische Perichorese“ bezeichnen. Gif-
ford sagt über diesen Typ Folgendes:  

[…] Christ and the believer mutually 
indwell and participate in one another 
analogously to the way the persons of the 
Trinity do.33  

Trotz der Analogie verbleibt jedoch stets 
eine ontologische Differenz zwischen 
den beiden Typen der Perichorese (Gott/ 
Gott und Gott/Geschöpf). 

Begründen möchte ich diesen Vorschlag 
vor allem durch die johanneischen 
Schriften. In Johannes 14, 11 heißt es: 
„Glaubt mir, dass ich im Vater bin und 
der Vater in mir.” Dieser Verweis auf die 
trinitarische Perichorese (vgl. den Hin-
weis auf den Heiligen Geist in Joh 14, 
17) wird einige Verse später durch fol-
gende Aussage ergänzt:  

An jenem Tage werdet ihr erkennen, dass 
ich in meinem Vater bin und ihr in mir und 
ich in euch. (Joh 14, 20)  

Die parallele Sprechweise weist dabei 
meiner Ansicht nach auf eine Analogie 
hin. Im hohepriesterlichen Gebet wird 
dies noch deutlicher ausgedrückt: „Wie 
du, Vater, in mir bist und ich in dir, so 
sollen auch sie in uns sein […]“ (Joh 17, 
21a). Weitere perichoretische Stellen 
sind Johannes 10, 38 und 14, 10. 

                                                             
 
32 Vgl. Jüngel, Perichorese,1109f. 

33 Gifford, Perichoretic Salvation, 2. 



evangelische missiologie 31[2015]4 209 

… damit die 

Welt glaube, 

dass du mich 

gesandt hast. 

Zusammenfassend kann also konstatiert 
werden, dass das Eins-Sein Christi mit 
dem bzw. den Gläubigen auch als ein 
dritter Typ der Perichorese ausgedrückt 
werden kann.  

Perichorese als Aspekt der 
Mission 

Ich habe gezeigt, dass die Bezeichnung 
„soteriologische Perichorese“ für die 
„union with Christ“ tauglich ist. In Jo-
hannes 17,21b heißt es nun zusätzlich:  

Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir, so 
sollen auch sie in uns sein, damit die Welt 
glaube, dass du mich gesandt hast. 

Die Perichorese Christi mit dem Gläu-
bigen in Analogie zur Perichorese des 
Vaters mit dem Sohn wird hier als eine 
wesentliche Grundlage der Glaubwürdig-
keit der Sendung Christi angesehen. Hier 
ist also eine enge Verbindung zwischen 
Perichorese und Mission ausgedrückt. 
Der Vollständigkeit halber sei ange-
merkt, dass sich aus dem weiteren Kon-
text zeigt, dass nicht nur die gegenseitige 
Durchdringung, sondern auch die Einig-
keit Christi mit dem Vater als Vorbild für 
die Gläubigen gilt: „[…] dass sie eins 
seien wie wir.“ (Joh 17,11b.21a .22). So 
bilden die beiden trinitarischen Attribute, 
Perichorese und Einigkeit, Vorbild für 
die Sendung der Jünger. Weitere Aspekte 
wie die der Liebe, Verherrlichung, Voll-
kommenheit und Freude spielen dabei 
ebenfalls eine wichtige Rolle, stehen hier 
allerdings nicht im Fokus. 

Akzeptiert man die Prämisse, dass so-
wohl ein Zusammenhang zwischen der 
Sendung der Jünger und ihrer Pericho-
rese mit Christus besteht, als auch ein 
Zusammenhang zwischen der Sendung 
Christi und seiner Perichorese mit dem 
Vater und den Gläubigen, so kann man 
meiner Meinung nach einen weiteren 
Schritt gehen: Man kann die Sendung 
der Jünger in die Welt unter dem Para-
digma der Perichorese begreifen. In Jo-
hannes 17,18 betet Christus: „Wie du 

mich gesandt hast in die Welt, so sende 
ich sie auch in die Welt.“ (vgl. Joh 20,21 
„Wie mich der Vater gesandt hat, so 
sende ich euch.“) Begreift man Christi 
Sendung unter dem Paradigma der Peri-
chorese als einen wichtigen Teilaspekt 
seiner Perichorese mit dem Vater, so er-
scheint es meiner Ansicht nach als mög-
lich, die Sendung der Jünger ebenfalls 
unter diesem Paradigma zu verstehen. 

Bei der Sendung Christi wird die zwi-
schen Vater und Sohn bestehende Peri-
chorese ausgeweitet auf den Empfänger, 
die Gläubigen:  

Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir, so 
sollen auch sie in uns sein, damit die Welt 
glaube, dass du mich gesandt hast (Joh 
17,21b).  

Wenn man die Sendung Jesu laut Jo-
hannes 17,18 und 20,21 als eine Analo-
gie zur Sendung der Jünger auffasst, so 
könnte man demnach folgern, dass in der 
Sendung der Jünger die zwischen Chris-
tus und dem Gläubigen bestehende Peri-
chorese auf den Empfänger „Welt“ aus-
geweitet wird. In beiden Fällen wird also 
die Perichorese zwischen Sender (Vater 
bzw. Sohn) und Gesandtem 
(Sohn bzw. Gemeinde) auf 
den Empfänger (bereits 
gläubig gewordene und 
noch ungläubige Welt) aus-
geweitet.  

Die Schlussfolgerung aus diesen Überle-
gungen ist also, dass die Missionstätig-
keit der Gemeinde Jesu in Ausrichtung 
auf die sie umgebende Welt einen peri-
choretischen Charakter aufweisen sollte. 
Dabei ist natürlich Vorsicht walten zu 
lassen: Die Unterscheidung zwischen 
Christus und seinen Zeugen muss deut-
lich gemacht werden: Die Empfänger des 
Evangeliums sollen ja nicht an die Jün-
ger Jesu glauben, sondern an Christus 
(Joh 20,31; 2Kor 4,5). Sie sollen auch 
nicht in erster Linie mit den Jüngern eins 
werden (trotz Joh 17,20f), sondern mit 
Christus. Die Jünger haben nur Hinweis-



210 evangelische missiologie 31[2015]4 

Die Jünger 

haben nur  

Hinweis-

charakter auf 

Christus. 

charakter auf Christus. 34  Es gibt also 
definitiv einen ontologischen Unter-
schied! Ich möchte hier lediglich dafür 
argumentieren, dass sich das Konzept 
der Perichorese, welches bei den johan-

neischen Sendungsaussagen 
offenbar eine so große Rolle 
spielt, auch in der Sendung 
der Gemeinde Gestalt an-
nehmen muss. 35  Wenn 
Gottes Sendung (Missio 
Dei) durch Gottes Eben-

bilder (Imago Dei) ausgeführt wird, dann 
sind der Modus bzw. die Kennzeichen 
der Missio Dei von Bedeutung für die 
Mission, die durch Gottes Ebenbilder ge-
schieht. Teilnahme an der Missio Dei 
sollte eine Teilnahme an derer perichore-
tischen Weise einschließen. 

Die These, dass sich Mission in pericho-
retischer Weise vollziehen sollte, möchte 
ich im Folgenden anhand einiger Impli-
kationen für die heutige Missionstheo-
logie beispielhaft konkretisieren. 

Perichoretische Mission und 
Relationalität 

Die in einer postmodernen und plura-
listischen Gesellschaft lauter werdende 
missionstheologische Forderung nach ei-
ner Betonung des Relationalen36 könnte 
durch das Prinzip der perichoretischen 
Mission eine Begründung und Vertiefung 
erfahren. Das Prinzip der „perichoreti-
schen Mission“ stellt eine Begründung 
dar, verweist es doch auf den trinitari-
schen Gott als ein in Beziehung existie-
rendes und auf Beziehung angelegtes 
Wesen als Vorbild für den Menschen, 
welcher als Imago Dei ebenfalls in Be-

                                                             
 
34 Vgl. Die Aussage Johannes des Täufers in 
Johannes 1,20b „[…] er bekannte: Ich bin nicht der 

Christus.“ 

35 Vgl. Moltmann, Gott in der Schöpfung, 31. 

36 Vgl. Sundermeier, Mission und Dialog, 19f.  

ziehung existiert und auf Beziehung an-
gelegt ist.  

Die Mission der Gemeinde Jesu ist dem-
nach zum einen auf Beziehung innerhalb 
der Gemeinde angelegt und bildet dabei 
die innertrinitarische Liebesbeziehung 
Gottes ab. Mission ist hier zentripetal 
verstanden, wirkt eine authentische, lie-
bende Gemeinschaft doch wie ein Mag-
net auf die Umwelt. Die Gemeinschaft 
der Heiligen untereinander bildet dabei 
die „Hermeneutik des Evangeliums“ 37 
für die Außenstehenden.  

Zum anderen wirkt die Mission der Ge-
meinde Jesu aber auch zentrifugal auf 
ihre Umwelt, da sie mit dieser in Bezie-
hung tritt. Dabei bildet sie die sich nach 
Außen verströmende Liebe der Trinität 
ab, welche Außenstehende in die Freude, 
die sie erlebt, mit hineinnehmen möchte. 
Erkenntnisse, die sich in Prinzipien wie 
„belonging before believing“38 niederge-
schlagen haben, stellen dabei Beispiele 
für die Wichtigkeit des Relationalen für 
die Mission im postmodernen Kontext 
dar. 

Perichorese als die engste denkbare Be-
ziehung bietet eine Begründung für die 
Wichtigkeit der oben beschriebenen bei-
den Wirkungen der Gemeinde Jesu. Da-
rüber hinaus führt sie zu einem vertieften 
Verständnis, zeigt sie doch, dass Relatio-
nalität nicht nur als ein Miteinander-Sein 
aufgefasst werden sollte, sondern sogar 
als ein Ineinander-Sein. Erst wenn sich 
Gläubige innerhalb der Gemeinde und 
im Kontakt mit Außenstehenden in ihr 
Gegenüber hineinversetzen und zugleich 
zulassen, dass die ihnen ansonsten fremd 
bleibenden Gedanken des Anderen in 
ihnen Raum erhalten, kann von einer 
Gemeinschaft in perichoretischer Weise 

                                                             
 
37  Vgl. Newbigin, The Gospel in a Pluralist 

Society, 222ff. 

38 Vgl. Scharnowski, Gemeinde im postmodernen 
Europa, 91.95ff.99.  



evangelische missiologie 31[2015]4 211 

Eine 

gelingende 

Kommunikation 

gibt den 

Gedanken des 

Gegenübers 

Raum in den 

eigenen  

Gedanken. 

gesprochen werden. Als weitere Vertie-
fung der Gemeinschaft könnte die für die 
Perichorese wichtige Offenheit gegen-
über dem Anderen angeführt werden.  

Dennoch ist ein bleibendes Anderssein 
zu akzeptieren. Dass man sich dem 
Anderen gegenüber öffnen kann, setzt 
eine gewisse bleibende Unterschied-
lichkeit voraus. Ebenso wie Vater, Sohn 
und Heiliger Geist in der trinitarischen 
Perichorese ihre Identität nicht verlieren, 
sollte dies auch bei der perichoretischen 
Mission in der Begegnung verschiedener 
Personen nicht der Fall sein. Wird dieser 
Aspekt nicht beachtet, droht eine 
Vereinnahmung, die bereits im Vorfeld 
zu wissen meint, was der andere denkt. 

Perichoretische Mission und 
Kommunikation 

Auch die klassischerweise starke 
Rezeption der Kommunikationswissen-
schaft in der Missionswissenschaft 39 

könnte Impulse von einem perichore-
tischen Missionsverständ-
nis empfangen. Schließlich 
sind für eine gelingende 
Kommunikation ebenso 
wie für die oben ausge-
führte Relationalität auch 
das gegenseitige Hinein-
versetzen und eine grund-
sätzliche Offenheit von-
nöten. Echtes Zuhören 
setzt voraus, dass man of-
fen ist für das, was das 

Gegenüber einem mitteilen möchte. Und 
eine gelingende Kommunikation gibt 
den Gedanken des Gegenübers Raum in 
den eigenen Gedanken, ebenso wie dies 
im Idealfall das Gegenüber tut. So 
kommt es zu einem gegenseitigen Aus-
tausch von Ideen. Die damit verbun-

                                                             
 
39 Vgl. Krämer, Die Kommunikation des 
christlichen Glaubens und Nida, E.A., Message and 

Mission. 

denen Ausführungen über „perichore-
tische Mission und Dialog“ werden 
weiter unten gesondert behandelt, da der 
Dialog eine prominente Stellung in der 
Missionstheologie innehat. 

Perichoretische Mission und 
Konvivenz 

Meiner Meinung nach kann das für die 
Missionstheologie einflussreiche Kon-
zept der Konvivenz, welches im Sinne 
Theo Sundermeiers als „Hilfs-, Lern- 
und Festgemeinschaft“40 definiert wurde, 
ebenfalls durch die Perichorese be-
gründet und vertieft werden. Sunder-
meier begründet die Konvivenz im 
Konvivenzwillen Gottes, der sich unter 
anderem in der Inkarnation Jesu (Joh 
1,14) und dem eschatologischen Wohnen 
Gottes unter seinem Volk (Offb 21,3) 
äußert. 41  Während dies sicherlich trag-
bare Begründungen darstellen, bin ich 
der Meinung, dass man sogar einen 
Schritt vorher, im Wesen Gottes selbst, 
ansetzen kann, um das Konzept der 
Konvivenz zu begründen. Denn ich gehe 
davon aus, dass die innertrinitarischen 
Beziehungen Gottes selbst in ihrem 
perichoretischen Mit- und Ineinander die 
Grundform der Konvivenz darstellen. 
Die Ausrüstung Jesu mit Kraft durch den 
Heiligen Geist (Mt 3,16) kann als Hin-
weis auf eine Hilfsgemeinschaft ange-
sehen werden. Die Verkündigung Jesu 
dessen, was er durch den Vater gehört 
und gesehen hat (Joh 6,16f), mag als 
Hinweis auf eine Lerngemeinschaft 
aufgefasst werden. Und das Wohlgefal-
len, das der Vater am Sohn hat (Mt 3, 
17), könnte als Ausdruck der Freude und 
somit als Hinweis auf eine Festge-
meinschaft gedeutet werden. Die drei 
Aspekte der Konvivenz, die sich inner-

                                                             
 
40 Sundermeier, Konvivenz und Differenz, 10. 

41  Vgl. Sundermeier, Konvivenz und Differenz, 

57. 



212 evangelische missiologie 31[2015]4 

Jeder ist 

zugleich Gast 

und Gastgeber.  

halb der Trinität finden, werden sodann 
in der perichoretischen Beziehung Gottes 
mit dem Gläubigen widergespiegelt. 
Auch hier finden sich Hilfs- (Joh 16,26; 
Röm 8,26), Lern- (Joh 14,26; 16,13; 
Röm 8,16) und Festgemeinschaft (Joh 
15,11; Offb 3,20). 

Des Weiteren gibt eine perichoretisch 
begriffene Mission wichtige Impulse für 
den der Konvivenz zugeordneten Begriff 
der Differenz. Sundermeier versteht 
Konvivenz nicht als harmonistisch. 42 

Stattdessen stehen sich Konvivenz und 
Differenz dialektisch gegenüber. 43  Die 
Differenzerfahrung steht am Anfang der 
Konvivenz und diese ist zugleich Er-
möglichungsgrund der Differenz.

44
 Als 

ein Ausgangspunkt für Mission könnte 
die Differenz dabei ihre Begründung 
schon in der Perichorese finden. Schließ-
lich beschreibt diese eine  

wechselseitige Durchdringung, Partizipa-
tion und Vereinigung unterschiedener und 
unterschieden bleibender Größen.45 

Perichoretische Mission und 
„hospitality“ 

Der pfingstkirchliche Missionstheologe 
Amos Yong plädiert für eine pneuma-
tologische Missionstheologie der Gast-
freundschaft, „hospitality“.46 Er sieht das 
missionarische Handeln der Gemeinde 
Jesu unter anderem in dem trinitarischen 
Charakter eines „gastfreundlichen“ Got-
tes begründet:  

[…] a Lukan theology of hospitality reflects 
the trinitarian character of the hospitable 
God. The God who invited humanity to 
experience his redemptive hospitality in 
Christ by the Holy Spirit is the same God 
who receives the hospitality of human 

                                                             
 
42 Vgl. ebd., 10. 

43 Vgl. ebd. 

44 Vgl. ebd. 

45 Jüngel, Perichorese, 1109. 

46 Vgl. Yong, Hospitality. 

beings as shown to Christ and as manifest 
through those who welcome and are 
inhabited by the Holy Spirit47 

Damit drückt er eine gegenseitige Gast-
freundschaft aus: Wer Christus gast-
freundschaftlich aufnimmt, erlebt seiner-
seits die Gastfreundschaft Gottes. Dies 
korreliert zutiefst mit den bisher 
ausgeführten perichoretischen Beschrei-
bungen dessen, was ein Gläubiger in 
Christus erlebt: Einerseits bereitet 
Christus ihm eine Wohnung (Joh 14, 2) 
und andererseits nimmt der dreieinige 
Gott selbst im Gläubigen Wohnung (Joh 
14, 23; Röm 8, 9-11).  

Zudem geht Yong von einer mis-
sionarischen Weitervermittlung der Gast-
freundschaft Gottes an andere aus, wenn 
er schreibt:  

[…] on the one hand, we receive the 
hospitality of God through the welcome of 
others, but, on the other hand, we enact the 
hospitality of God to our hosts.48  

Bei der Weitervermittlung der Gast-
freundschaft (Inhalt) vom Gläubigen 
zum Ungläubigen ist hier ebenfalls eine 
gegenseitige Gastfreundschaft zu erken-
nen (Form).  

Das Vorbild für die beiden Formen der 
Gastfreundschaft (Gott/Gläubiger und 
Gläubiger/Ungläubiger) stellt die peri-
choretische Beziehung des 
dreieinigen Gottes selbst 
dar: Der Vater wohnt im 
Sohn (Joh 14, 10c), sozu-
sagen „als Gast“, wie auch 
der Sohn im Vater ist (Joh 
14, 10a.11.20) und der Geist in beiden 
(Lk 4, 1.18; 1Kor 2, 10-12). Die drei 
Personen der Trinität öffnen sich ein-
ander gastfreundschaftlich und jeder ist 
zugleich Gast und Gastgeber der ande-
ren. An einer Stelle bezeichnet Yong 

                                                             
 
47 Ebd., 105f. 

48 Yong, Hospitality, 107. 



evangelische missiologie 31[2015]4 213 

dieses Verhältnis selbst als perichore-
tische Gastfreundschaft:  

The trinitarian logic that entails God as 
Giver, Given, and Giving – a truly 
perichoretic hospitality – initiates, sustains, 
and solicits, rather than requires, by law or 
otherwise, our giving.49 

Ein solches Missionskonzept wird dem 
„Fremden“ gegenüber nicht mit einer 
ablehnenden, sondern offenen, eben 
gastfreundschaftlichen, Einstellung be-
gegnen. Wie aus der Diskussion Yongs 
ersichtlich, erweist sich dies gerade unter 
dem postmodernen Paradigma der Be-
gegnung mit dem „Anderen“ als hilf-
reich.50 Überdies könnte sich ein solches 
Konzept gerade in der Flüchtlingsdebatte 
als besonders hilfreich erweisen. 

Perichoretische Mission und 
Präsenz 

Lesslie Newbigin begreift eine trini-
tarische Missionstheologie in den drei 
Dimensionen „proclaiming the kingdom 
of the Father, […] sharing the life of the 
Son, and […] bearing the witness of the 
Spirit“.51  Die zweite Dimension betitelt 
er dabei auch als Präsenz, da in Jesus das 
Reich Gottes gegenwärtig ist.52 Gleiches 
gilt für die Gemeinde Jesu: In ihr soll das 
Reich Gottes nicht nur verkündigt 
werden, sondern – unter Berücksich-
tigung des eschatologischen Vorbehaltes 
– auch gegenwärtig sein: „[…] the 
church is the bearer of the presence of 
the kingdom through history […]“53 Die 
bei Newbigin neben der Proklamation 
betonte Präsenz findet ihr Vorbild in der 

                                                             
 
49 Yong, Hoispitality, 127. Eigene Hervorhebun-

gen. 

50 Vgl. Yong, Hospitality sowie seine Diskussion 
der Positionen von Jacques Derrida und Emmanuel 

Levinas (Yong, Hospitality, 118-121). 

51 Newbigin, Open Secret, 31. 

52 Vgl. ebd., 44. 

53 Vgl. Newbigin, Open Secret, 53. 

irdischen Gegenwart Jesu, welche ihre 
Fortsetzung in seiner Gegenwart bei den 
Jüngern durch den Geist findet (Mt 28, 
20; Apg 1, 8). Wie ich gezeigt habe, ist 
dies noch nicht die tiefste Form der 
Gegenwart oder Beziehung, die die Bibel 
präsentiert. Tiefer noch als diese Form 
der Präsenz erscheint mir das vor allem 
durch die johanneischen Schriften be-
tonte „In-jemandem-Sein“ zu sein. New-
bigin schneidet zwar unter Bezugnahme 
auf Johannes 15 auch kurz die Thematik 
des „abiding“ an, 54  die tiefe pericho-
retische Beziehung, welche Johannes 14-
17 beschreiben, erläutert er dabei aber 
nicht. Dies könnte jedoch dem Konzept 
der Präsenz eine hilfreiche Vertiefung 
bieten: Die Gemeinde Jesu ist ihren Mit-
menschen nicht nur vage „an die Seite“ 
gestellt, sondern sollte in der Lebens-
welt, den Häusern und Orten der Mit-
menschen gegenwärtig sein. Ebenfalls 
sollten am Glauben interessierte Außen-
stehende nicht bloß „mitgebracht“, 
sondern mitten in die Gemeinschaft der 
Gläubigen „hineingenommen“ werden.  

Eine derart offene, von der Perichorese 
her geprägte Form der Präsenz bedeutet 
zugleich aber auch eine sich verwundbar 
machende Missionsausrichtung. Gewährt 
sie doch dem Außenstehenden Zugang 
ins Innere der Gemeinschaft der Gläu-
bigen. Zudem setzt sich die Gemeinde 
dem Fremden völlig aus, wenn sie in 
dessen Lebenswelt eintritt. Das norma-
tive Vorbild für eine solche verwundbare 
Präsenz stellt Christus dar, welcher 
sowohl einem Judas Zugang in den 
inneren Kreis seiner Gemeinschaft ge-
währte als auch sich selbst inmitten von 
Sündern aufhielt. 

Newbigin weist schließlich darauf hin, 
dass neben einer heilbringenden Präsenz, 
die ich hier durch den perichoretischen 
Aspekt als sogar „Verwundung in Kauf 

                                                             
 
54 Vgl. ebd., 51f. 



214 evangelische missiologie 31[2015]4 

… in der 

Gewissheit des 

eigenen Wertes 

in der „union 

with Christ“. 

nehmend“ skizziert habe, auch der 
gerichtbringende Aspekt der Präsenz 
bedacht werden sollte:  

It is in the personal presence of Jesus 
himself that both the outpouring of 
salvation and the possibility of ‚stumbling‘ 
are present.55  

Dies könnte mit dem stets „unterschie-
den bleibenden“56 Charakter der Pericho-
rese begründet werden. 

Perichoretische Mission und 
Grenzüberschreitung 

Das Konzept der Grenzüberschreitung, 
auf welches in der Missionstheologie 
häufig verwiesen wird, 57  kann meiner 
Meinung nach ebenfalls in der pericho-
retischen Beziehung der Trinität seine 
Begründung finden: Das gegenseitige 
perichoretische Durchdringen der trinita-
rischen Personen kann als ständige 
Grenzüberschreitung aufgefasst werden. 
Vater, Sohn und Heiliger Geist über-
schreiten Grenzen, wenn sie einander 
durchdringen. Dieser Vorgang könnte als 
Grundlage für alles menschliche Grenz-
überschreiten, und damit auch für mis-
sionarisches Grenzüberschreiten, aufge-
fasst werden.  

Perichoretische Mission und 
Kenosis/Theosis 

Die für die ostkirchliche Theologie 58 
wichtigen Konzepte der Kenosis und 
Theosis, also der Selbstentäußerung und 
Vergöttlichung als deren Kardinalstelle 
Philipper 2, 1-11gilt, können meiner 
Meinung nach ebenfalls in ein pericho-
retisches Missionsparadigma eingeordnet 

                                                             
 
55 Vgl. ebd., 46. 

56 Jüngel, Perichorese, 1109. 

57  Vgl. zum Beispiel Kasdorf, Unaufgebbare 
Dimensionen, 265ff. 

58  Vgl. Reimer, Das Missionsdenken des frühen 
russischen Mönchtums, 107-127. 

werden. Die ewige gegenseitige Liebe 
(Joh 15,10; 17,23.26) in der trinita-
rischen Beziehung kann dabei als die 
Grundlage für die Kenosis verstanden 
werden. Die Theosis gründet dann ent-
sprechend in der gegenseitigen Verherr-
lichung von Vater, Sohn und Geist (Joh 
14,13; 16,14; 17,1b.5). In Bezug auf die 
Gläubigen wird ebenfalls die Liebe (Joh 
14,21.23; 15,9; 17,23.26) und Verherr-
lichung (14,13; 17,22.24) des Sohnes 
genannt. Innerhalb der Gemeinde Jesu 
soll zum einen ebenfalls kenotische 
Liebe herrschen, wie Jesus sie vorgelebt 
hat (Joh 15,12; Phil 2,1-11). Zum an-
deren soll diese auch dazu dienen, dass 
die Gläubigen einander aufbauen und 
sich so gegenseitig in der Heiligung, d.h. 
Vergöttlichung, voranbringen, die Gott in 
ihnen wirkt (Joh 17,17.19.22; 1Kor 
12,26; 2Pet 1,4). Dies kann als Theosis 
aufgefasst werden.  

Darüber hinaus sollte die 
wie Christus gesandte Ge-
meinde (Joh 17,18; 20,21) 
ihre Mission ebenfalls in 
kenotischer und theotischer 
Weise verstehen. Außenste-
henden sollte sie in Demut begegnen und 
zugleich mit der Absicht, dass das 
Gegenüber ebenfalls eine Theosis erfährt 
und „Anteil an der göttlichen Natur 
bekommt“ (2Pet 1,4). Andererseits ist es 
auch erforderlich, dass die kenotische 
Demut des Gläubigen nicht in einer 
Selbstverneinung übertrieben wird, son-
dern dass er dem Außenstehenden in 
theotischer Gewissheit des eigenen 
Wertes in Christus gegenübertritt, im 
Bewusstsein all dessen, was die „union 
with Christ“ für ihn bedeutet. Darüber 
hinaus sollte es auch ein Wunsch des 
Gläubigen sein, dass das Gegenüber eine 
Erfahrung persönlicher Demütigung, 
also Kenosis, vor Gott macht. Dieses 
kenotische Erlebnis, welches die Bekeh-



evangelische missiologie 31[2015]4 215 

 

…  sich 

angesichts  

des Kreuzes  

in Frage stellen 

lassen.  

rung darstellt, ist dann die „Initial-
zündung“ für den Prozess der Theosis. In 
dieser „kreativen Spannung“59 geschieht 
das missionarische Unterfangen somit in 
den Dimensionen Kenosis und Theosis. 

Perichoretische Mission und Dialog 

Die Perichorese liefert meiner Meinung 
nach wertvolle Impulse sowohl für den 
Modus als auch für den Inhalt des 
Dialogs mit Menschen, die eine andere 
Weltanschauung als die christliche ver-
treten. 

Für den Modus des Dialogs möchte ich 
dies anhand folgender Illustration zei-
gen: Unter Bezugnahme auf eine 
Illustration Walter Freytags beschreibt 
Lesslie Newbigin den Dialog mit an-
deren Religionen als eine Gegenüber-
stellung von zwei Treppen. 60  Zwischen 
den Treppen befindet sich in der Illus-
tration ein Kreuz, dessen Stamm sich 
nahe der untersten und dessen Quer-
balken sich auf der Höhe der obersten 
Stufe befindet: 

Die Treppenstufen sollen in dieser Illus-
tration alle moralischen oder religiösen 
Errungenschaften des Menschen dar-
stellen.61 Diese beziehen sich sowohl auf 
Christen als auch auf Menschen anderer 
Weltanschauung. In der dialogischen Be-

                                                             
 
59  Begriff von David Bosch (vgl. Bosch, 
Transforming Mission, 431). 

60 Vgl. Freytag, Das Rätsel der Religionen, 11 und 

Newbigin, Open Secret, 204. 

61 Vgl. Newbigin, Open Secret, 205. 

gegnung wird es dieser Ansicht nach für 
den Christen darauf ankommen, sich 
bewusst zu sein, dass er letztlich dem 
anderen nur das Evangelium, symbo-
lisiert durch das Kreuz, präsentieren 
kann (2Kor 4,5). Allein das Kreuz 
Christi ist absolut. Die Errungenschaften 
des einzelnen Christen sind nur relativ 
und angesichts des Kreuzes Christi nicht 
ausschlaggebend für das Heil. Da der 
Christ das Kreuz aber 
nicht „besitzt“, sondern 
nur von ihm zeugt, be-
deutet dies, dass er im 
Dialog auch offen dafür 
sein muss, dass seine 
Weise, dem Gekreuzigten 
nachzufolgen, fehlerbe-
haftet ist und von dem 
Gegenüber kritisiert werden darf. Ge-
meinsam und im gegenseitigen 
Austausch können beide so ihre Treppe 
herabsteigen und sich am Kreuz treffen, 
wo alle eigenen Leistungen brach liegen 
und allein die Gnade Gottes ausschla-
ggebend ist. Dieser gegenseitige her-
meneutische Prozess der Annäherung an 
das Evangelium in seiner Konkretion in 
der Begegnung kann meiner Meinung 
nach ebenfalls durch die Perichorese 
untermauert werden. Der Modus des 
Dialogs ist demnach nämlich ein 
gegenseitiges Geben und Nehmen. Der 
Christ lässt die Gedanken des Gegen-
übers in seinem Denken Raum nehmen 
und zeigt so die Fähigkeit, Kritik anzu-
nehmen. Dies entspricht der Einwohnung 
Christi durch seinen Geist, die den 
Christen in einen ständigen Lernprozess 
hineinnimmt (Joh 16,13), in dem er sich 
angesichts des Kreuzes in Frage stellen 
lassen muss. Dass sich ein Zeuge Christi 
hinterfragen lässt, lernbereit ist und 
letztlich nur „Christus als Gekreuzigten 
kennt“ (1Kor 2,2), dürfte gerade 
angesichts der typisch postmodernen 
Skepsis gegenüber Autorität (im Sinne 



216 evangelische missiologie 31[2015]4 

… zugleich 

ruhender  

Empfänger  

und gebender 

Sender 

des Nietzsche’schen „Willen zur 
Macht“) 62  förderlich sein. Zudem kann 
die Auseinandersetzung mit Kritik und 
Lernbereitschaft als eine „kreative 
Spannung“ 63  bezeichnet werden, in 
welcher der Christ selbst mehr über 
seinen Glauben erfährt. 

Perichoretische Mission und 
Kontextualisierung 

Das Konzept der Perichorese könnte 
auch für die in der Missionswissenschaft 
wichtige Kontextualisierung des Evan-
geliums hilfreiche Impulse bieten. David 
Hesselgrave und Edward Rommen de-
finieren das Konzept der Kontextuali-
sierung folgendermaßen: 

[…] Christian contextualization can be 
thought of as the attempt to communicate 
the message of the person, works, Word, 
and will of God in a way that is faithful to 
God’s revelation, especially as it is put forth 
in the teachings of Holy Scripture, and that 
is meaningful to respondents in their 
respective cultural and existential con-
texts.64 

Die beiden hier deutlich werdenden Pole 
sind die Offenbarung Gottes und der 
Kontext, in welchem die Kontextuali-
sierung geschieht. Derjenige, welcher die 
Kontextualisierung vollzieht, versucht 
beiden gerecht zu werden. Aus peri-
choretischer Perspektive könnte man 
sagen, dass er zum einen die Botschaft 
des Evangeliums getreu der Offenbarung 
Gottes in den Kontext hinein bringen 
möchte, zum anderen wird auch der 
Kontext in seinen Überlegungen Raum 
erhalten, sodass von einer gegenseitigen 
Beeinflussung bzw. einem gegenseitigen 
„Eindringen“ die Rede sein kann.  

                                                             
 
62  Vgl. Kärkkäinen, The Church in the post-
Christian society, 105. 

63  Begriff von David Bosch (vgl. z.B. Bosch, 

Transforming Mission, 431). 

64 Hesselgrave/Rommen, Contextualization, 200. 

Perichoretische Mission und 
Zentrifugalität/-petalität 

Die in der Missionstheologie auf Bengt 
Sundkler zurückgehenden und häufig 
gebrauchten Begriffe der zentrifugalen 
und zentripetalen Mission65 können mei-
ner Ansicht nach ebenfalls in der Peri-
chorese verankert werden. Anschaulich 
können diese beiden Missionsaus-
richtungen durch die Lichtmetapher aus 
Jesaja 49, 6b dargestellt werden:  

[…] ich habe dich […] zum Licht der 
Heiden gemacht, dass du seist mein Heil bis 
an die Enden der Erde. 

Christus ist das Licht der Welt (Joh 8, 
12) und seine Gemeinde ist es durch ihn 
ebenfalls (Mt 5, 14). Licht wirkt einer-
seits anziehend auf andere, also 
zentripetal („Licht der Heiden“), ande-
rerseits ist es auch eine sich ausbreitende 
Größe, also zentrifugal („bis an die 
Enden der Erde“). Ruhe und Bewegung 
sind hier zugleich angelegt.  

Eine perichoretische Per-
spektive auf die Mission 
kann dies damit begründen, 
dass in ihr die perichoretisch 
verbundenen Größen stets 
zugleich ruhende Empfänger 
und gebende Sender sind. 
Die Vision des neuen Jerusalem aus Of-
fenbarung 21, welche ich im biblisch-
theologischen Teil als Klimax der „union 
with Christ“ identifiziert habe, verbindet 
in eindrücklicher Weise die beiden As-
pekte der Perichorese (Offb 21, 3.22) 
und des Lichts (Offb 21, 23), indem es 
Gott selbst als das Licht mitten unter 
seinem Volk darstellt. Dabei beschreibt 
die Vision den eschatologischen Über-
gang von der zentrifugalen und -petalen 
Mission zur zentrifugalen und -petalen 
Doxologie. 

                                                             
 
65 Vgl. Sundkler, World of Mission, 15,19. Vgl. 

auch Blauw, Missionary Nature, 34f.; Peters, 
Missionarisches Handeln, 21,56. 



evangelische missiologie 31[2015]4 217 

Schlussfolgerung 

Wie wir gesehen haben, ist die „union 
with Christ“ als Zentrum des Heili-
gungsverständnisses von Taylor biblisch- 
und systematisch-theologisch trotz eini-
ger Anfragen schlüssig und stellt einen 
hilfreichen Beitrag für die heutige 
Missionstheologie im Sinne einer 
„perichoretischen Mission“ dar. 

Bibliographie 

Archiv der SOAS London, Sammlung 

CIM/JHT (Briefe, China’s Millions). 
Bacon, Daniel W., From Faith to Faith. The 

influence of Hudson Taylor on the faith 

missions movement, Deerfield (IL) 1983. 

Barth, Christoph, God With Us, Grand Rapids 
(MI) 1991. 

Beale, G.K., The Temple and the Church’s 

Mission, Downers Grove 2004. 

Blauw, Johannes, The Missionary Nature of 
the Church, Grand Rapids (MI), 1974. 

Bosch, David J., Transforming Mission. 

Paradigm Shifts in Theology of Mission, 

1991, Markynoll (NY), 2008. 
Calvin, Johannes, Unterricht in der 

christlichen Religion. Institutio Religionis 

Christianae, Übers. Otto Weber, 1559, 

Neukirchen 1936. 
Carson, D.A., The Gospel According to John, 

The Pillar New Testament Commentary, 

Bd. 4, Hg. D.A. Carson, Grand Rapids (MI) 

1991. 
Freytag, Walter, Das Rätsel der Religionen 

und die biblische Antwort, o.J., 3. Aufl., 

Wuppertal-Barmen 1958. 

Gifford, James D., Perichoretic Salvation: 
The Believer’s Union with Christ as a Third 

Type of Perichoresis, Eugene, 2011. 

Hesselgrave, David / Rommen, Edward, 

Contextualization. Meanings, Methods and 
Models, 1989, 2. Aufl., Grand Rapids (MI), 

1992. 

Holthaus, Stephan und Klaus W. Müller 

(Hg.), Die Mission der Theologie. 
Festschrift für Hans Kasdorf zum 70. 

Geburtstag. Bonn, 1998. 

Jüngel, Eberhard, „Perichorese“, in: RGG 4, 

Bd. 6, Hg. Hans Dieter Betz et. al., Stuttgart 
2008, 1109-1111. 

Kärkkäinen, Veli-Matti, The Church in the 

Post-Christian Society Between Modernity 

and Late Modernity: L. Newbigin’s Post-
Critical Missional Ecclesiology, in: Mission 

and Postmodernites. Regnum Edinburgh 

2010 Series, Hg. Rolv Olsen, 83-108. 

Kasdorf, Hans, „Unaufgebbare Dimensionen 
der Weltmission“, in: Werdet meine 

Zeugen. Weltmission im Horizont von 

Theologie und Geschichte, Hg. Hans 

Kasdorf und Friedemann Walldorf, 
Neuhausen-Stuttgart 1996. 

Kraemer, Hendrik, Die Kommunikation des 

christlichen Glaubens, Zürich 1958. 

Lehmkühler, Karsten, Inhabitatio. Die 
Einwohnung Gottes im Menschen, 

Göttingen 2004. 

Moltmann, Jürgen, Gott in der Schöpfung: 

Ökologische Schöpfungslehre, 1985, 3. 
Aufl., München 1987. 

Newbigin, Lesslie, The Open Secret. Sketches 

for a Missionary Theology, Grand Rapids 

(MI) 1978. 
Nida, E.A., Message and Mission. The 

Communiation of the Christian Faith, New 

York 1960. 

Oehler, Anna, Das Wagnis des Glaubens. 
Leben und Werk Hudson Taylors, Stuttgart 

1954. 

Peters, George W., Missionarisches Handeln 

und Biblischer Auftrag, Bad Liebenzell 
1977. 

Pollock, J.C., Hudson Taylor and Maria, 

Grand Rapids, 8.Aufl. 1979 

Reimer, Johannes, „Das Missionsdenken des 
frühen russischen Mönchtums“, in: Stephan 

Holthaus und Klaus W. Müller (Hg.), Die 

Mission der Theologie. Festschrift für Hans 

Kasdorf zum 70. Geburtstag. Bonn, 1998 
Scharnowski, Reinhard, „Gemeinde im 

postmodernen Europa“, in: Mission im 

postmodernen Europa. Referate der 

Jahrestagung 2008 des AfeM, Nürnberg, 
2008. 

Sundermeier, Theo, „Mission und Dialog in 

der pluralistischen Gesellschaft“ in: Mission 

in pluralistischer Gesellschaft, Hg. Andreas 



218 evangelische missiologie 31[2015]4 

Feldtkeller und Theo Sundermeier, 
Frankfurt a.M., 1999, 11-25. 

Sundermeier, Theo, Konvivenz und Differenz, 

Hg. Volker Küster, Erlangen, 1995. 

Sundkler, Bengt, The World of Mission, 
Grand Rapids (MI), 1965. 

Wigram, Christopher E.M., The Bibel and 

Mission in Faith Perspective. J. Hudson 
Taylor and the Early China Inland Mission, 

Mission 42, Utrecht, 2007. 

Yong, Amos, Hospitality & The Other. 

Pentecost, Christian Practices, and the 
Neighbour, Markynoll (NY), 2008.

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Rezensionen

Scott W. Sunquist, Understanding 
Christian Mission: Participation in 
Suffering and Glory, Grand Rapids: 
Baker Academic, 2013, 448 Seiten, 
26,25 U$ 

Mit seinem 2013 erschienenen Buch 
bietet der vor allem durch seine „History 
of the World Christian Movement“ 
bekannte Historiker und Missiologe eine 
gelungene Einführung in die Missions-
wissenschaft. Aufgeteilt in drei Abschnit-
te geht er dabei auf missionsge-
schichtliche (23–168), missionstheolo-
gische (169–270) und praktische (271–
411) Zusammenhänge ein. In seinem 
Vorwort stellt er das sein Werk durch-
ziehende Motiv von Leiden und Lob/ 

Ehre Gottes (Suffering and Glory) 
anhand von Lk 24,26 und 1Pet vor. Wie 
später ersichtlich wird, versteht Sunquist 
das Leiden als den Weg und die Ehre 
Gottes als das Ziel der Mission (396). 
Als Hauptthese seines Buches führt 
Sunquist demnach folgende Definition 
von Mission an: „Mission is from the 
heart of God, to each context, and it is 
carried out in suffering in this world for 
God's eternal glory.“ (xii). Einen klaren 
Standpunkt bezieht der Autor, wenn er 
sich in seiner Einleitung entschieden 
gegen eine Vereinnahmung der Missio-
logie durch die Humanwissenschaften (2, 
99) wendet. Auch legt er in der Ein-
leitung offen, Andrew Walls’ Motive der 
Inkarnation und des Pilgerns (19) als 

Noteworthy  

Für diese Rubrik laden wir unsere Leser ein, Hinweise auf Informationen, Material und 
Dokumente im Internet mit Bezug zu missiologischen Fragestellungen weiterzugeben 
(Eingabe-Formular unter www.missiologie.org oder einfach eine E-Mail an 
info@missiologie.org). 

Wycliff stellt kostenlos Material zum Deutschunterricht für Flüchtlinge 
zur Verfügung  

http://wycliff.de/fluechtlinge/ 

Unter dem Titel „Flüchtlinge lernen Deutsch – und haben Spaß daran“ macht Wycliff 
Deutschland auf seiner Internetseite verschiedenes Material für den Deutschunterricht für 
Flüchtlinge zugänglich. Hier wird ein Ansatz vorgestellt, der den Schwerpunkt auf das 
schnelle Befähigen zum Sprechen und Verstehen im Alltag legt und  ohne Lehrbuch 
auskommt. U.a sind von Wycliff-Mitarbeitern fertig ausgearbeitete Unterrichtseinheiten und 
Bildmaterial für den Unterricht zu finden.       

 

 
 
 

 

 

 

 

http://wycliff.de/fluechtlinge/


evangelische missiologie 31[2015]4 219 

wichtiges Schema für den historischen 
Teil verwendet zu haben. 

Der erste und längste (145 Seiten) Teil 
„Suffering and Glory in History“ ist 
durch seine vorangestellte Position eine 
Besonderheit und aufgrund des Inhalts 
eine eindeutige Stärke des Buches. An-
statt wie etwa Bosch biblisch-theolo-
gisch einzusteigen, stellt Sunquist zu-
nächst dar, welche Gestalt Mission in der 
Geschichte hatte, um im zweiten Teil da-
rüber theologisch zu reflektieren. Seine 
fundierten Kenntnisse als Historiker 
schlagen sich insbesondere in seinen 
Ausführungen zur patristischen Zeit nie-
der. Während die mittelalterliche Mis-
sionsgeschichte etwas knapp verhandelt 
wird, entfaltet er ausführlich die asia-
tischen Entwicklungen. Hier fließen Er-
kenntnisse aus seiner Lehrtätigkeit in 
Singapur und seiner Forschung über 
asiatisches Christentum ein. Auffallend 
ist die Wertschätzung, die Sunquist für 
andere christliche Traditionen als die ei-
gene evangelikal-presbyterianische auf-
bringt. Seine ökumenische Weite ergibt 
sich offenbar aufgrund der kirchen-
geschichtlichen Perspektive. So schreibt 
er wertschätzend über die römisch-ka-
tholische Mission (vor allem durch die  
Jesuiten), deren Betonung der Tradition 
ihm als Historiker nahe liegt. Stark 
rezipiert er die vor allem in der Ostkirche 
einflussreiche Philokalia. Auch den „Spi-
ritual Churches“ (seine Bezeichnung für 
charismatische und unabhängige Kir-
chen) kann er viel abgewinnen. Das 
Fehlen von Ordensbewegungen im Pro-
testantismus sieht er als ein Manko an, 
wobei er zugleich protestantische Mis-
sionsgesellschaften als quasi-monasti-
sche Strukturen beschreibt (81). Hilf-
reich im historischen Teil sind Sunquists 
Periodisierungen der Missionsgeschich-
te. 

Im zweiten und kürzesten (101 Seiten) 
Teil des Buches „The Suffering and 
Glory of the Triune God“ entfaltet 
Sunquist eine klassisch trinitarische Mis-

sionstheologie mit Rückbezügen auf den 
historischen Teil. Ein besonderes Augen-
merk gilt dabei ähnlich wie etwa bei 
Tennent der Pneumatologie. So verortet 
Sunquist die Religionstheologie pneuma-
tologisch (260) und nicht in erster Linie 
christo- oder soteriologisch. Auch dient 
sie ihm als Grundlage für seine Be-
tonung der Spiritualität, welche für ihn 
das erste und letzte Wort in der Mis-
siologie haben sollte (173, 396). Schließ-
lich ist im theologischen Teil sein 
deutliches Bekenntnis zur missionnari-
schen Hermeneutik der Bibel erkenntlich 
(174), an dem er im Unterschied zu 
Bosch (199) auch für das Alte Testament 
fest hält. 

Im dritten und letzten Teil „The 
Suffering and Glory of the Church“ 
begibt sich Sunquist auf das Gebiet der 
Missionspraxis, welche für ihn aus 
seinem trinitarischen Denken über Mis-
sion entspringt (xii). Er versucht dabei, 
zentrale Schauplätze und Themen der 
heutigen Mission zu beleuchten und tut 
dies vor allem aus einem ekklesiolo-
gischen Blickwinkel. Mit Themen wie 
„urbane Mission“ und einer „Theologie 
der Stadt“ sowie einer in der Trinität 
gegründeten „Mission in Partnerschaft“ 
greift er in gelungener Weise aktuelle 
Brennpunkte auf. Es fehlt hier allerdings 
das durchaus wichtige Thema „Mission 
und Migration“. Überraschend wirkt 
Sunquists Illustration der beiden Pole 
„witness“ und „worship“ durch das Yin-
und-Yang-Symbol (284). 

Zwar schimmert das Motiv des 
„Suffering and Glory“ immer wieder auf, 
es wirkt aber nicht als ein stringenter 
roter Faden. Auch wenn die Kapitelüber-
schriften das Thema aufgreifen, hat es 
eher assoziativen Charakter. Hilfreich 
wäre es gewesen, wenn Sunquist beim 
Übernehmen von Ideen anderer Missio-
logen dies öfter kenntlich gemacht hätte. 
Offenbar setzt er voraus, dass Kähler, 
Bonhoeffer und Newbigin als Urheber 
für Konzepte wie „Mission als Mutter 



220 evangelische missiologie 31[2015]4 

der Theologie“ (10), „teure Gnade“ 
(208), „open secret“ (399) und „public 
truth“ (201) bekannt sind. 

Das Buch weist einen klaren und lo-
gischen Aufbau auf. Persönliche Anek-
doten, Quellenzitate und Bilder ver-
stärken die Anschaulichkeit. Gerade die 
Anekdoten und teilweise humorvolle 
Formulierungen erzeugen Nähe zum 
Autor und Praxisbezug als eine willkom-
mene Abwechslung zur reinen Theorie. 
Diese Methodik ist ein gutes Beispiel 
dafür, dass die akademische Missions-
theologie (Understanding) stets durch 
das praktische Erleben (Participation) 
gespeist werden sollte. Ein Anhang  mit 
einer tabellarischen Auflistung der unter-
schiedlichen Missionskonferenzen (412) 
und eine thematisch gegliederte Bib-
liographie runden als hilfreiche Werk-
zeuge das Werk ab.  

Bei aller Kritik gilt natürlich auch für 
Sunquists Entwurf: „All Christian miss-
ion is inadequate, but […] all Christian 
mission has its own significance“ (17), 
wie er selbst schreibt. Sein Buch stellt 
eine hilfreiche, kompakte, übersichtliche 
und logische Einführung in Missions-
geschichte, -theologie und -praxis dar. 

Timo Doetsch, M.A.,  
Jugendreferent in Dresden 

Harald Seubert (Hg.), Mission und 
Transformation: Beiträge zu neueren 
Debatten in der Missionswissenschaft, 
Studien zu Theologie und Bibel (STB), 
Bd. 12, Zürich: LIT-Verlag, 2015. 125 
Seiten. Broschiert 29,90 Euro, ebook 
24,90 Euro. 

Der Sammelband beinhaltet die Vorträge 
einer Ringvorlesung, die im Februar 
2014 an der STH Basel gehalten wurden. 
Anlass hierzu waren die missionswissen-
schaftlichen Debatten der letzten Jahre 
zur missionalen Theologie, die daraus 
entstandene Differenz innerhalb der 
deutschen Missionswissenschaft sowie 
der sogenannte „Tübinger Pfingstaufruf“ 

von 2013, die Mission wieder klar in der 
Evangeliumsverkündigung zu verwur-
zeln. Herausgeber ist Harald Seubert, 
Professor für Philosophie und Religions-
wissenschaft an der STH Basel, der in 
seinem einleitenden Beitrag „Transfor-
mation durch Mission?“ den historischen 
Veränderungsprozess des Missionsver-
ständnisses nachzeichnet und das Para-
digma der missionalen Theologie jener 
Kritik durch den Tübinger Pfingstaufruf 
vergleichend gegenüberstellt. Mit Blick 
auf die Grundlagen einer zukunftstaug-
lichen Missionswissenschaft betont er 
u.a., dass die Kirche neben ihrer gesell-
schaftlichen Prägekraft auch eine ideolo-
giekritische Kompetenz braucht. 

Rolf Hille untersucht in „Kontroverse 
um die Transformationstheologie“ das 
Schlagwort „Transformation“ (ursprüng-
lich ein Begriff aus den empirischen 
Sozialwissenschaften) aus Sicht der sys-
tematischen Theologie, wie sich das 
Konzept in den letzten 100 Jahren auf 
den ökumenischen und evangelikalen 
Missionsbegriff ausgewirkt hat und zieht 
eine vorläufige, weiterführende Bilanz. 
Peter Beyerhaus vertieft in seinem Bei-
trag die „Position des Tübinger Pfingst-
aufrufs im Licht des trinitarisch-heils-
geschichtlichen Missionsverständnisses“, 
knüpft an den Missio-Dei-Begriff an und 
weist auf die zu reflektierende Breiten-
wirkung der Transformationstheologie 
hin. Hiernach beleuchtet er kritisch ihre 
Hermeneutik, Christologie, Ekklesiolo-
gie sowie ihre Auswirkungen innerhalb 
der ökumenischen Bewegung. Abschlie-
ßend spricht er sich für die Rückkehr zu 
einem dezidiert heilsgeschichtlichen Pa-
radigma aus. 

In „Salziges Salz. Welche Kirche braucht 
die Welt?“ erarbeitet Stefan Schweyer 
anhand von Mt 5,13 diverse Thesen zum 
Verhältnis von Ekklesia und Welt, er-
örtert die vertikalen und horizontalen 
Aspekte des Begriffs Ganzheitlichkeit 
und zieht daraus Schlüsse für einen 
evangeliumszentrierten und zugleich ho-



evangelische missiologie 31[2015]4 221 

listischen Gemeindebau. Andreas Loos 
baut in „Das Heil in der missionalen 
Theologie“ auf Vicedoms Arbeiten zur 
Missio Dei auf, untersucht hierzu das 
missionale Paradigma aus Sicht der 
Dogmatik und lädt mit mehreren Thesen 
zum grundsätzlichen Gespräch über ei-
nen unverkürzten, theozentrischen Heils-
begriff ein. Mit „Was in der Welt ist 
missional?“ fragt Klaus Müller schließ-
lich nach der Entstehungsgeschichte des 
Begriffs missional, nach seinen theo-
logischen Wurzeln sowie nach seiner 
Missdeutung, Entwicklung und aktuellen 
Verwendung. Darauf aufbauend ver-
gleicht er die aktuellen Ansätze mit 
denen der letzten Jahrzehnte, schlägt 
Brücken zur konkreten Missions- und 
Gemeindepraxis und weist nach, dass die 
neueren Debatten genau genommen alt-
bekannte Fragestellungen aufwerfen. 

Die unterschiedlichen Beiträge des kur-
zen Sammelbandes gehen zumeist 
differenziert auf die Positionen der 
Transformations- und missionalen Theo-
logie ein, entwickeln eigene Ansätze und 
fordern positiv zur Diskussion heraus. 
Besonders anregend sind hierbei die 
Beiträge von Hille und Schweyer. Die 
Tatsache, dass größtenteils theologie-
geschichtlich bzw. systematisch-theo-
logisch argumentiert wird und nur zwei 
„echte“ Missionswissenschaftler zu Wort 
kommen, ist kein Schwachpunkt des 
Buches. Vielmehr erinnert es die Mis-
sionswissenschaft daran, mit Blick auf 
die Zukunft stets neu ihre Grundlagen 
und ihre Praxis zu überdenken. 

Einige wenige Rechtschreibfehler stören 
den Lesefluss nur kurz. Die Autoren 
bieten diverse Literaturhinweise, doch 
hätte man angesichts der Internationalität 
des Themas und der missionswissen-
schaftlichen Disziplin mehr Verweise auf 
gewichtige, aktuellere Forschungsbeiträ-
ge zumindest auch aus dem englisch-
sprachigen Raum erwartet. Zwar richtet 
sich der Sammelband zuallererst an 
Vollzeitliche in Lehre und Praxis, doch 

eignet er sich auch für Studierende und 
allgemein Interessierte, die über Vor-
wissen verfügen. Trotz seines unverhält-
nismäßig hohen Preises also ein lesens-
werter und durchaus impulsgebender 
Band. 

Daniel Vullriede, M.A., Missionar in 
Italien mit Forum Wiedenest e.V. 

Amos Yong, The Bible, Disability, and 
the Church – A New Vision of the 
People of God. Grand Rapids: 
Eerdmans, 2011, 160 Seiten, $22 (21,38 
Euro) 

In der Missiologie, anders als im theo-
logischen Bereich, sind die Disability 
Studies noch nicht angekommen. Die 
Disability Studies haben auf hermeneu-
tischem und anthropologischem Gebiet 
Einfluss auf missiologische Themen 
(Gemeindebau, Bibelübersetzung, Evan-
gelisation). Amos liefert als systemati-
scher Theologe eine Inklusions-orien-
tierte Ekklesiologie. Er schreibt aus der 
Perspektive eines Theologen, dessen 
zehn Jahre jüngerer Bruder Mark mit 
dem Down-Syndrom lebt (S. 1–5). Der 
Vater ist Pastor einer kleinen, lebendigen 
Gemeinde in Nordkalifornien (S. 2). 
Amos beschreibt kurz seine Beob-
achtungen zum Umgang der Eltern, der 
Gemeindemitglieder, fremder Menschen 
und auch Freunde mit seinem jüngeren 
Bruder. Ausführlich hat er das bereits in 
seiner lesenswerten ersten Publikation 
Theology and Down Syndrome: Re-
imagining Disability in Late Modernity 
(Waco 2007) getan. Die körperlichen 
Komplikationen des „Down-Syndrom“ 
kommen ebenso zur Sprache (S. 2–3) 
wie die gegenseitigen psychologisch-
physischen Abhängigkeiten zwischen 
den Bezugspersonen (Pflegenden) und 
Mark (S. 3-4).  

Yong  konzentriert sich in diesem Werk 
auf missiologisch interessante ekklesio-
logische und soziologische Fragen zu 
den Disability Studies. Der Autor nimmt 



222 evangelische missiologie 31[2015]4 

den Leser mit auf die Suche nach dem 
„theologischen Sinn“ von Disability/Be-
hinderung (S. 5). Er ist sich dabei der 
kritischen, theologischen Insider-Stim-
men bewusst, die in der biblischen Of-
fenbarung eine Diskriminierung von Be-
hinderten finden (S. 6; „Verweigerer“). 
Mit diesen ernstzunehmenden Stimmen 
setzt er sich kritisch auseinander. Amos 
möchte jedoch dieser Perspektive die 
erlösende Hoffnung über die Erfahrung 
„Behinderung“ entgegen stellen (S. 6–7). 

„Behinderung“ ist für Amos abgegrenzt 
zur „Krankheit“ und dem „Nicht-Behin-
dertsein“ (S. 9–10). Obwohl es offen-
sichtlich keine klaren Grenzen gibt, ken-
nen die Angesprochenen selbst eine klare 
Trennlinie. Wer behindert ist, merkt das 
sofort in der Ab- und Ausgrenzung von 
„Normalen“, definiert im eigenen „An-
ders-Sein“. Dieses von außen angetra-
gene „Anders-Sein“ mündet auch in 
vielgestaltige Behindertenfeindlichkeit 
(ableism). Was aber, wenn die christliche 
Gemeinschaft selbst solche Tendenzen 
nährt, wenn die Bibel selbst „behinder-
tenfeindliche“ Schlüsse schürt oder sol-
che aus ihr gezogen werden? Amos 
verlangt dem christlichen Leser hier 
einen ungeheuren Mut zur Selbstkritik ab 
(S. 11–12).    

Drei Prämissen wirft Amos ins Feld, um 
trotz allgemein bestehender Vor-Urteile 
ergebnisorientiert zu argumentieren (S. 
13): Erstens, Menschen mit Einschrän-
kungen seien im Ebenbild Gottes ge-
macht (imago dei). Solches gilt ins-
besondere durch den Filter der Schwach-
heit in der Person Christi (imago 
Christi). Zweitens seien Menschen mit 
Einschränkungen in erster Linie „Men-
schen“ und erst in zweiter Hinsicht Men-
schen „mit Einschränkungen“. Ihnen al-
lein – nicht den „Normalen“ – steht es zu 
als Akteure über ihre Einschränkungen 
zu verfügen. Drittens gelte, dass phy-
sisch-psychische Einschränkungen we-
der „das Böse“ (Sünde, satanische 
Einflüsse) oder zu eliminierende Schön-

heitsfehler sind noch diese repräsen-
tieren.  

Amos’ Gradwanderung beginnt mit theo-
logischen Betrachtungen zur hebräischen 
Bibel. Deren kultische (Reinheits-) 
Gesetze (z. B. Lev 21:17–23) spiegeln 
Gottes Vorstellungen zur Heiligkeit 
wieder. Priester mit Einschränkungen 
werden erwähnt, jedoch von der 
Kultmitte, dem Opferdienst, ausge-
schlossen (Zutritt ins Allerheiligstes). 
Ihnen sind bestimmte Dienste verboten, 
nicht aber die Teilhabe, wie z. B. das Es-
sen der Opfer. Von den Verboten be-
troffen sind interessanterweise Menschen 
mit ästhetischen äußeren Einschrän-
kungen (nicht Hör- oder sensorischen 
Einschränkungen; S. 20). Deut 28:15–68 
bietet einen breiten Aufriss von kulti-
schem und sozialem Ausschluss auf-
grund von Behinderungen und Krank-
heiten. Amos reflektiert die gängigen 
jüdisch-christlichen Kommentierungen 
(S. 23–29). Er setzt diese in den Kontext 
anderer alttestamentlicher Bezüge. So z. 
B. Jakobs Begegnung mit Gott, die zu 
einer Geh-Behinderung führt (Hüfte; S. 
30–32), Mephiboschets (Sauls Enkel; S. 
32–34) Lähmung und ausführlich Hiobs 
„Verunstaltungen“ (monstrosity; S. 35–
40). Amos versucht den Umgang der 
hebräischen Bibel mit Behinderung unter 
dem Aspekt der „Klage“ in Anlehnung 
an die Psalmen, zusammenzufassen (S. 
40–47). Klage beinhaltet dabei die 
gemeinsame, suchende Seins-Anfrage an 
Gott, durch Menschen mit und ohne 
Einschränkung (Was willst Du, oh Gott, 
sagen?).  

Im Hinblick auf das Neue Testament 
bedient sich Amos im Blick auf die  
Sinn-Frage vor allem der Evangelien. 
Sowohl bei dem blinden Mann (Joh 9; S. 
50–57) als auch bei dämonischer 
Besessenheit (S. 61) geht die Vergebung 
von Sünden den Krankenheilungen 
voraus (S. 60–63). Sünde als solche und 
Behinderung/Krankheit sowie Besessen-
heit werden im biblischen Kontext in 



evangelische missiologie 31[2015]4 223 

unmittelbare Nähe zueinander gesetzt. 
Amos benutzt die strikte Trennung von 
Heilung und Vergebung, wie Jesus sie 
lehrte, als Ansatzpunkt um diese drei 
Gebiete zu trennen. Er misstraut den 
herkömmlichen Interpretationen in gän-
gigen Kommentaren, die keine klare 
Trennung treffen (S. 62–63).  

Pfingsten wird für ihn der absolute 
Wendepunkt (ab S. 73). Heilung geht 
von der Berührung Gottes aus. Ab Pfing-
sten werden alle „Glaubenden“ von Gott, 
ohne jegliche Einschränkung, unmittel-
bar berührt (multisensory epistemology 
and holistic spirituality S. 78). Von 
diesem Hineingenommen-Sein von Men-
schen mit Einschränkungen in den gött-
lichen Bund geht Amos progressiv zu 
den paulinischen Texten über. Dort ent-
wickelt er eine Inklusions-orientierte 
„Theologie der Schwäche“ (S. 88). Er 
leitet sie von der mutmaßlichen Schwä-
che oder Einschränkung des Apostels 
Paulus ab. Hierauf baut er seine inklusive 
Theologie, die auf der Schwachheit der 
Kirche als Abbild der Schwachheit 
Christi fußt (Kapitel 4). Die Kirche 
selbst repräsentiert ein inklusives Klas-
senzimmer, welches Menschen mit Ein-
schränkungen genauso wie Hochbegabte 
und „Normale“ versammelt, eine ganz-
heitliche Körperschaft. „Miteinander“ 
profitiert man „voneinander“ und bildet 
dabei ein gesamtheitliches kirchliches 
Sozialwesen ab. Im letzten Kapitel um-
schreibt Amos eine Inklusions-orientierte 
Ethik für die Kirche. Sie basiert auf a) 
dem „in allem mitfühlenden“ Hohe-
priester Jesus (Hebr 5), b) der für alle 
offenen Gastfreundschaft der Kirche 
zum Bankett (z. B. Lk 14:15-24), und c) 
der Herrschaft Gottes über alle und alles 
(Mt 25:31-46; S. 130-136). 

Amos arbeitet ausgeglichen und ab-
wägend auf einen Inklusions-orientierten 
theologischen Entwurf hin. Dieser betont 
den Sinn und Wert von Menschen mit 
Einschränkungen. Für die Missiologie, 
vor allem die Diakonie und Evan-

gelisation, ergibt sich damit eine Mög-
lichkeit zur aktiven bereichernden Teil-
habe aller am Leib Christi. Kritisch ist 
seine positivistische Sicht biblischer 
Narrative und Perikopen zu werten, die 
den antiken, paternalistischen Ansatz im 
Umgang mit Menschen mit Einschrän-
kungen (un-)bewusst übersieht. Es ist 
jedoch sein Verdienst, extreme Posi-
tionen zu kappen und einen Ausgleich 
zwischen Hilfsbedürftigen, ihrem Eigen-
wert und den Fürsorgebereiten zu treffen. 

Dr. Eberhard Werner, 
 Institut für evangelische Missiologie 

(IfeM), Gießen. 

 

Eingesandte Bücher  

(Rezension vorbehalten) 

Jürgen Schuster, Volker Gäckle (Hg.), 
Das Evangelium und die Religionen. 
Religionskundliche Fragen – religions-
theologische Folgerungen, Interkultu-
ralität & Religion. Liebenzeller Im-
pulse zu Mission, Kultur und Religion, 
Bd.2, Berlin: LIT-Verlag, 2015, 19,90 
Euro. 

Egelkraut, Helmuth, Die Liebenzeller 
Mission und der Nationalsozialismus. 
Eine Studie zu ausgewählten Berei-
chen, Personen und Positionen, Inter-
kulturalität & Religion. Liebenzeller 
Impulse zu Mission, Kultur und 
Religion, Bd. 3, Berlin: LIT-Verlag, 
2015, 531 Seiten, 39,90 Euro. 

Richard Collier, William Booth. Der 
General Gottes und seine Heilsarmee. 
(Aus dem Englischen übersetzt von 
Hermann Thiemke), Schwarzenfeld: 
Neufeld Verlag 2015, 333 Seiten, 16, 90 
Euro (unveränderte Neuauflage der 
1965 zum ersten Mal auf Deutsch 
erschienenen Ausgabe). 



 224  evangelische missiologie 31[2015]2 

 
Jahrestagung des AfeM  

(Evangelischer Arbeitskreis für Mission, Kultur und Religion) in Zusammenarbeit  
mit der Arbeitsgemeinschaft für biblisch erneuerte Theologie (AfbeT) 

Bewegt, um radikal zu bewegen 
Was hat Hudson Taylor uns heute zu sagen? 

22.–23. Januar 2016, Campus Chrischona, Bettingen b. Basel 

Die Gründung der China Inland Mission (CIM) durch Hudson Taylor vor 150 Jahren war in ihrer Zeit 

ein radikaler Schritt und markiert gerade darum einen wichtigen Impuls für die internationale 

Missionsbewegung, einschließlich vieler Werke im deutschsprachigen Bereich. Unsere gemeinsame 

Tagung möchte nicht nur historisch zurückblicken, sondern noch viel mehr für heute inspirieren. Dabei 

wird der Austausch zwischen Praktikern, Missiologen und Theologen aus verschiedenen Generationen 

eine wichtige Rolle spielen. Aus dem Programm: 

 

Freitag, 22.1., 10:30-12:15h: War Taylor ein Radikaler?  

Vortrag 1: Hudson Taylor als Vertreter einer radikalen Erweckungs- und Missionsbewegung 

Vortrag 2: Inwiefern prägt Taylors Radikalität Missionsgesellschaften noch heute? 

13.30–14.30h: AfeM – Mitgliederversammlung 

14:30-17:00h: Was bedeuten Taylors radikale Anliegen angesichts heutiger Aufgaben?  

Kurzreferate: Trends in der Mission unter Asiaten – Trends in der heutigen digitalen Welt – Trends in 

der Finanzierung von Mission – Podiumsdiskussion 

18:00–21:00h Festveranstaltung mit Dinner (u.a. Preisverleihung des G.W.Peters-

Forschungspreises und –Praxis-Preises sowie der Taylor-Preise) 

Samstag, 23.1. 9:00h: Taylors Vermächtnis für heute: Impressionen aus preisgekrönten Arbeiten 

10:20-12:00h: Wie kann Mission im Jahre 2050 aussehen?  

Vortrag 1: „Ab mit kolonialen Missionszöpfen!“ – Vortrag 2: Partnerschaft von Gemeinde und Mission – 

Vortrag 3: Berufung und Identität – Diskussion 

14:00-16:00h: Warum und wie machen wir Mission? Erfrischende Ansätze aus der Praxis. 

 
Kosten NUR für die Tagung inkl. Mahlzeiten: für die ganze Tagung 80 bis 120 Euro,  

als Tagesgast 30 bis 75 Euro. Anmeldung bis Ende Dezember per Email an das Büro des AfeM 
info@missiologie.org oder auf unserer Homepage www.missiologie.org. 

Die Übernachtung ist selbständig und separat zu buchen; z.B. auf dem Campus Chrischona 

reception@chrischona.ch. Mehr Informationen zu Preisen sowie zu Programm und Referenten  
auf unserer Homepage www.missiologie.org. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

Verlag: Evangelischer Arbeitskreis für Mission, Kultur und Religion e.V. (AfeM), www.missiologie.org, 

Geschäftsstelle, Rathenaustraße 5-7, D-35394 Gießen. Fax 0228-9650389, Email: info@missiologie.org. 

Herausgeber: Prof. Dr. Dr. Thomas Schirrmacher, Friedrichstraße 38, 53111 Bonn (viSdP). Schrift-

leitung: Meiken Buchholz, buchholz@missiologie.org oder über die Geschäftsstelle; Manuskripte zur Ver-

öffentlichung bitte bei der Schriftleitung einreichen. Rezensionen: Prof. Dr. Friedemann Walldorf, Wall-

dorf@fthgiessen.de, Bücher zur Rezension an: Rathenaustr. 5-7, D-35394 Gießen. Weitere 

Redaktionsmitglieder: Prof. Dr. Bernd Brandl, Brunnenweg 3, D-75328 Schömberg, BuD. Brandl@t-

online.de (Redaktionsleitung edition afem), Dr. Hanna-Maria Schmalenbach, Vöchtingstr. 4, 72076 

Tübingen (Lektorat). Verlag VTR/eda: Thomas Mayer, Gogolstr.33, 90475 Nürnberg, vtr@ 

compuserve.com. Redaktionsschluss: 6 Wochen vor Beginn des Erscheinungsquartals. Beiträge für em 

werden mit Belegexemplaren honoriert. Bestellungen und Korrespondenz betr. Versand und Abonne-

ments bitte an die Geschäftsstelle richten. Bezugspreis: Jährlich (4 Ausgaben) € 17,– (Studenten die Hälf-

te). Für AfeM-Mitglieder ist der Bezugspreis im Mitgliedsbeitrag inkl. Luftpost enthalten. Konten für em-

Abonnenten: Konto des AfeM bei der EKK, IBAN: DE 24 5206 0410 0000 416673, BIC-Code 

GENODEF1EK1. In der Schweiz: Konto CH81 0023 5235 5789 1940M bei der UBS (Postkonto-Nr. 80-2-

2). Mit Namen gezeichnete Beiträge müssen nicht unbedingt mit der Meinung der Schriftleitung und 

Redaktion übereinstimmen. 


